T.C.
ISTANBUL SABAHATTIN ZAIM UNIVERSITESI
LISANSUSTU EGITIiM ENSTITUSU
TEMEL iSLAM BILIMLERI ANABILiM DALI

TEMEL iSLAM BIiLIMLERI BiLiM DALI

BABURLULER YUKSELIS DONEMIi BASVURU
KAYNAKLARINDAN FETAVA-YI HINDIYYE’NIN
INCELENMESI

DOKTORA TEZI

Aliosman DAGLI

Istanbul

Haziran-2023



T.C.
ISTANBUL SABAHATTIN ZAIM UNIVERSITESI
LISANSUSTU EGITIiM ENSTITUSU
TEMEL iSLAM BILIMLERI ANABILiM DALI

TEMEL iSLAM BIiLIMLERI BiLiM DALI

BABURLULER YUKSELIS DONEMi BASVURU
KAYNAKLARINDAN FETAVA-YI HINDIYYE’NIN
INCELENMESI

DOKTORA TEZi

Aliosman DAGLI

Tez Danismam

Prof. Dr. Recep CICi

Istanbul

Haziran-2023



TEZ ONAY SAYFASI

Lisansiistii Egitim Enstitiisii Midiirliigiine,

Bu calisma, jiirimiz tarafindan Temel Islam Bilimleri Anabilim Dali, Temel islam

Bilimleri Bilim Dalinda DOKTORA TEZI olarak kabul edilmistir.

Danisman:  Prof. Dr. Recep CICI

Uye: Prof. Dr. Siileyman KAYA

Uye: Dr. Ogr. Uyesi Ahmed Hamdi YILDIRIM
Uye: Dr. Ogr. Uyesi Abuzer DISKAYA

Uye: Dr. Ogr. Uyesi Mustafa ATES

Onay

Yukaridaki imzalarin, ad1 gegen 6gretim iiyelerine ait oldugunu onaylarim.

Dog. Dr. Erhan ICENER

Enstiti Midiira



BiLIMSEL ETIiK BiLDiRiMi

Doktora tezi olarak hazirladigim “Babiirliiller Yiikselis Doénemi Basvuru
Kaynaklarindan Fetiva-y1 Hindiyye’nin Incelenmesi” adli ¢alismanin 6neri
asamasindan sonuc¢landigi agsamaya kadar gecen siirecte bilimsel etige ve akademik
kurallara 6zenle uydugumu, tez igindeki tiim bilgileri bilimsel ahlak ve gelenek
cercevesinde elde ettigimi, tez yazim kurallarina uygun olarak hazirladigimi, bu
calismamda dogrudan veya dolayl olarak yaptigim her alintiya kaynak gosterdigimi

ve yararlandigim eserlerin kaynak¢ada gosterilenlerden olustugunu beyan ederim.

Aliosman DAGLI



ON SOz

Ulkemizde Hint alt kitas1 islam hukuku birikimine dair yapilan galismalarin sayisi
oldukca azdir. Aragtirmamizin merkezinde yer alan Fetavd-y: Hindiyye’ye dair ise
doktora ya da yiiksek lisans seviyesinde herhangi bir calisma yapilmadigi gibi
DiA’da yer alan “el-Alemgiriyye” maddesi disinda ilmi bir yazi da kaleme
alinmamistir. Mecelle ve Reddii’l-Muhtdr gibi bircok 6nemli Hanefl fikih eserine
kaynaklik eden, giiniimiizde de fetva kurullar tarafindan gilivenilir bir kaynak olarak
goriilen boyle bir eserin goz ardi edilemeyecegini diisiinerek {lizerinde g¢alismaya
karar verdik. Konuyla ilgili dilimizde kaleme alinmis dogrudan kaynaklarin yoklugu
ve dolayli kaynaklarin azligi bizi farkli dillerde kaynak arayisina yonlendirdi.
Arap¢a, Urduca, Hintce, Bengalce, Farsca, Fransizca ve Ingilizce dillerinde
yaptigimiz detayli arastirmalar neticesinde cogu Ingilizce olan bir¢ok kaynaga
ulagtik. Bu eserlerin kaynak¢asindan da istifade ederek konuyla ilgili altyapimizi
giiclendirmeye calistik. Ozellikle Urduca kaynaklarin tespit edilmesinde yasadigimiz
giigliigii Sakarya Universitesi'nde doktora calismasi yapan Ahmet Ishak Ibrahim
Beyefendi’nin yardimlariyla astik. Fetdva-y: Hindiyye’nin alt1 ciltten olusan oldukca
hacimli bir eser olmasi inceleme yapacagimiz drneklemin seciminde bizi oldukca
zorlad1. Neyse ki danigman hocamiz Prof. Dr. Recep Cici’nin yonlendirmesiyle bize
en uygun olan boliim ve konularin se¢imini yaptik. Yaptigimiz ¢alisma, alanla ilgili
ilk eser olacagindan karsilagtirma yapma imkan: bulamadiysak da benzeri
caligmalarin sekil ve igerik acisindan incelemesini yaparak tezimizi olgunlastirmaya
calistik. Gerek ders donemindeki fedakarane rehberliginden gerekse de tez
donemindeki yiireklendirici danigsmanligindan 6tiirii hocam Prof. Dr. Recep Cici’ye;
tez izleme komisyonundaki miispet tenkit ve tevcihleriyle isimi kolaylagtiran Dr.
Ahmet Hamdi Yildirnm ve Dr. Abuzer Diskaya’ya; alanla ilgili birikimini bizimle
paylasmaktan cekinmeyen Dog¢. Dr. Ahmet Aydin ve Prof. Dr. Ekrem Bugra
Ekinci’ye; gorme engelimden dolayr ulasamadigim eserleri bana okuyan Mehmet
Gilindogdu, Rumeysa Karabulut ve Ahmet Dolu’ya; aldigim notlar1 bilgisayar
ortamina aktarmama yardimci olan ve bana katiplik yapan Rahman Sucu ve Yunus
Emre Bah¢a’ya; sanal ortamda kaynak arayisinda yardimci olan Ahmet Ishak
Ibrahim, Muzaffer Ozdemir, Selahattin Seyyidi ve Umit Orhan’a; ofisinde bir oda
tahsis ederek benim ve yardimcilarimin her tiirlii ihtiyacim1 comertge karsilayan

Cengiz Oksel’e; engelimi asmamda bana finansal acidan destek olarak yardimci



istihdam etmeme katkida bulunan Murat Kar’a ve ilmi ¢aligsmalarim esnasinda beni

destekleyen esim Hacer ve kizim Serranur’a tesekkiirli borg bilirim.

Aliosman Dagli
[stanbul, 2023



OZET

BABURLULER YUKSELIS DONEMi BASVURU
KAYNAKLARINDAN FETAVA-YI| HINDIYYE’NIN
INCELENMESI

Aliosman DAGLI
Doktora, Temel Islam Bilimleri
Tez Danigsmani: Prof. Dr. Recep CICI

Haziran, 2023- 229 + XIV Sayfa

Dini muhtevali suallere alimler tarafindan verilen cevaplara fetva denir. Istifta ve ifta
ameliyeleri insanlik tarihi kadar eskidir. Hz. Peygamber’in vefatindan yetmis sene
sonra diinyaya gelen Ebl Hanife’nin kurdugu mezhep umumen Miisliimanlar ve
hususen Tiirkler arasinda en yaygin fikih ekoliidiir. Bu mezhep, stfiler vasitasiyla X.
asirdan itibaren Hint alt kitasinda da yayilmaya baglamis; Delhi Sultanligi zamaninda
hakim mezhep haline gelmistir. Babiirliiler doneminde ise resmi mezhep olamamigsa
da Fetivi-yi Hindiyye ve onun hamisi Alemgir Sah vasitasiyla kaza ve ifta
faaliyetlerinin merkezinde yer almistir. Alemgir Sah umumen Siinni Islam’1 ve
hususen Hanefi mezhebini himaye etmistir. Ulke genelinde hukuk anarsisinin &niine
gecmek icin Fetdva-yi Hindiyye’yi donemin en muteber alimlerinin yer aldigi bir
heyete telif ettirmistir. Bu eser Hanefl mezhebinin fetvaya medar olan goriislerini
esas almistir. Bolgenin orf ve gelenekleri telif silirecinde goz Oniinde
bulundurulmustur. Kadi ve miiftiilere gorevlerini icra ederken Fetdva’yr basvuru
kaynag1 olarak kullanmalar1 emredilmistir. Eser, telif edildigi donemde c¢okca
istinsah edilip islam cografyasinin muhtelif yerlerine génderilmistir. Arapca kaleme
alinan Fetdva; Farsca, Ingilizce, Urduca ve Tiirkce gibi dillere ¢evrilmistir. Kendi
doneminde etkili olan eser, bir¢cok fikih kitabinin ve kanun metninin kaynaklar
arasinda yer almistir. Gerek Fetdvd gerekse Alemgir Sah hakkinda bircok menfi
iddialar ileri siiriilmiistiir. Bu calismada hem Fetdvd-y: Hindiyye hem Alemgir Sah
ve telif heyeti hakkinda ulasabildigimiz bilgileri sunacak hem de bu iddialarin
cevaplarini arayacagiz. Ayrica Kanun-i Alemgiri ile Fetdvd’yr ana hatlariyla

karsilastiracak, Fetdava’nin vakif kitabiyla bazi segme meselelerin karsilastirmali



analizini yapmaya ¢alisacagiz. Calismamizin Tiirk¢e’de bu kiymetli kitap hakkindaki
ilk akademik eser olmasinin mutlulugunu yasarken sonuncu da olmamasini iimit

ediyoruz.

Anahtar Kelimeler: Fetva, Kadi, Miftii, Hanefi, Fetdvd-yi Hindiyye, el-
Alemgiriyye, Hint Alt Kitas1, Babiir Sah, Alemgir Sah.

Vi



ABSTRACT

EXAMINING THE FATAWA-YI HINDIYYE, ONE OF THE
REFERENCE SOURCES OF THE MUGHAL ASCENSION
PERIOD

Aliosman DAGLI
Ph. D, Basic Islamic Sciences
Thesis Advisor: Prof. Dr. Recep CICI

June, 2023- 229 + XIV Pages

A fatwa is a figh answer given by scholars to religious questions. The operations of
giving a fetwa and raticification are as old as the history of humanity. The sect
founded by Abu Hanifa, who was born 70 years after the death of the Prophet, is the
most widespread school of figh among Muslims in general and Turks in particular.
This sect began to spread in the Indian subcontinent from the 10th century AD
through the Sufis. It became the dominant sect during the Delhi Sultanates. In the
Mughal period, although there was no official sect, Fetava-i Hindiyye and through
his patron Alemgir Shah, he was at the center of jurisdiction and ratification
activities. Alemgir Shah patronized Sunni Islam in general and Hanafi sect in
particular. In order to prevent the legal anarchy throughout the country, he
commissioned Fetava-i Hindiyye to a committee of the most respected scholars of
the period. Fetava-i Hindiyye, It is based on the views of the Hanafi Sect, which are
the basis for the fatwa. The customs and traditions of the region were taken into
account in the writing process. Kadi and mufti were ordered to use Fetava-i Hindiyye
as a reference source while performing their duties. In the period when Fetava-i
Hindiyye’s writing, it was copied a lot and sent to various places in the Islamic
geography. Written in Arabic, it has been translated into languages such as Persian,
English, Urdu and Turkish. The writing, which was influential in its time, was among
the sources of many figh books and law texts. Both Fetava-i Hindiyye, as well as,
many negative allegations have been put forward about Alemgir Shah, who is his
protector. In this study, we will present the information we can reach about both

Fetava-i Hindiyye and Alemgir Shah who contributed to the writing process and the

Vii



writing committee, and we will try to find the necessary answers to the allegations
made. In addition, we will try to make a comparative analysis of some selected issues
with Fetava-i Hindiyye’s the book of Wafq, which will outline the comparison of
Kanuni Alemgiri and Fetava-i Hindiyye. In our country, neither in Turkish nor in a
foreign language, there is no study at the undergraduate, master or doctoral level, and
there is no scientific study other than the el Alemgiriyye article in the Islamic
Encyclopeida of Diyanet. In our study, we benefited from the studies written in many
languages, especially English, Arabic and Urdu. As a result, we sadly saw that most
of the studies on this subject were written in English. While | am happy that this
work we have done is the first in Turkish, I hope it will not be the last.

Keywords: Fatwa, Qadi, Mufti, Hanafi, Fatawa-yi Hindiyye, al-Alemgiriyye, Indian
Subcontinent, Babiir Shah, Alemgir Shah.

viii



ICINDEKILER

g1 0 % 000 1N ¥4 S i
BILIMSEL ETIK BILDIRIMI .....cccuiiiiiiiiiiiiiiiieieiiee et eeeee e ii
OZET ..coeiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeesesesassessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses iii
ABSTRACT ...cevvueeetneeeruneereneeersneeessneeesssesssesessnessssnessssnssssseesssnessssen v
[0\ ] 0 /2N vii
ICINDEKILER ....cuvniiniitiiiinirniiereterereresesesessesessessessessessesnees ix
KISALTMALAR ..iiiiiiiiiitttteeeearneeeeeeeeesssssasececessssssssssscccssssnnssssecnes xiii
(€] 123 KT 1
BIiRINCi BOLUM

FETVA KAVRAMI VE HINT ALT KITASINDA FIKIH CALISMALARI.... 15
1.1. Fetva Kavrami ve GeliSImi .........oooiiiiiiiiii i e 15

1.2. Hint Alt Kitasinda Babiirliilerin Gerileme Devrine Kadar iftd Faaliyetlerinin
Tarthl SUIECT .. .ouvieie i e 22

1.3. Babiirlii Kaza ve Ifta Teskilatt ...........cooouiiiiiiiiiiiie e, 37
L30T KAl o 46
L322 MU « o 51
133 MIF AL .o, 52
1.3.4. Daroga-i Adalet ... ..o 54
1.4. Babiirlii Fikth Edebiyatt ... 54
1.5, BabUrlii Ulemast .......oeiniii e 60
1.5.1. Babiirlii Déneminin Oncii Alimleri ..................c..cooiieiiiiini 61

1.5.2. Babiirlii Déneminin Diger Alimleri ..............cooevuviiiieiiiiiiieeiieee 64
1.6. Babiirlii Medreselert ..o, 68
1.6.1. Ingiliz Isgalinde Hindistan Medreseleri ..................c.ccoeueiueiineiieani.... 72



IKiNCi BOLUM

FETAVA-Y1 HINDIYYE’NIN TELIFI ...ccocovvviiiiiniiiiiiiiinnnccnne 74
2.1. Fetava-y1 Hindiyye’nin Telif Siireci ve Alemgir Sah’in Katkilar1 ............... 74
2.2 AlemEIr SAN ..o, 80
2.3. Fetava-y1 Hindiyye nin Miellifleri ..............coooiiiiiii, 91
2.3.1. Telif Heyetinin Kisa Biyografileri ....................cooiiiiiiin, 92
2.3.2.Diger MUCIITICT ...t e e 101
2.4. Fetava-y1 Hindiyye’nin Terclimeleri ... 102
2.5. Fetava-y1 Hindiyye’nin Baskilart ..., 104
2.5.1. Fetava-y1 Hindiyye’ nin Arapga Baskilart ..................cooin, 104
2.5.2. Fetava-y1 Hindiyye’ nin Fars¢a Baskilart ...l 105
2.5.3. Fetava-y1 Hindiyye’nin Ingilizce Baskilart ....................occoeeeieeiinn., 105
2.5.4. Fetava-y1 Hindiyye nin Tiirkge Baskilart ................c.ocot. 106
2.5.5. Fetava-y1 Hindiyye’ nin Urduca Baskilart ...................oooonnn, 106

UCUNCU BOLUM
FETAVA-YI HINDIYYE’NIN OZELLIiKLERi, KAYNAKLARI VE
MUHTEVASI

3.1. Fetava-y1 Hindiyye nin Ozellikleri ..............cccoiuiiiiiiiiiiiiiieiei, 107
3.1.1. Kolektif Bir Telif Olmast ..........ooiuiiiiiiiiiii e 107
3.1.2. Kendinden Onceki Hanefi Fikih Birikimini Cemetmis Olmast ................ 109
3.1.3. Hint Hanefi Fetava Literatiiriiniin En Son ve Kamil Sekli Olmasi ............ 110
3.1.4. Hidaye’nin Konu Dizilimini Esas Almast ...............ccooviiiiiiiiiiinn.. 111
3.1.5. Konulari1 Detayl1 Olarak Incelemesi .................cccoeiuiiuiiieiieiinainn.., 111
3.1.6. Bastan Sona Bir Uslup Bitligi Gozetilmesi ..................ccocuveiuiiineni.... 111
3.1.7. Fetava-y1 Hindiyye’ nin Siradan Bir Taklit Dénemi Uriinii Olmamasi ....... 112
3.1.8. Mukaddimesinde Kendi Ifta Ustilunii Beyan Etmesi ............................ 114



3.1.9. Telifte Zahirii’r-Rivaye’nin Esas Alinmast ...............ccoovviiiiiiinnn. 114

3.1.10. Biliniyorsa  Racih  Goriigii, Bilinmiyorsa  Goriislerin ~ Hepsini

NAKIBIMESI. ..o, 116
3.1.11. Hukuk Anarsisini Engellemek i¢cin Kaleme Alinmast ......................... 117
3.1.12. Irak Hanefl Ekoliinii Yansitmas1 ...........cocoviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieennaeans 118

3.1.13. Hint Alt Kitasinda Siinni Isldm’in Yerlesmesine Kanuni Mesruiyet

Kazandirmast ..., 120

3.1.14. Iki Yiiz Bin Rupilik Bir Biitce ile Sekiz Senede Tamamlanmasi ............ 120
3.1.15. Devlet Destegiyle Telif Olunup Nesredilmesi ..............cceevivviniinnnnnn. 121
3.1.16. Arapga Olmasi ve Bir¢ok Dile Terciime Edilmesi ............................ 122
3.1.17. Kendi Donemindeki ve Sonraki Donemdelerdeki Eserleri Etkilemesi....... 123
3.2. Fetava-y1 Hindiyye nin Kaynaklart ... 125
3.2.1. Ana Bagvuru Kaynaklart .............coooiiiiiiiiiiiiiii e 126
3.2.2. Diger Kaynaklar .........coouiiiiitiiiii i 130
3.3. Fetava-y1 Hindiyye nin MUuhtevast..............oooiiiiiiiiiiiiiiice, 131

DORDUNCU BOLUM

FETAVA-YI HINDIYYE’NIN FIKIH iILMINE KATKILARI VE YAPILAN
ELESTIRILER

4.1. Fetava-y1 Hindiyye nin Fikih Tlmine Katkilart ...........................oocoenes. 135
4.2. Alemgir Sah’a ve Fetava-y1 Hindiyye’ye Yapilan Elestiriler .................... 138
4.2.1. Alemgir Sah’a Yapilan Elestiriler ..................cooeeiiiiiieeeiiiiieeienn, 138
4.2.2. Fetava-y1 Hindiyye’ye Yapilan Elestiriler ................coooiiiiiiiin. 154
BESINCi BOLUM

FETAVA-YI HINDIYYE’NIiN KARSILASTIRILMASI .....cucvvvnnernnnnnnn. 161
5.1. Fetava-y1 Hindiyye’de Igtihat ve Taklit .................cccooveiiieiieiiieiinnna, 161

5.2. Kanun-1 Alemgiri (Ferman-1 Adalet) ve Fetivi-y1 Hindiyye’nin
Karstlastirilmast. ... ..o e 162

xi



5.3. Fetava-y1 Hindiyye’nin Vakif Kitabinin Incelenmesi ............................. 167

5.3.1. Ilgili Baz1 Vakaf Istilahlart .................coooiiiiiiiiiieiii e, 168
9.3.2. Vakfin Tarifl ..o 169
5.3.3. Vakfin RUKNT ... e 170
5.3.4. Vakfin Sebebi .......couiiniiii 171
5.3.5. Vakfin HUKMI ..o 172
5.3.6. Vakfin Sartlart ..., 173
5.3.7. Vakf-1 Miisanim HUKmuUl ..o, 175
5.3.8. Vakfedilmesi Caiz Olan ve Olmayan Seyler ...............ccoevviiiininnnnnn. 176
5.3.9. Vakif Mallarmin Istibdali ..................ccoooiiiiiiiiiii 178
5.3.10. Vakif Mallarinin Rayi¢ Bedelin Altinda Kiralanmasi ......................... 180
5.3.11. Vakfin Kurucusu Lehine Vakif Mallarinin Yonetimi Sarti .................. 181
5.3.12. Vakif Mallarinin Bakim, Onarim, Yiktimliliik ve Giderleri ................ 183
5.3.13. Mescit Vakfiyelerinin Kurulusu ve Baglayic1 Hale Gelmesi ................ 185
5.3.14. Kullan1lamaz Hale Gelen Mescitlerin Miilkiyeti Meselesi ................... 187

5.3.15. Kamunun Ortak Yararma Yoénelik Olan Vakif Islemlerinin

Tamamlanmast...... ..o 189

5.4. Fetava-y1 Hindiyye nin Baz1 Meselelerinin Mukayeseli Incelenmesi .......... 190
5.4.1. Sakal Tirag Etmenin HGkmU ... 191
5.4.2. Semanin HUKmi ....... ..o 193
5.4.3. Yoneticilere Hiirmette Sinir ... 194
SONUGQ «eeitiiniiniiiiiiiiiiieiititiettettttatiaseesesatsassssssssssssssessnssnssssassns 196
KAYNAKQCA ..oiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiittitiitiitiatiettttatisssecscncisesssscnsnns 200
EK: FETAVA-YI HINDIYYE’NIN KITAPLARI VE BAPLARL................ 211
07/ €3 0161\ | 1 229

Xii



KISALTMALAR

A.g.e.
a.mlf.
bkz.
bs.

C.

cc.

cev.

DIA

ed.

haz.

iAA

nes.
NH

No.

sal.
sav.
TDV

ter.

vb.

- ad1 gegen eser

> ayni miiellif

: bakiniz

- baski

: Cilt

: Celle celaluh

> geviren

: dogumu

: Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi
: editor

- Hicri

> hazirlayan

- Islam Alimleri Ansiklopedisi
: Miladi

> nesreden

- Niizhetii’l-Havatir

- humara

> Olimi

- say1

> saltanati

: sallallahu aleyhi ve sellem
: Tiirkiye Diyanet Vakfi

. terciime

- tarih yok

: ve benzeri

Xiii



vd. - ve digerleri
vol. : volume (cilt)

yay. . yayilari

Xiv



GIRIS

Giiniimiizde islam Diinyasi’nin en yogun niifus bdlgesini olusturan Hint alt kitasina
dair ilahiyat alaninda maalesef yeterince ¢alisma bulunmamaktadir. S6miirge oncesi
Safevi Devleti’nin, somiirge sonras1 da sosyo-politik ve kiiltiirel nedenlerin mani
olmastyla Bati Miisliimanlar1 diyebilecegimiz Osmanli toplumu ile Orta Asya ve
Hint alt kitas1 Miisliimanlar1 arasinda baglanti asgari diizeyde devam edegelmistir.
Himayun Sah doneminde (1530-1540/1555) Seydi Ali Reis gibi bazi denizciler
vasttastyla ikili iligkiler ivme kazanmigsa da maalesef daha sonraki donemlerde
iletisim ¢ok diisiikk diizeyde kalmistir. Hintli Misliimanlarin Milli Miicadele
esnasinda gostermis olduklar1 biiyiik kardeslik &rnegi iki toplum arasindaki Islam

kardesliginin yeniden tesis edilmesine ve canlanmasina vesile olmustur.

14 Agustos 1947°de Pakistan’in bagimsizligii ilan edip Ingiliz sémiiriisiinden
kurtulmasinin ardindan Hintli Misliimanlar ile diger Misliman halklar arasinda
yeniden bir etkilesim siireci baslamistir. Ulasim ve iletisim sartlarinin miispet
anlamda gelismesi etkilesimin hizim1 daha da arttirmistir. Buna ragmen ilmi
faaliyetler arzu edilenin altinda kalmistir. Gerek MEB’in gerekse de YOK’iin
onciiliik ettigi bircok dgrenci ve ilim adami degisim projeleriyle, 6zellikle son yirmi
yilda ilmi birliktelik nispeten artmis olsa da yeni cabalarla iki toplum arasindaki

bagin daha da kuvvetlendirilebilecegi umut edilmektedir.

Doktora ¢alismamizda tez konusu aradigimiz sirada danisman hocamiz Prof. Dr.
Recep Cici’nin yonlendirmesiyle fetva literatiirii incelenirken sasirtict bir sekilde
Hanefi fikih kdiltiriinii derinden etkileyen, Mecelle gibi birgok Onemli esere
kaynaklik eden Fetava-y1 Hindiyye’nin iilkemizde doktora ve yiiksek lisans
seviyesinde higbir akademik calismaya konu edilmedigi tespit edilmistir. Oyle ki bu
eseri dogrudan konu alan Tiirk¢e bir makale bile bulunamamistir. Bunun {izerine
danisman hocamizin da onayiyla bu eser, arastirma konusu olarak secilmistir.
Oncelikle Diyanet Islam Ansiklopedisi nin (Di4) konuyla ilgili maddeleri okunarak
bu konudaki altyap1 olusturulmaya calisilmis; maddelerin kaynakgasinda yer alan
basvuru eserlerine miimkiin oldugunca ulasilmig, konuyla ilgili ¢alisan ilim
adamlariyla irtibata geg¢ilmistir. Tiirkce kaynaklarin yetersizligi nedeniyle Arapca,

Ingilizce ve Urduca kaynaklar taranmustir. Bangladesli terciiman Selahaddin Seyyidi

1



ve Giiney Hindistanli Islam Tarihi ve Sanatlari doktora dgrencisi Ahmed Ishak
Ibrahim’in yardimlarryla konuyla ilgili yabanc1 dilde yazilmis doktora, yiiksek lisans,

lisans tezleri ile bir¢ok ilm1 makale ve ansiklopedi maddesine ulasilmstir.

Gerek yerli gerekse yabanci kaynaklardan elde edilen malumat neticesinde bir giris,
bes ana bolim ve sonugtan miitesekkil bir tez plan1 hazirlanmistir. Giris bdliimiinde
aragtirma konusunun onemi, on ¢alismalart ve ana kavramlartyla ilgili bilgi
verilmistir. Birinci boliimde; fetva faaliyetlerinin tarihi siireci ve Hint alt kitasinda
Kiiclik Babiirliller Dénemi’ne (Babiirliilerin Gerileme Dénemi) kadar yapilan fikih
caligmalar1 ortaya konulmustur. Ikinci béliimde; Fetdvd-y1 Hindiyye’nin telif siireci,
Alemgir Sah’mn siirece katkilari, eserin miiellifleri, terciimeleri ve baskilar1 hakkinda
bilgi verilmistir. Ugiincii boliimde; Fetdvd-y1 Hindiyye nin 6zellikleri, kaynaklari ve
muhtevasi incelenmistir. Dordiincii boliimde; eserin fikih ilmine katkilar1 ve yapilan
elestiriler analiz edilmis, son boliimde ise eserin klasik Hanef1 eserleriyle muhteva ve
metot karsilagtirilmasi yapilmais, segilen vakif kitabi diger birkag klasiklesmis Hanef1
fikih eseriyle mukayese edilmistir. Sonu¢ boliimiinde de yapilmis olan arastirma
neticesinde elde edilen bilgi ve kanaatler agiklanarak bu konuda yapilabilecek

miistakbel aragtirmalara Oneriler sunulmustur.
1. Arastirmanin Amaci

“Kisinin hak ve odevlerini bilmesi” olarak Ebi Hanife tarafindan tarif edilen fikih,
esasen mevcudiyetini ilk insandan itibaren devam ettirmektedir. Kisiler; kendilerinin
ya da bir bagkasinin yaptig is, sOyledigi s6z ya da onayladigi davranisin hayirli mi
serli mi, sevap m1 giinah m1, gerekli mi gereksiz mi oldugu sorularini kendilerine hep
soragelmislerdir. Bu arayislar istifta (fetva isteme) faaliyetlerinin ilk niivesini
olusturmustur. ik insan ve ilk peygamber olan Adem aleyhisselammn déneminden
itibaren hakikat arayisinda olan tiim bireyler, sorularinin dogru cevabini bulmak igin
vahyin muhatab1 olan peygamberlerine yonelmislerdir. Onlar da sayet Yiice
Allah’tan bir vahiy alirsa onu muhataplarina aktararak yahut kendileri igtihat ederek
talepleri karsilamaya gayret etmislerdir. Bu durum Hazret-i Peygamber doneminde
de aynen vaki olmustur. Hazret-i Peygamber’in sorulan suallere verdigi cevaplar
Kur’an ve Siinnet’te kayit altina alinmistir. Bu siire¢, Hz. Peygamber’in vefatindan
sonra da devam edegelmistir. Ashab-1 kiram; kendilerine gelen fetva taleplerini
oncelikle Allah’in kitabina ve Resul’iin slinnetine bagvurarak, oralarda bulamazlarsa
bireysel ya da kolektif igtihatta bulunarak karsilamaya c¢alismislardir. Tabiin ve

2



miictehid imamlar doneminde de istifta faaliyetleri hiz kesmeden devam etmis ve bu

donemde mezhepler tesekkiil etmeye baslamistir.

Bu dénemde olusan ve Islam Diinyasi’nda en yaygin fikhi mezhep haline gelen
Hanefl mezhebi, ekoliin kurucusu olan EbG Hanife’nin kiiglik yastaki talebelerinden
Muhammed b. Hasan es-Seybani tarafindan biiyiikk oranda tedvin edilmistir.
Seybani’nin eserleri, EbG Yusuf’unkilerle birlikte mezhebin ana omurgasini
olusturmaktadir. Mesayih ve sonraki donemlerde de bu eserler mezhebin esasini
teskil etmistir. Mezhebin goriislerini degisik tarzlarda derleyen, agiklayan, 6zetleyen,
nazma c¢eken ve formiillestiren genis bir edebiyat zaman igerisinde ortaya ¢ikmuistir.
Ancak bu edebiyattan nasil istifade edilebilecegi konusunda tam bir uzlagmaya
varilamamistir. Bu durum hukuk anarsisine neden oldugu i¢in kadi ve miiftiilerin
basvuracaglt gerekli istihrag, tercih ve temyizlerin ortaya kondugu miitekamil

eserlerin kaleme alinmasi kaginilmaz hale gelmistir.

Babiirlii sultanlarindan ve kendisi de bir fikih alimi olan Muhammed Muhyiddin
Evrengzib Alemgir Sah (1618-1707), genellikle islam Diinyasi’ndaki ve 6zellikle de
memleketindeki hukuk anarsisini miisahede ederek islam fikhinn, nefsi arzulara alet
edildigini diisiinmektedir.! Kendisinin de siiregte dahil oldugu Hint alt kitasinin
bliylik alimlerinden olusan bir heyetle Hanefi mezhebinin fetvaya medar olan
goriislerinin yer aldig1 bir eser telifine koyulmustur. Kolektif fikih yaziciliginin ilk
orneklerinden olan bu eser, onlarca alimden olusan ve Burhanpurlu Seyh Nizdm’in
baskanligmi yaptig1 bir heyet tarafindan kaleme alinmistir. Alimler arasinda pay
edilen fikhin muhtelif kitap, bap ve fasillar1 Alemgir Sah’in da icinde bulundugu bir
heyet tarafindan tetkik edilmistir.? Bu eser hem kendi doneminde hem de giiniimiize
kadar bircok eser iizerinde etkili olmus ve ilim ¢evrelerince makbul bir kitap olarak

gorilmiistiir.

Biz de iilkemizde iizerinde doktora ya da yiiksek lisans diizeyinde herhangi bir ilm1
calismaya heniliz konu olmayan bdyle 6nemli bir eseri, sekil ve icerik acisindan
incelemeyi, telifinin tarihi siirecini tespit etmeyi, eserin lehine ve aleyhine
sOylenenleri degerlendirmeyi ve metoduna dair analizler yapmay1 danisman hocamiz

Prof. Dr. Recep Cici’yle kararlastirdik. Bu ¢alismamizin hem Hint alt kitasindaki

1 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir Inceleme”, 12.
2 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir Inceleme”, 31.

3



IslAm mirasinin yeniden hatirlanmasini hem Hanefi fikih birikiminin ne kadar genis
oldugunun anlagilmasini hem de Fetavd-y: Hindiyye’nin ilim diinyasinda daha iyi

taninmasina katki saglayacagini umut ediyoruz.
2. Arastirmanin Yontemi

Umumi olarak Islami ilimler sahasinda, hususi olarak fikih alaninda doktora ve
yiikksek lisans diizeyinde yapilmis olan eser tahlilleri incelendigi zaman bazi
hususlarda yoneltilen suallere verilen cevaplar seklinde bir yontem izlendigi
gorilmektedir. Biz de eseri analiz etmeye karar verdikten sonra basta danigsman
hocamizin da tavsiyeleriyle bu alanda yapilmis olan analiz ¢aligmalarini gézden
gecirdik ve calismamizda cevaplandirmamiz gereken temel sorulari tespit ettik. Bu

sorular1 sdylece siralamak miimkiindjir:

1) Hanefi mezhebinin ekolleri nelerdir?

2) Hindistan Hanefiligi hangi ekolden etkilenmistir?

3) Hindistan’da kaleme alinan Hanefi fikih eserlerinin genel 6zellikleri nelerdir?
4) Fetava kiiltiirliniin ana yazim metotlar1 nelerdir?

5) Fetdvd-y1 Hindiyye’nin Hint-Hanefi fikih literatiiriindeki yeri nedir?
6) Fetava-y1 Hindiyye’nin telif nedeni nedir?

7) Fetava-y1 Hindiyye nasil bir fetva kitabidir?

8) Fetdvd-y1 Hindiyye nasil bir metotla yazilmigtir?

9) Fetdvd-y1 Hindiyye’nin kaynaklart nelerdir?

10) Fetava-yr Hindiyye 'nin telif heyeti kimlerden olusmaktadir?

11) Fetava-yr Hindiyye’nin muhtevasi nedir?

12) Fetava-y1 Hindiyye’nin diger temel Hanefi kaynaklariyla muhteva ve metot

agisindan benzerlikleri ve farkliliklar nelerdir?

13) Fetava-y1 Hindiyye hakkinda miispet veya menfi neler soylenmistir?

14) Fetava-yr Hindiyye hangi eserleri etkilemistir?

15) Fetdva-y1 Hindiyye’nin terciime ve baskilar1 hakkinda ne gibi bilgilerimiz vardir?

16) Fetava-y1 Hindiyye hakkinda yurt i¢i ve yurt diginda yapilan ¢aligmalar nelerdir?



Yukaridaki muhtemel sualler cevaplandirildiktan sonra eserin gerek dipnotlarindan
gerekse de esere yapilan tahkikler lizerinden kaynaklar tespit edilmeye calisilmistir.
Bilahare eserin tamaminin kitap, bap ve fasil sablonu ¢ikarilmis ve eser, Hanefi fikih
kiltiriine mal olmus temel klasik eserlerin bazilariyla sekil ve muhteva olarak
kargilastirilmistir.  Bu  karsilagtirmanin  akabinde danisman hocamizla karar
verdigimiz, tezimizin amacina hizmet eden vakif kitab1 ve bazi se¢gme konular daha
detayli bir sekilde karsilastirmali analize tabi tutulmustur. Boylece hem Hint Hanefi
fikih kiltiiriiniin {ilkemiz ilim g¢evrelerince taninmasina miitevazi bir katkida
bulunmaya calisilmis hem de Fetdvd-y: Hindiyye’nin bizlere sunmus oldugu fikih
hazinesinden hissedar olmaya gayret edilmistir. Calismamiz esnasinda her tiirli
taassuptan uzak, bilimsel bakis agisina sahip ve milletimizin biiyiiklere hiirmet

anlayisina uygun bir yol tutmaya 6zen gosterilmistir.
3. Arastirmanin Kapsami

Arastirmamizda Hindistan cografyasinda hiikiim sliren Babiirlii Devleti’nin en
kudretli sultanlarindan Muhyiddin Muhammed Evrengzib Alemgir Sah’n talimat1 ve
destegiyle yaklasik kirk bes kisilik bir telif heyetince kaleme alinan ve yirmi dort
kitaptan, birgok bap ve fasildan olusan Fetdva-y: Hindiyye incelenmistir. Ancak buna
baslamadan 6nce Fetdvd-y1 Hindiyye’ye kadar gelisim gosteren fikhi birikimden ve
eserin telif siirecinden bahsedilmistir. Eserin tamaminin iizerinde ana hatlariyla

durduktan sonra vakif kitabinin detayli ve karsilastirmali analizi yapilacaktir.
4. Arastirmanin Temel Kaynaklarinin Degerlendirilmesi

Arastirmamiz esnasinda Tiirkge, Arapga, Urduca ve Ingilizce eserlerden istifade
edilmis olup on ikisi, ¢alismamizin ana fikrinin tesekkiiliinde 6nemli rol oynadigi ve
alanda yapilan ender ve 6zgiin ¢alismalardan oldugu i¢in bizce tanitilmasi yararl

goriilmiistiir. Diger kaynaklar liste seklinde asagida siralanmistir.
4.1. Niizhetii’l-Havdtr (ve behcetii’l-mesdami ‘ ve’n-nevizir)

Miiellif Abdiilhay el-Haseni (6. 1923), Hint alt kitasinda Islam’m ilk yayilmasindan
vefatina kadar olan tarihi siire¢te Hindistan’da dogan ya da faaliyet gosteren ulemay1
yiizyil baglaminda tasnif ederek ansiklopedik bir eser kaleme almistir. Hint alt kitasi
ilmi faaliyetlerine dair modern donemde yazilan eserlerin neredeyse tamami

Niizhetii’l-Havdtir’a atifta bulunmaktadir. Biz ¢alismamizda bu eseri DI4 ve Islam



Alimleri  Ansiklopedisi’yle karsilastirmali olarak okuduk ve o&zellikle Babiirlii

ulemasina dair boliimii kaleme alirken ¢okga istifade ettik.
4.2. Fatawa Alamgiri Ke Moalifeen

Molana Mojeeb Ullah Sahib tarafindan 1927 yilinda Lahoor’da yazilan bu kitap
konuyla ilgili kaleme alinmis yegane eser olup Urduca telif edilmistir. Fakat bu
eserde miielliflerin tamami tespit edilememis, hayat hikayeleri nakledilirken orantisiz
bilgi verilmis ve okuyucuyu tatmin edecek bir lislup gelistirilememistir. Biz, Fetdva-
yt Hindiyye’nin miielliflerine dair bolimiimiizde, bu esere atif yapmakla birlikte
bilgilerin saglamasini ve listenin biiylik 6lgiide tamamlanmasini diger eserlerden
yardim alarak gerceklestirmeye c¢alistik. Eserin Dehlevi ailesine ait gereksiz
uzatmalarini kisaltarak hemen hemen tamaminin terciimesini boliim iginde ve yeri
geldikge paylastik. Ancak ¢alismamizda bu eserin Niizhetii’[-Havdtir’da konuya dair

yer alan bilgilerden derlenerek hazirlanan bir kitap oldugu kanaatine ulastik.

4.3. Pluralism and Plurality in Islamic Legal Scholarship the Case of The

Fatawal-Alamgiriya

Mouez Khafaoui tarafindan 2021 yilinda kalem alinan eser, bircok boliime ayrilmissa
da ana olarak iki konuyu islemektedir. Birinci konu, Fetdvd-yi Hindiyye'nin
ozelliklerinin ve miuelliflerinin tamitim1; ikinci konu ise Fetdvd-yt Hindiyye
baglaminda Miisliiman-gayrimiislim iligkilerinin incelenmesidir. Eser, zaman zaman
oryantalist bir tutum sergilese de Fetdvd-y: Hindiyye’nin miellifleri biiyiik 6l¢iide
tespit etmesi ve Fetavd-y1 Hindiyye'nin Ozellikle siyer boliimiinde Irak ekoliiniin
gorlslerini benimsedigini ortaya koymasi agisindan son derece onemlidir. Biz,
calismamizda 6zellikle Fetdva-y1 Hindiyye’nin miielliflerinin belirlenmesi siirecinde

bu calismadan oldukca istifade ettik.
4.4. Judicial Administration in Mughal Gujarat

2010-2011 yillarinda Hint Tarih Kongresi tarafindan yayinlanan bu ¢aligma Babiirlii
kaza ve ifta teskilatinin nasil bir yapi arz ettigini anlatir. Babiirlilerin hukuki
teskilatlanma olarak Delhi Sultanligi’nin biiyiikk oranda devami oldugunu ortaya
koymas1 agisindan da son derece Onemlidir. Eserde Fetdvd-yi Hindiyye’'nin telif
sebeplerinden Ozetle bahsedilmis ve yargi teskilatindaki konumu kismen ortaya

konulmustur.



4.5. Development of Figh Literature in Indian Subcontinent During Sultanate &
Mughal Periods

Bu ¢alisma Delhi Sultanligi ve Babiirliiler doneminde kaleme alinan usul ve flirt
eserlerinin en meshurlarini tanitmakla beraber fetava, serh, hasiye ve risale tiirii
eserlerin ise onde gelenlerini kisa bilgiler vererek miiellifleriyle zikretmektedir.
Degisik tasnifler yapildigi i¢in ayn1 eserlerin bir¢ok kategoride yer almasi ¢alismanin
olduk¢a uzamasina yol agmistir. Yeniden semalandirilarak hem daha kullanisli hem

de daha kisa bir hale getirilebilir.
4.6. Yavana: Islaim Medeniyetinin Biiyiik Havzasi - Hint

Dog. Dr. Ahmet Aydin tarafindan kaleme alman eser, Prof. Dr. Omer Tiirker’in
“Islam Ilim Havzalarinin Tanmitimi1” projesinin en dnemli ciizlerinden birini teskil
etmektedir. Tezimizin kaynakg¢asinda da yer alan ve Babiirlii hukuk arastirmalarina
dair Tiirkcemizde ilk ilmi g¢aligmalar olan makaleler, Aydin tarafindan yeniden
gozden gecirilip gelistirilerek bu proje iginde kitap olarak sunulmustur. Eser
muhtasar ve miifit olup “efradim cami agyarint mani” bir g¢alisma olarak
nitelendirilir. Hindistan tarihine dair kisa bir girisin ardindan Miisliimanlarin Hint
cografyasindaki seriiveni anlatilmaya baslanmig; Gazneliler, Timurlular, Delhi
Sultanlig1 ve Babiirliilerle ilgili siyasi, ekonomik ve kiiltiirel tarihe dair yeterince
bilgi verildikten sonra ilmi faaliyetlerin genel cergevesi g¢izilmeye calisiimustir.
Eserde yer alan bilgilerin biiylik bir kismini yazarin onceden kaleme aldig:
makalelerin muhtevasinda bulmak miimkiindiir. Fakat bunca miispet yoniiniin yani
sira ¢ok az alt bashik kullanildig1 i¢in eser okuyucuyu dikkati toplama agisindan
oldukca zorlamaktadir. Yapilacak yeni baskilarda bu konunun goz ardi edilmemesi
son derece onemlidir. Bize Hindistan’1, Hint-Islam kiiltiiriinii ve hepsinden &nemli
olarak Hint ulemasini ana hatlariyla tanittigi i¢in en fazla istifade ettigimiz kaynak

eser oldugunu ifade etmemiz ilmi sorumlulugun bir geregidir.

4.7. Atesli Silahlar Caginda Islim imparatorluklari — Osmanhlar — Safeviler —

Babiirliler

Douglas E. Streusand tarafindan 2013 yilinda kaleme alinan bu eser; XVI, XVII ve
XVIII. asirlarda eski diinyanin bliyiikk bir ¢ogunlugunu yoneten ii¢ cihan
imparatorlugunun askeri, siyasi, ekonomik ve hukuki durumlarint mukayeseli olarak

anlatmakta ve hakimiyetlerinin temel paradigmasini ortaya koymaya caligmaktadir.



Bu acidan karsilastirmali bir analiz yapma firsati sunmaktadir. Biz 6zellikle kanuni

diizenlemelerin yapilmasinda ifade edilen mukayeseli anlatimdan istifade ettik.
4.8. Babiirname

Eser, miiellif Babiir Sah’m (6. 937/1530) dilinden, Babiirlii Devleti’nin kurulusunu
ve XVI. asir Hindistan’1nin siyaset, kiiltiir ve hukuk yapisinin temellerini aktarmasi
acisindan son derece onemlidir. Nitekim Babiirlii Devleti’nin ¢esitli inis ¢ikislariyla
birlikte- Hanefi mezhep, sifi mesrep ve miicahit meslek tutumunu genel olarak
degistirmedigi sOylenebilir. Kanaatimizce bu durumun kokenlerinin anlasilmasi
ancak Babiir Sah’in eserinde ifade ettigi kurulugs paradigmasini anlamakla
mimkiindiir, kanaatindeyiz. Ayrica bu eser daha sonra yazilan Hiimdyunndme,
Ekberndame, Tiiziik-i Cihangiri, Alemgirndme gibi eserlerin ilki olmasi agisindan

Onem arz etmektedir.
4.9. Ingiliz Dogu Hindistan Sirketi

Taha I. Ozel tarafindan 2021 yilinda kaleme alian bu eserde Ingiliz Dogu Hindistan
Sirketi’nin Babiirliller déneminin kurulusundan topraklarmin isgaline kadar gegen
siire i¢gindeki faaliyetleri objektif bir bakis acisiyla yansitilmistir. Bu faaliyetler
anlatilirken Batililarin géziinden Hindistan’in o giinkii siyasi, askeri, ekonomik ve
hukuki durumu nesnel bir tarzda aktarilmistir. Calismamizin ana fikrini olusturan
Fetdvad-y1 Hindiyye’nin telif nedenlerini agiklamada Babiirlii hukuk diizeninin ve bu
diizen iizerinde Alemgir Sah’m (6. 1118/1707) ve Fetdvd-y: Hindiyye nin roliiniin
aciklanmasinda bu eser son derece 6nemli bir katkida bulunmustur. Eser, zannimizca
son donemlerde kaleme alinan ve biiyiik bir emegin mahsulii olan orijinal bir bagvuru

kaynagidir.
4.10. Hindistan’da Islam - Siyasi Dil ve Siyaset Kiiltiiriiniin insas1 (1200-1800)

Delhi Tiirk Sultanhigi ve Babiirlii Devleti’nin siyasi ve kiiltiirel yapisini inceleyen
eser, Ozellikle diger kiiltiir havzalarinin Hindistan’daki Tiirk-Islam kiiltiiriinii nasil
etkiledigini degisik agilardan analiz etmesiyle son derece dnemlidir. Hindistan’daki
siyasi kiiltiirlin ve ilmi hayatin gelisiminin detayli olarak incelendigi eserde 6zellikle
tasavvuf anlayisi ve Urdu dilinin tesekkiilii meselesi derinlemesine analiz edilmistir.
Hem siyaset hem tasavvuf hem de edebiyatin gelisiminde fikih ilminin ve

Hindistan’daki seriat anlayisinin oynadigi role ilgi ¢ekici atiflar yapilmistir.



4.11. islam Onderleri Tarihi Cilt 4 ve 5

Tezimizin sinirlandirildigr Babiirliilerin, Biiylik Babiirlii Donemi’nin basinda
diinyaya gelen imam-1 Rabbani ve sonunda diinyaya gelen Sah Veliyyullah Dihlevi
gibi iki biiyiik alimi, Ebii’l-Hasen Ali en-Nedvi tarafindan Isldm Onderleri
Tarihi’nin dordiincli ve besinci ciltlerinde miistakil olarak incelenmistir. Hint
ulemas: tarafindan her ikisi de miiceddid olarak goriilen Imam-1 Rabbani (.
1034/1624) ve Sah Veliyyullah (6. 1176/1762), esasen hayat hikayelerinde Babiirli
fikih anlayisinin mebde ve meadini1 yansitmaktadir. Biz de bu acidan her iki eserden
de cokga istifade ettik ve Babiirlii fikih anlayisinin kavranabilmesi i¢in iki alimin
taninmasinin kaginilmaz olduguna kanaat getirdik. Bu her iki eser de donemlerin
tasviri, gerceklesen olaylarin sebep ve neticelerinin dogru ve anlamli tespiti i¢in son

derece kiymetli ve vazgecilmez eserlerdir.
4.12. A Short History of the Mughal Empire

Michael H. Fisher tarafindan 2015 yilinda kaleme alinan bu eser, iilkemizde ¢ok az
taninan Babiirlii Devleti’ni bir¢cok acidan ele almaktadir. Tarihi siireci aktarirken
Babiirliilerin siyasi faaliyetlerini agiklamanin yan1 sira kaza ve ifta teskilatin1 da satir
aralarinda okuyucuya tanitmaktadir. Basta Imam-1 Rabbani olmak iizere Babiirliiler
doneminde yasayan bir¢ok alim ve stfiye deginilerek onlarin gerek kamusal alanda
gerekse de kendi ¢evrelerinde yapmis olduklari faaliyetleri ve izdiistimleri aktarilir.
Siyasi, sosyal, kiiltiirel ve ilmi hayatin birbiriyle nasil etkilesim i¢ine girdigi veciz
climlelerle ortaya konmaya caligilir. Fakat eserin ilk kaynaklara dayanmamas1 ve
terclimesinin bazi bozukluklar gdstermesi nedeniyle hem yeniden dipnotlarla

zenginlestirilmeye hem de terclimesinin kontrol edilmeye ihtiyaci vardir.
4.13. Diger Kitaplar

1) Ahmet Aydin, “Sah Veliyullah ed-Dihlevi ve Dihlevilik” (Doktora Tezi, Marmara
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, 2013).

2) Y. Hikmet Bayur, Hindistan Tarihi, 2. bs., C. 2 (Ankara: TTK Basimevi, 1987).

3) Aziz Ahmed, Hindistan'da Islam Kiiltiirii Calismalari, cev. Latif Boyaci
(Istanbul: insan Yayinlari, 1995).

4) Haseneyn Muhammed Mahluf, Islami Arastirmalar Ser’i Fetvalar, ¢ev. Naim
Erdogan, 2 bs. (Istanbul: Demir Kitabevi, tarihsiz).



5) Halis Demir, Kitabiyat: Hanefi Fikih Edebiyati (Istanbul: Celik Yaymevi, 2021).

6) Omer Menekse, Selcuklu Islam Hukuku Yiikselis Devri “1063-1092” (Istanbul:
Bilge Yayinlari, 2021).

7) Burton Stein, Hindistan Tarihi, ter. Miifit Giinay (istanbul: Inkilap Yayinlar,
2021).

8) Zahiriddin Muhammed Babiir Mirza, Miibeyyen Der Fikh, haz. Tanju Oral
Seyhan (Istanbul: Cagr1 Yayinlari, 2004).

9) Ebu Reyhan Muhammed b. Ahmed el-Birtni, Tahkiku Mali’l-Hind, cev.
Kivameddin Burslan, haz. Ali ihsan Yitik (Ankara: Tiirk Tarih Kurumu Yaynlari,
2015).

10) Ahmet Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanli Tatbikatinda Vakif Miiessesesi,
3 bs. (Istanbul: Osmanli Arastirmalar1 Vakfi Yayinlar, 2013).

11) Miinir Yasar Kaya, “Omer Hilmi Efendi ve Ithafu’l-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf
Isimli Eseri” (Yayimlanmamis Yiiksek Lisans Tezi, Uludag Universitesi, Sosyal

Bilimler Enstitiisii, 2011).

12) Mehmet Erdogan, Fikih ve Hukuk Terimleri Sézligii (Istanbul: Ragbet Yayinlari,
1998).

13) Ahmet Akgiindiiz, Osmanli Tarih ve Hukuk Istilahlari Kamusu (Istanbul:
Osmanli Arastirmalar1 Vakfi Yaylari, 2018).

14) Hayrettin Karaman, Isldm Hukukunda Ictihad, 5 bs. (istanbul: Ensar Nesriyat
Yayinlari, 2017).

15) Hayrettin Karaman, Fikih Usulii, 4. bs. (Istanbul: Irfan Yaymevi, 1970).

16) Bilgrami Gulam Ali Azad, Subhatu’l mercan fi dsdri Hindistan (Beyrut: Darur
Rafideyn, 2015).

17) Mevlana Seyh Nizam, Fetdvd-y1 Hindiyye (Beyrut: Darii’l-Kiitiibi’l-IImiyye,
2000).

18) Abdurrahman b. Muhammed, Mecmaul Enhur fi Serhi Miilteka’l Ebhur, C. 1
(Istanbul: Eda Nesriyat, t.y.).

10



19) Muhammed Emin Ibn Abidin, Reddu’l-Muhtir ale’d-Diirri’l-Muhtdr serhi
Tenviri’I-Ebsdr (Riyad: Daru Alemi’l-Kiitiib, 2003).

20) Seyhiilislam Burhaneddin Ebil Hasan B. Ebubekir ibni Abdulcelil Rasdani El-
Merginani, el Hidaye Serhi Bidayetil Miibtedi (Kahire: Darul Hadis, 2008).

21) Fazlurrahman, Islam ve Cagdaslik, ter. Alparslan Agikgeng, M. Hayri Kirbasoglu
(Ankara: Ankara Okulu Yayinlari, 1996).

22) Mona Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented
in the Fatawa Alamgiri (17th Century India)”, (Doctora, University of Manchester,
1992).

23) Begum Asma Siddiqua, “Development of the Law of Evidence in Pakistan and
Bangladesh with Special Reference to Witness Testimony” (Doctora, School of
Oriental And African Studies University of London, 1994).

24) Reza Pirbhai, “Antagonistic Utopias: A Cultural Approach to Mughal Polity and
Muslim Nationalism” (Doctora, University of Toronto, 2004).

4.14. Makaleler — Tezler

1) Deniz CIKILI, “Adalet Timsali Bir Sultan: Balaban Han”, Derin Tarih Delhi Tiirk
Sultanhigi Ozel Sayist, S.19 (2021).

2) Ahmet Aydin, “Delhi - Alimlerin Giivenli Limani”, Derin Tarih Delhi Tiirk
Sultanhigr Ozel Sayisi, S.19 (2021): 37-38.

3) Ahmet Aydin, “Babiirlii Medreseleri”, Derin Tarih Babiirliiler Ozel Sayisi, S. 20
(2022).

4) Fatih Bayram, “Babiirname”, Derin Tarih Babiirliiler Ozel Sayisi, S. 20 (2022).

5) Elif Giilbas, “Babiir ve Hiimayun Donemi Babiirlii-Safevi iliskileri”, Derin Tarih
Babiirliiler Ozel Sayisi, S. 20 (2022).

6) Necdet Tosun, “Hint Alt Kitasinin Manevi Mimarlar1”, Derin Tarih Babiirliiler
Ozel Sayisi, S.20 (2022).

7) Audrey Truschke, “Iftiraya Ugramis Bir Babiirlii Sultan1 Alemgir Evrengzib”,
Derin Tarih Babiirliiler Ozel Sayisi, S. 20 (2022).

11



8) Anjali Yadav, “Babiirliilerin Yikilisin1 Hazirlayan Neydi”, Derin Tarih Babiirliiler
Ozel Sayist, S. 20 (2022).

9) Ahmet Aydin, “Hint Alt Kitasinda Hanefi Gelenegi Babiirliller Donemi”, 4.
Uluslararast Seyh Saban-1 Veli Sempozyumu, 2017 (Kastamonu: Kastamonu
Universitesi, 2017).

10) Ahmet Aydin, “Babiirliller Doneminde Fikih Egitimi ve Medreselerde Okutulan
Fikih Kitaplar1”, Tiirk Islam Diinyasi Sosyal Arastirmalar Dergisi, S.7 (Haziran
2018).

11) Hikmet Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas: Uzerinde Bir Inceleme”,
Belleten, C. 9, S. 33 (Ocak 1945).

12) Zaferu’l-Islam, “Hindistan’da Sultanliklar Déneminde Fikih Ilminin Gelismesi”,
cev. Halil Altuntas, Diyanet Ilmi Dergi, C. 32, S. 1 (1996).

13) Mefail Hizli, “Osmanli Medreselerinde Okutulan Dersler ve Eserler”, Uludag
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, C. 17, S. 1 (2008).

14) M. Reza Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”,
Oxford Islamic Law Handbook, ed. Anver M. Emon (Oxford University Press,
2019).

15) Dhruv Chand Aggarwal, “Afterlives Aurangzeb Jizya: Social Domination And
The Meaning Of Constitutional Secularism”, Rutgers Journal of Law & Religion,
vol. 18 (2016): 110-155.

16)Anuraag Khaund, “Akbar And Aurangzeb- The ‘Saint’ And The ‘Villain’”, IOSR
Journal of Humanities and Social Science, vol. 3 (2017): 1-10.

17) Samira Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi’i and Millenarian
Challenges to Mughal Sovereignty”, Journal of the Royal Asiatic Society, VVanderbilt
University, vol. 28, Issue 3 (2018).

18) Kafait Ullah Hamdani, Hafiz Haris Saleem, “Development of Figh Literature in
Indian Subcontinent During Sultanate & Mughal Periods”, Al-Meezan, vol. 1, No. 2
(2019): 35-55.

12


https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845
https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845
https://www.researchgate.net/journal/Journal-of-the-Royal-Asiatic-Society-1474-0591
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/volume/502D72EB3CB7D0D7FE2016553D5CF2F6
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/issue/66438B53706CAF30DD0F2FC0EABAEEC4
https://almeezan.org.pk/ojs/index.php/journal/issue/view/2
https://almeezan.org.pk/ojs/index.php/journal/issue/view/2

19) Alan M. Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, India’s
Islamic Traditions - 711-1750, ed. Richard Eaton (New Delhi: Oxford University
Press of India, 2003).

20) Shahbaz Ahmad Cheema and Samee Ozair Khan, “Genelogical Analysis of
Islamic Law Books Relied on in the Courts of Pakistan”, Al-Adwa, vol. 28, Issue 40
(2013): 23-36.

21) Muhammadullah Khalili, “Hanafi Figh in India During the Delhi Sultanate
(1206-1526)”, In 2dn National Seminar of Research Scholars, 5-6 November 2013
(New Delhi: Jamia Hamdard Hamdard University, 2013).

22) Arshia Shafgat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, Indian History
Congress, Proceedings of the Indian History Congress, vol. 71 (2010-2011): 417-
426.

23) Jagriti Agrawal, “Administration and Trade Policies of Aurangzeb”, 2021
International Journal of Legal Management and Humanities, vol. 4, Issue 3 (2021):
5062-5075.

24) Masud, Muhammad Khalid, “Religion and State in Late Mughal India: The
Official Status of the Fatawa Alamgiri”, Lahore University of Management Sciences
Law Journal, vol. 1, Issue 3 (2016): 46 vd.

25) Nasreen Aslam Shah, “Reproductive Choices - Female Bodies, Male Decisions:
A Case Study Of Pakistan”, Pakistan Journal of Women's Studies: Alam-e-Niswan,
vol. 23, Issue 2 (2016): 1-20.

26) Muhammed Qasmi, “The Orientation and Approach of Indian Ulama in
Resolving Contemporary Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”,
Justice and Fraternity in Contemporary India Creating a Better Tomorrow Through

Islamic Studies, Maulana Azad University, (2017).

27) Aziz Ahmad, “The Role Of The Ulema in Indo-Muslim History”, Maisonneuve
and Larose, Source: Studia Islamica, No. 31 (1970): 1-13.

28) Guy Burak, “The Second Formation of Islamic Law The Post-Mongol Context of
the Ottoman Adoption of a School of Law”, Comparative Studies in Society and
History, 55(03) (2013): 579-602.

13


https://www.jstor.org/stable/i40173379

29) Mouez Khalfoui, “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of
Religious Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”, Bulletin of the School
of Oriental and African Studies, vol. 74, Issue 1 (February 2011): 87-96.

30) Aniket Tathagata Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion
under Aurangzeb”, History Section (Hindistan: Siliguri Koleji, 2018), 49 vd.

31) Corinne Lefévre, “Beyond diversity Mughal legal ideology and politics”, Law
Addressing Diversity. Pre-Modern Europe and India in Comparison (13th to 18th
Centuries), De Gruyter, (2017): 116-141.

32) Refik Melih el-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, (Doktora, bi-
Kismi el Seriati el Islami Kiilliyeti Daru’l-Ulum Camiatii’l-Kahire, 1985).

33) Kadiri Enver Ahmet, “el-Fetava el-Alemgiriyye Takviymii Eseriil Feteva
[lmiyyen ve Mukarenetiiha bi Ameli Ciistinyan fil Kavaniyni el Romaniyyeti”, el-
Vay’il el-Islami, S. 70-77 (1970).

34) Kadiri Enver Ahmet, “Fikratii cem’il-fetava ve hatavatihe’l-ameliyye”, el-Vay 'il-

el-islami, S. 85-95 (1970).

35) el-Atibi Sad b. Matar el-Miirsidi, “Tedvin el-Ahkam el-Fikhi el-Kazaiyyeti inde
el-Hanefiyyeti el-Hizane el-Netfii Misalen”, Mecelletii Kaza, Camiatii el-imam
Muhammed b. Suud el-Islamiyyeti el-Cemiyyetii el-Ilmiyyetii el-Kazaiyyetii el-
Suudiyyeti (2015).

36) Sohaib Baig, “Indian Hanafis in an Ocean of Hadith: Islamic Legal Authority
between South Asia and the Arabian Peninsula” (California University, 2020).

37) Muhammed el-Haseni, “Fetevayi-Hindiyye-el-Alemgirriyye”, el-Baas-el-Islami.
Nedvetii’l-Ulema (1984): 61-75.

14



BIRINCi BOLUM
FETVA KAVRAMI VE HINT ALT KITASINDA FIKIH
CALISMALARI

1.1. Fetva Kavram ve Gelisimi

Fetva kavrami; sozlikte geng, cOmert anlamlart verilen fetd sozciiglinden
gelmektedir. Cogulu fetava seklindedir. Fetva, “Fakih bir kisinin fikhi bir meseleye

yazili veya sdzlii olarak verdigi cevap, ortaya koydugu hiikiimdiir”.

Yapilan tanimdan da anlasilacag: iizere dini bir igerigi olmayan sorulara verilen
cevaplar fetva kapsaminin disinda degerlendirilmektedir. Baz1 fetva kitaplarinda
astronomi, fizik, felsefe, psikoloji vb. disiplinlere ait suallerin bulunmasi dolayl
yonden ser‘i bir hilkkme taalluk etmesiyle ilgilidir.* Yine fikih ilminin kapsami
disindaki konularin fetva kapsamina girip girmedigi konusu da ihtilaflidir. Ciinki
birgok fetva mecmuasinin kelami, tasavvufi, tarihi bilgi ve hiikiimlere yer verdigi
gdzlemlenmektedir.> Genellikle bu tarz bilgiler, incelenen disiplinin fikhi boyutuna
dair olmakla beraber bazen de Fetdvd-y: Omeriyye’de de oldugu gibi sirf tasavvufi

olabilmektedir.®

Fetva kelimesinin ¢ogulu olan fetdva, zaman iginde yeni bir fikih yazim tiirlinlin ismi
olmustur. Temelleri Hazret-i Peygamber dénemine kadar gotiiriilebilecek olan bu
kiiltiriin izleri gerek Kur’an ayetlerinde gerekse de hadis rivayetlerinde belirgin
olarak goriilmektedir. Nisa saresinin 127 ve 176., Kehf stresinin 22., Neml sdresinin
32., Saffat stresinin 11 ve 149., Yusuf sdresinin 41, 43 ve 46. ayetlerinde fetva

kelimesi degisik bicimleriyle gegcmekle birlikte c¢esitli anlamlarda kullanilmaktadir.

S Fahrettin Atar, “Fetva”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1995), 12/486.
4 A.g.e., 486.

® Konuyla ilgili detayl bilgi i¢in bkz. Ahmet Akgiindiiz, Seyhiilislam Ebussuud Efendi
Fetvalar, (Istanbul: Osmanli Arastirmalar1 Vakfi Yaynlari, 2018).

® Naksi-Miiceddidi tarikatinin Halidi kolunun GiimiishAnevi subesinin mesayihinden
muhaddis bir zat olan Omer Ziyieddin Dagistani tarafindan kaleme almmus olup, Prof.
Dr. Yakup Cicek tarafindan nesre hazirlanarak Tasavvuf ve Tarikatlarla Iigili Fetvalar
adiyla Sehd Nesriyat tarafindan 1992 tarihinde Istanbul’da yayimlanmustir. Eserin
yayinevi tarafindan verilen isminden de anlasilacagi iizere muhtevasi mezkir tarikatin
adap ve erkaninin izah ve miidafaasi olup fikih ilmiyle dogrudan bir irtibat1 yoktur.

15



Bu anlamlar sirastyla, “hakkinda bilgi edinilmek istenen bir konuda goriis sorma ve
goriis bildirme, soru sorma, riiyay1 yorumlama” seklindedir.” Kur’an-1 Kerim’in bazi
ayetlerinin belli sebeplere ve sorulan suallere binaen indirildigi g6z Oniinde
bulundurulacak olursa fetva methumunun sadece yukaridaki ayetlerle simirh
kalmayacagi diisiiniilebilir. Vahyin niizulii esnasinda muhataplarin suallerini bizzat
Sari‘ olan Allah, Peygamber’inin kalbine ayetler indirerek cevaplandirdig: gibi ilham
yoluyla da silinnet lizerinden ¢dziimler sunmustur. Siinnetin vahiy mahsulii olup
olmadigi tartismalar1 Hazret-i Peygamber’in fetvalarinin da kaynaginin keyfiyetini
ortaya koymasi agisindan son derece onemlidir. Siinnet, Allah’in vahyi midir yoksa
Hazret-i Peygamber’in igtihadi midir sorularina verilecek cevap bizleri seriatin
kaynagma gotiirecegi i¢in son derece ehemmiyetli olup Islam tarihi boyunca
tartisilan bir konu olagelmistir.® Siinneti, “vahy-i gayr-i metlav”® olarak kabul eden
cumhur ile Hazret-i Peygamber’in kisisel ictihadi olarak gdoren, modern dénemde
sayilar1 hizla ¢ogalan ve siinneti -vahyin gozetiminde de olsa- Hazret-i Peygamber’in
bireysel i¢tihadi olarak kabul eden ilim adamlar1 arasindaki anlayis farkliliginin fikhi
goriislerde de farkliliga neden olabilecegini sdylemek miimkiindiir. Hazret-i
Peygamber gerek ibadetlerin ifasi gerekse de diinyevi muamelelerin adilane
gerceklestirilmesi hususunda kendine yoneltilen suallere cevap vermekte higbir
zaman tereddiit etmemistir. Peygamberlik vazifesinin geregince harami ve helali
ortaya koyma konusunda hakikati apag¢ik timmetine bildirmistir. Bu konuda Veda

Hacci’nda on binlerce kisiden sahitlik almistir.'°

Hazret-i Peygamber’in fetvalar siinen tiirii hadis eserleri basta olmak iizere bir¢ok
kaynakta kendine yer bulmaktadir. Hatta bu konuda kaleme alinmis miistakil eserler
de  bulunmaktadir. Ibn Kayyim el-Cevziyye’nin eseri bunlarin  en

meshurlarindandir.!?

7 Mehmet Erdogan, Fikih ve Hukuk Terimleri Sozliigii, (Istanbul: Ragbet Yaymnlari, 1998),
111.

8 Konuyla ilgili detayh bilgi i¢in bkz. Mehmet Yasar Kandemir, Hadis Karsitlari Ne Yapmak
Istiyor? (Istanbul: Tahlil Yayinlari, 2019).

® Yusuf Sevki Yavuz ve Muhammet Tarake1, “Vahiy”, DI4, (Istanbul: TDV Yay., 2012),
42/441.

10 Biinyamin Erul, “Veda Hutbesi”, DI4, (Istanbul: TDV Yay., 2012), 42/592.
11 Bkz. ibn Kayyim el-Cevziyye, I’lamii’l-Muvakki’in, ¢ev. Pehliil Diizenli, (Istanbul: Par
Yaynlari, 2017).

16



Hazret-i Peygamber ashabi arasinda bir taraftan kaza ve iftd faaliyetlerinde
bulunurken diger bir taraftan da onlara bu ilmin adabini talim etmistir. Hazret-i
Peygamber, basta Hazret-i Ebsi Bekir ve Hazret-i Omer olmak iizere birgok sahabeye
huzurunda kadilik yapmak igin izin vermistir.’> Yemen’e giden Hazret-i Muaz b.
Cebel’e nasil hilkmedecegini sorarak onun bu konudaki bilgisini test etmis ve

Hazret-i Muaz’in verdigi cevaplar iizerine memnuniyetini dile getirmistir.™

Sahabiler Hazret-i Eba Bekir ve Omer dénemlerinde genelde miinferit olarak fetva
vermekten imtina etmisler ve kolektif ictihada ydnelmislerdir. Ozellikle Hazret-i
Omer bu konuda titizlik gdstererek bilhassa umumu ilgilendiren konularda kolektif
ictihada basvurmustur.}* Omer b. Abdiilaziz, Hazret-i Omer’in fetvalariin ne derece
onemli oldugunu bildigi icin bunlarin toplanarak bir araya getirilmesini

emretmistir.*®

Hazret-i Osman doneminden itibaren sahabiler, IslAm cografyasinin degisik
bolgelerine ¢esitli vesilelerle dagilmis ve birlikte fetva verme imkani oldukga
zorlagmistir. Bu durum, ileri gelen sahabilerin etrafinda kiimelenen bir¢ok halkanin
ortaya ¢ikmasina neden olmustur. Bu olusumlar zaman igerisinde ¢esitli mezheplerin
tezahiirii icin niivelik arz etmistir. Abdullah b. Mes“Gd’un halkasi'® Hanefi

mezhebine!’, Abdullah ibn-i Omer’in halkas1 ise Safii mezhebine 6ncii olmustur.®

Sahabilerin arasinda pek ¢ok miictehid olmasina ragmen, bir¢ogu fetva vermenin agir

mesuliyetinden dolay1 ¢gekimser bir tutum izlemislerdir.

Ashdb-1 kiramdan fetva verenlerin sayisi kadin erkek toplam yiiz otuz bir kisidir.

Bunlar ti¢ grupta incelenecektir:

12 Ziya Eryilmaz, Hz. Ebubekir’in Fikhi Goriisleri, (Istanbul: Vural Yayicilik, 1997)
13 Ebt David, “Akziye”, 11; Tirmizi, “Ahkam”, 3.

4 Mehmet Oztiirk, “Hazreti Omer’in Ictihatlarimin Fikhi Ilkelerdeki Karsiigma Kisa
Bakislar”, Amasya Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi, S. 2 (2014): 75.

15 [smail Yigit, “Omer b. Abdiilaziz”’, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2007), 34/54.

16 Mahmud Sakir, Gokteki Yildizlar, gev. Kazim Agcakaya, Mustafa Kasadar vd., (Istanbul:
Ravza Yaynlari, 2007), 174, 761.

7" Ali Bardakoglu ve Ahmet Ozel, “Hanefi Mezhebi”, DI4, (Istanbul: TDV Yay., 1997),
16/1.

18 Bjlal Aybakan, “Safii Mezhebi”, Di4, (Istanbul: TDV Yay., 2010), 38/233
17



1) En ¢ok fetva verenler: Omer ibni Hattab, Ali b. Ebi Talib, Abdullah ibni Mes ‘id,
Zeyd b. Sabit, Abdullah ibni Abbas, Abdullah ibni Omer.

2) Orta derecede fetva verenler: On ii¢ kisidir. Ebii Bekir es-Siddik, Ummii Seleme,
Enes b. Malik, Ebii Said el-Hudri, Ebii Hiireyre, Osman b. Affan, Abdullah b. Amr b.
As, Abdullah b. Ziibeyr, Ebii Miisd el-Es ‘art, Sa‘d b. Ebu Vakkas, Selman-1 Farisi,
Cabir b. Abdullah, Mudz b. Cebel. (Meviamiz hepsinden razi olsun.) Bu iinlii zevata,
Talha, Ziibeyr, Abdurrahman b. Avf, Imran b. Ebi Siifyan gibi simalar: da katabiliriz.

(Mevldmiz onlardan da razi olsun.)

3) Az fetva verenler: Ebii Ubeyde b. Cerrdh, Imam-1 Ali’nin iki oglu Hasan ve
Hiiseyin, Ubey b. Ka ‘b, Ebii Zer, miiminlerin annesi Safiyye, Ummii Habibe, Usame
b. Zeyd, Berd b. Azib, Mikdad b. Esved, Esmd bint Ebii Bekir es-Siddik, Huzeyfe b.
Yemdn, Amr b. As, Sa‘d b. Mudz, Sa‘d b. Ubdde, Hassan b. Sabit, Muhammed b.
Miislime, Halid b. Velid, Rafi* b. Hadic, Fatimatii’'z-Zehrd, Bilal, Abbas b.

Abdiilmuttalib ve digerleri. (Meviamiz ciimlesinden rdzi olsun.)*®

Bir¢ok sahabi ise tabitin ulemasinin goriislerine bagvurmakta herhangi bir sakinca
goérmemistir. Tabiin ulemas: heniiz sahabiler hayattayken fetva vermeye baglamistir.
Bunlarin en Onemlilerinden biri de Kadi Siireyh’tir. Onun fetvalarinin sahabe

katindaki degerinden dolay: hadis kitaplarinda yer almas1 son derece ilgi ¢ekicidir.?°

Ancak sahabilerin icma ettigi konularda goriis bildirmemeye dikkat etmislerdir.?!
fcma etmedikleri konularda ise ¢ogunlukla onlardan birinin gériisiinii tercih etmis,
bazen de farkli goriis ileri siirebilmislerdir. Ancak birbirlerinin goriislerini
cogunlukla taklit etmemis, kendileri igtihat etmeyi tercih etmislerdir. Bu dénemde
birgok miictehid yetismis ve degisik fetva usulleri yavas yavas belirginlesmeye
baslamistir.?2 Fukaha-yi Seb’a ile Hasan-1 Basri, Said b. Miiseyyeb ve Alkame

bunlarin ileri gelenlerindendir.?®

* Haseneyn Muhammed Mahldf, Islami Arastirmalar Ser’i Fetvalar, cev. Naim Erdogan, 2.
bs., (Istanbul: Demir Kitabevi, t.y.), 15.

20 Siikrii Ozen, “Kadi Siireyh”, DIA4, (Istanbul: TDV Yay., 2001), 24/119.

2! {brahim Kafi Dénmez, “icma”, DIA, (istanbul: TDV Yay., 2000), 21/417.

22 H. Yunus Apaydin, “Ictihad”, DI4, (istanbul: TDV Yay., 2000), 21/432.

23 Detay)h bilgi icin bkz. Hayreddin Karaman, Islam Hukuk Tarihi, (istanbul: iz Yayncilik,
2017).

18



Téabitn doneminin sonlarina dogru igtihat faaliyetleri hizla artmaya baslamig ve fikhi
mezhepler kurumsallagma siirecine girmistir. Bu donemde kurulan ilk mezheplerden
olan Evzaiyye?, Sa‘biyye?® ve Sevriyye?® mezheplesmisse de mensuplarinin
tilkkenmesi sonucu tarih sahnesinden g¢ekilmislerdir. Bu mezheplere ait goriisler daha

ziyade mukarene fikih ¢alismalarindan &grenilmektedir.?’

Dort  biiyiik mezheple birlikte Zahiri mezhebi de mensuplar tarafindan
kurumsallastirilmis, mezhebin goriigleri tedvin edilmis ve zaman zaman resmi
mezhep haline gelmislerdir.?® Hanefi mezhebini imam Muhammed?® ve Ebi Yisuf*°,
Maliki mezhebini Ibnii’l Kasim®!, Hanbeli mezhebini kurucusunun oglu Abdullah®?
tedvin etmis; Safil mezhebinin goriislerini ise bizzat kendi kurucusu imam-1 Safii
kaleme almustir. Dordiincii mezhep olma konumu Hanbeliler ve Zahiriler®® arasinda
nobetlese olagelmistir. S1a mezhebinin iki meshur ve yaygin kolu olan Ca‘feriyye ve

Zeydiyye de Hanefi mezhebinin kurulus doneminde ortaya ¢ikmistir.>*

Miictehidler doneminde yasayan bir Miisliiman’in giintimiizde kabul edildigi sekliyle
bir mezhebi taklit ettigini diisinmek son derece zor goriinmektedir.®*® Mesela
Basra’da yasayan bir tiiccar Misir’a geldiginde fetva sormak i¢in kendi goriisiiniin

takip¢isi olan bir alim aramak yerine bolgede taninan ve giivenilen bir fakihe

24 Salim Ogiit, “Evzai”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1995), 11/ 546.
25 M. Yasar Kandemir, “Sa‘bi”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2010), 38/217.

26 Recep Ozdirek, Ali Hakan Cavusoglu ve Abdiirrezzak Tek, “Siifyan es-Sevri”, DIA,
(istanbul: TDV Yay., 2010), 38/23.

2 Bkz. Muhammed b. Ahmed b. Riisd el-Kurtubi, Bidayetii’l-Miictehid ve Nihdyetii'l-
Muktesid, (Dimask: Darii’l-Marifet, 1992).

28 Tlyas Uziim, Bekir Topaloglu ve Ferhat Koca, “Mezhep”, DI4, (Ankara: TDV Yay., 2004),
29/537.

2 Aydin Tas, Mehmet Ozsenel, “Seybani, Muhammed b. Hasan”, DIA, (istanbul: TDV
YAY., 2010), 39/38.

%0 Salim Ogiit, “Ebt Yasuf”, DIA, (Istanbul: TDV. Yay., 1994), 10/260.

3t Siikrii Ozen, “Ibnii’1-Kasim”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2000), 21/103.

32 Ferhat Koca, “Hanbeli Mezhebi”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1997), 15/525.
3% H. Yunus Apaydin, “Zahiriyye”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2013), 44/91.

% Detayl bilgi i¢in bkz. Muhammed b. Ahmed b. Mustafa Muhammed Ebt Zehra, Tarihii’l-
Mezdhibi’I-Islamiyye, (Beyrut: Daru Liibnan, 1996).

% Eyyiip Said Kaya, “Taklid”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1995), 39/461.

19



sorularmn1 yoneltmektedir. Ayni durumun, sehirleraras1 seyahat eden hemen hemen

biitiin miisteftiler (fetva isteyenler) igin de gegerli oldugu sdylenebilir.*®

Belli bir mezhebin Miisliimanlarin bir kismina ya da tamamina siirekli olarak fetva
kaynagi1 olmasi diisiincesi daha ilk donemlerden itibaren giindeme gelmistir. Abbasi
Halifesi Eba Ca‘fer el-Manstr®’, Imam Malik’in Muvatta’sin1 kanuni diizenleme
héline getirmek istemis ancak bu talep, Imam Malik tarafindan kabul gérmemistir.

Bu durum imam Malik’in®®

ictihat faaliyetlerine olan duyarliligini gdstermesi
acisindan son derece o6nemlidir.*® Nitekim Imam Ebd Yasuf'un baskadilig
doneminde Hanefi mezhebinin resmi mezhep haline geldigi ve bunun igtihatta

gerilemenin baslangici oldugu iddia edilmistir.*°

Emevilerin son, Abbasilerin ilk saltanat yillarin1 kapsayan miictehidler déneminin
tarihi hudutlar1 konusunda kesinlesmis bir sinir yoktur. Bununla beraber miictehidler
doneminin, iiciincii yiizyilin ortalarinda sonlandigi tahmin edilmektedir.** Daha
sonraki dénemlerde de miictehidlik iddiasinda bulunan bir¢ok kisi ortaya ¢ikmugtir.*2
Ancak bu kisiler ya fukaha tarafindan ciddiye alinmamis ya da 6nceki mezheplerin

takipgileri olarak goriilmiislerdir.*®

ifta faaliyetleri miictehidler déneminden sonra genel olarak tahrig, tercih ve temyiz
seklinde devam edegelmistir. Ancak zaman zaman mutlak miictehid olarak goriilen

baz1 alimlerce kismi de olsa kaynaklardan istinbat ¢abasi siirmiistiir.**

Mesayih devrinde bir taraftan miictehidler doneminde kaleme alinan eserler gesitli

tarzlarda derlenirken bir taraftan da yeni meselelere iliskin “nevazil” adinda bir

% Bkz. Hayrettin Karaman, Islam Hukukunda Ictihad, 5. bs., (Istanbul: Ensar Nesriyat,
2017).

37 Nahide Bozkurt, “Manstr”, DI4, (Ankara: TDV Yay., 2003), 28/5.
38 Ahmet Ozel, “Malik b. Enes”, D4, (Ankara: TDV Yay., 2003), 27/506.
3 Ag.e., 508.

40 Muhammed Khalid Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status
of the Fatawa Alamgiri”, Lums Law Journal, S. 2, (2006): 41.

41 Hayrettin Karaman, Fikih Usulii, 4. bs. (Istanbul: Irfan Yayevi, 1970), 16.

2 Detayl bilgi i¢in bkz. Apaydin, “Ictihad”, 21/432.

4 Karaman, Fikih Usulii, 20.

* Abdiilkerim Zeydan, Islam Hukukuna Giris, cev. Ali Safak, 12. bs., (Istanbul: Kaythan
Yaynevi, 2017), 205.

20



yazim tiirii ortaya ¢ikmis ve bu konuda birgok eser kaleme almmustir.*® Bu eserler
Belh, Buhara ve Irak ekollerinin izlerini tasimaktadir. Ayrica fetava kiiltlirtiniin bu
donemdeki oOrneklerini ortaya koymaktadir. Ebii’l-Leys Semerkandi Kitabii'n-
Nevdzil’inde Belh ekolini, Naufi el-Vdk: G'mda Irak ekolini, Ahmed b.
Muhammed el-Kessi ise Mecma ‘u 'n-Nevdzil’inde Buhara ekoliinii ana hatlariyla

yansitmaktadir.*®

Mesayih doneminden sonra serh ve hasiye donemi de diyebilecegimiz, XIX. yiizyila
kadar devam eden bir donem baslamistir. Bu donemde gegmis donemlere ait eserler
bir taraftan ihtisar ve telhis edilirken diger taraftan da bu eserlerin serhleri ve
hasiyeleri kaleme almmustir. Yine ihtiyaca binaen birgok esere serh ve hasiye
yazilmistir. Zaman i¢inde uzunlugundan dolayr okunmayan serh ve hasiyeler
kisaltilmig, kisaltilan birgok metin birlestirilerek yeni metinler olusturulmus; bu
metinlerin anlasilmasi gii¢ olan yerleri tekrar serh edilmistir. Bu durum zamana,
mekana ve kiiltlir seviyesine uygunluk teskil edecek sekilde donem boyunca devam
edegelmis ve boylece Islam hukukunun sekilsel de olsa dinamizmi devam ettirilmeye
calistlmistir. Bu donemi, Hayreddin Karaman gibi bazi Islam hukukcular1 fikhin
gerileme donemi olarak goriirken*’ bazi Islim hukukgulari da fikhin Adeta
mayalanma ve yatay gelisim gdsterme evresi olarak degerlendirmislerdir.*® Bu
dénemde nevazil kavraminin yerini fetava kavrami almistir. Selguklular, Osmanlilar,
Memliikler, Seybaniler, Delhi Sultanligi, Babiirliiler ve diger Miisliiman devletlerde
bircok fetva eseri kaleme alinmistir. Bunlarin bazilari fetava ismiyle adlandirilmasina
ragmen klasik fikih kitaplarinin igerigine sahiptir. Bunun disindakiler de soru-cevap

olarak bilinen bir iislupta hazirlanmistir.*® Bu eserler, dénem boyunca kadilarin ve

% Muhammed Taki Osmani, Fetva Usulii, cev. Emre Yazici, (Istanbul: Yasin Yaymevi,
2010), 127.

% Ishak Yazici, “Semerkandi, Ebii’l-Leys”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2009), 36/473;
Tahsin Ozcan, “Natfi”, DI, (Istanbul: TDV Yay., 2006), 32/438; Muhammed Enes
Topgiil, “Kessi”, DI4, (Ankara: TDV Yay., 2019), Ek-2/45. Detayli bilgi icin bkz.
Murteza Bedir, Buhara Hukuk Okulu, 3. bs., (Ankara, isam Yaynlari, 2019).

47 Karaman, Fikih Usulii, 21.

48 Akif Dursun, “Tasavvuf Fikih Iliskisi”, (Doktora Tezi, Marmara Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Temel Islam Bilimleri Ana Bilim Dali, Islam Hukuku Bilim Dall,
2020), 36.

49 Begum Asma Siddiqua, Development of the law of evidence in Pakistan and Bangladesh
with Special reference to Witness Testimony, (London: School of Oriental And African
Studies, 1994), 89.

21



miiftiilerin bagvuru eseri olmustur. Ayrica fetvalarin gerekcelendirilmesinde de bu
kaynaklardan istifade edilmistir.*® Yapacagimiz arastirma, serh ve hasiye doneminde
yazilan bir fetva eseri lizerine oldugu ig¢in eserimizin yazildigt déneme dair
yapacagimiz agiklamalar s6z konusu donemin anlasilmasi igin gerekli bilgileri

vermeyi hedeflemektedir.

1.2. Hint Alt Kitasinda Babiirliilerin Gerileme Devrine Kadar ifta

Faaliyetlerinin Tarihi Siireci

Mogol istilasi, basta Orta Asya olmak iizere birgok cografi bolgenin siyasi, iktisadi,
harsi ve ilmi ¢ehresinde degisikliklere sebep olmus; birgok imparatorluk yikilmis ve
nice kadim sehirler yikinti haline gelmistir. Yine bircok onemli ilim merkezi ya
kiitiiphaneleri yakilarak ya da alimleri katledilerek ortadan kaldirilmistir. Hanefi
mezhebinin 6nemli merkezlerinden olan Maveraiinnehir de bu durumdan nasibini
almistir. Istila sebebiyle bu bolgeyi terk etmek zorunda kalan birgok alim, degisik
memleketlere hicret etmistir. Ulemanin gog ettigi yeni cografyalardan biri de Hint alt
kitas1 olmustur.°® Heniiz sahabiler déneminde bazi Miisliiman tiiccarlarin Giiney
Hindistan’a deniz yoluyla giderek Islam’1 tanittiklarina dair rivayetler olsa da bu
iddialar heniiz tam olarak vuzuha eristirilememistir.” Kesin olarak Emeviler
doneminden itibaren Islamiyet’le tanisan Hindistan®?, daha sonra zamanla bu dini
daha yakindan inceleme firsati elde etmistir. Gazneliler, Delhi Sultanligi, Timurlular
ve Babiirliiler, Hindistan’in Islamlasmasinda yogun gayret gostermislerdir. islam’mn
Hint alt kitasinda yayginlasmasi {izerine bu cografya, zamanla medreselerin
kuruldugu ve alimlerin yetistigi bir havza haline gelmeye baslamistir. Hanefl
mezhebinin  Hindistan’da  yayilmasinin  biiyiikk oranda sufiler tarafindan
gerceklestirildigi ifade edilmektedir. Delhi Sultanligi’nin orta dénemine kadar Hanefi
mezhebi heniliz Hindistan’da yayginlasamamistir. Sultan Balaban doneminden
itibaren Hanefilik Delhi Sultanligi’nda giiclenmeye baslamistir. Zaferu’l-islam, Delhi

Sultanligi’nin  Hanefi mezhebini “tek resmi ekol olarak” tamidigin1 agik¢a

% Detayli bilgi i¢in bkz. ibn Abidin, Serhu Ukudi Resmi’l-Miifti, (Ankara: Tiirkiye Diyanet
Vakfi Yayinlari, 2021).

5t Ahmet Aydmn, Yavana - Isldim Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint, (Istanbul: Ketebe
Yayinlari, 2021), 50.

* Hindistanl1 arastirmact Ahmed Ishak Ibrahim bu konuda Sakarya Universitesi’nde
arastirmalarina devam etmektedir.

52 Sirr1 Ering vd., “Hindistan”, DA, (Istanbul: TDV, 1998), 18/75.

22



belirtmektedir.>® Bu dénemde; iran’dan, Orta Asya’dan bircok alim bdlgeye goc
etmis ve onemli vazifelere tayin edilmistir. Fikih ilmi en gézde donemini yasamis ve

onemli mevkiler fikih alimlerine verilmistir.>*

Hanefilik tam manasiyla Babiirliler déneminde hakim mezhep haline gelmis;
Caferilik ve Ismaililik gibi Sii mezhepler kuzeybatida, Safiilik ise giiney ve doguda
bolgesel hakimiyet elde etmistir. Hakim mezhep olmasina ragmen Hanefilik higbir
zaman devletin resmi mezhebi olmamistir. Schacht, Hanefi mezhebinin
Hindistan’daki konumunu “iyi temsil edilen” seklinde tanimlamaktadir. Ancak
Osmanlilar, Hanefi mezhebini devletlerindeki tek resmi mezhep olarak kabul

etmislerdir.>®

Resmi mezhep anlayisinin Mogol istilasindan sonraki siirecte daha belirgin sekilde
ortaya ciktig1 arastirmacilarca &ngdriilmektedir.®® Hanefiligin Osmanli’nin resmi
mezhebi olarak goriilmesinin li¢ temel nedeni vardir: (1) Hiikimdarin Hanefiligi
devletin mezhebi olarak aciklamasi, (2) Hanefi doktrininin kanunlarin genelinde
basvuru mercii kabul edilmesi, (3) Kadilarin bu hiikiimler biitiiniine uymak zorunda
birakilarak yargisal takdir yetkisinin simirlandirilmasi.®” Devlet nizaminda belli bir
mezhebin resmiyet kazanmasi ciddi ve kokli degisikliklere neden olmustur.
Kurumsal olarak bu degisim hem oldukca standartlagtirilmis kariyer ve egitim
yollarina sahip bir imparatorluk ilmiyle hiyerarsisinin gelisimine yansimig hem de
anilan hiyerarsi tarafindan desteklenip idame ettirilmistir. S6z konusu hiyerarsinin
gelisiminin birbiriyle iligkili dort yonii 6zel ilgimizi hak etmektedir: (1) Devlet
tarafindan olusturulan kaza ve iftd kurumlarmin ortaya cikisi, (2) Devlet destekli

fikth egitiminin sistemlestirilmesi, (3) Devletin muhakemede bagvurulacak

5% Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 1.

* Muhammed Qasmi, “The Orientation and Approach of Indian Ulama in Resolving
Contemporary Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”, Justice and
Fraternity in Contemporary India Creating a Better Tomorrow Through Islamic Studies,
(Jodhpur/Rajasthan: Maulana Azad University, 2017), 2.

% Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 48.

% Guy Burak, “The Second Formation of Islamic Law The Post-Mongol Context of the
Ottoman Adoption of a School of Law”, Comparative Studies in Society and History,
55(03) (2013): 594.

57 Ali Bardakoglu ve Ahmet Ozel, “Hanefi Mezhebi”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1997),
16/3.

23



kaynaklarinin belirlenmesi ve (4) Ilmi silsilelerin sistematik olarak yeniden insas1 ve

kaydedilmesidir.>®

Ancak Hanefi mezhebinin Babiirlii Hindistan’inda Isloam hukukunun tek resmi
mezhebi oldugunu ortaya koyan herhangi bir belge bulunamamistir. Resmi tanima
meselesi ayr1 bir ¢alismanin konusu olabilir ve su muhtemel durumlarda
arastirilabilir: (1) Sultanlarin kigisel mezhebi olmasi, (2) Mezhebin saltanatin
himayesinde olmasi, (3) Yasama kaynagi olmasi, (4) Hakimlerin yargilamada Hanefi
kaynaklara uymaya zorlanmasi ve (5) Miisliman tebaa arasinda Hanefiligin
yayginlig. >

Gazneli Sultan Mahmud’un Hindistan’1 Islamlastirma ¢abalarinin yan1 sira mezhep
tercihi konusu da hukuk tarih¢ilerini mesgul eden bir husus olmustur. Sultan’mn
Hanefi mi, Safii mi oldugu konusunda pek ¢ok tartisma yapilmis; bu gorisler
cercevesinde Hindistan Hanefiligi iizerine bir¢ok teori ileri siiriilmiistiir.% Sultan
Gazneli Mahmud, bir taraftan on yedi sefer diizenleyerek gercek anlamda
Hindistan’mn Islamlasmas1 icin caba sarf ederken diger taraftan da ilmi ve fikhi
faaliyetleri ihmal etmemistir. Fikih sahasinda kaleme aldig1 et-Tefrid fi’l-fiirii adli

eseri doneminde ve sonrasinda ilgi cekmeyi basarmugtir.®:

Gazneli ulemasindan Lahiri ve Hiicviri gibi bir¢ok alim; fikih, tasavvuf vb. alanlarda
caligmalar yapip eserler kaleme alsalar da bu donemde Hint alt kitasinda ilmi
faaliyetlerin genel olarak temel egitim diizeyinin istiine pek ¢ikamamis oldugu
soylenebilir.?? Ancak Gazneli Mahmud’un g¢ocuklar1 ve torunlart da kendisi gibi
alimler ve stfilerle iyi iligkileri devam ettirmis, Hindistan’da olmasa da Gazne ve

cevresinde ciddi bir ilim havzasi olusmasina zemin hazirlamislardir.®

% Ag.e., 584.

% Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 2.

0 Ag.e., 34.

81 Aydin, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint,112.

2 A.g.e., 102.

8 Erdogan Mergil, Ara Altun, “Gazneliler”, DIA, (istanbul: TDV Yay., 1996), 13/480.

24



Delhi Sultanligi donemine gelindiginde artik birgok alim, Hint alt kitasinda ilmi
faaliyetlerini gelistirmis ve bdlge kendi alimlerini yetistirmeye baslamistir.% Bu ilmi
cevrenin olusmasinda Delhi Tiirk sultanlarinim ¢ok biiyiik katkis1 olmustur. Oyle ki
hem talebeler hem de hocalar doyurucu ficretler verilerek ilme tesvik edilmis ve
baska islerle mesgul olmalarma gerek birakilmamistir.®® Basta Firdz Sah®,
Semseddin Iltutmis®’, Sultan Balaban®® ve Kutbuddin Aybek®® olmak iizere Delhi
sultanlar1 bir taraftan ilmi hayat1 desteklerken diger bir taraftan da adaletin ikamesi
icin her tiirlii tedbiri almay1 kendilerine gdrev bilmislerdir. Sultan iltutmis’in su

beyani adalet konusundaki tutumunu acik¢a gostermektedir:

Benim biitiin yapabilecegim zalimlerin zulmiinii ezmek ve kanun karsisinda herkesin
esit olmasini saglamaktir. Devletin ihtisami, tebaay: sadik ve disiplinli kilabilmesine
baghdwr; zenginleri daha varlikli veya fakirleri mutlu yapabilmesine degil. Adil ve
hak sahibi olmak tahtin devamliligimin garantisidir. Zuliimkar hiikiimdar riizgar

altindaki muma benzer.”

Sultan Balaban, halk arasinda herhangi bir itibari olmayan bir miistahdemi haksiz
yere Katlettigi i¢in ileri gelen yoneticilerinden Melik Barbek’i kisasen 6ldiirtmiistiir.
Bereni basta olmak lizere bircok tarih¢i, onun adalet anlayisinin ne denli kokli
oldugundan bahsetmektedir.”t Bu doénemde fikih ilmi oldukca ilgi gdrmiistiir.
Fakihler sultanlarin yan1 sira Tatar Han gibi ileri gelen devlet adamlar: tarafindan da
himaye edilip desteklenmislerdir. Feridiiddin Alim b. Ala el-Enderpeti, Tatar Han’1n
destekledigi alimlerdendir. Dolayisiyla bu zat yazmis oldugu fikih kitabin1 Tatar
Han’a ithaf ederek el-Fetdva t-Tatarhdniyye ismini vermistir.”> Anilan eser, el-

Hiddye esas alinarak hazirlanmig genis bir fikih kitab1 olup Fetdvd-yr Hindiyye’nin

8 Naimur Rahman Farooq, “Delhi Sultanlig1”, DIA, (istanbul: TDV Yay., 1994), 9/130.

6 Ahmet Aydn, “Delhi Alimlerin Giivenli Liman1”, Derin Tarih Delhi Tiirk Sultanlig: Ozel
Sayist, Ozel Sayt: 19 (2021): 38.

% QOrhan F. K&priilii, “Firdz Sah Tugluk”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1996), 13/141.
67 A. S. Bazmee Ansari, “Iltutmis”, D4, (Istanbul: TDV Yay., 2000), 22/158.

88 Orhan F. K&priilii, “Balaban Han”, DA, (Istanbul: TDV Yay., 1992), 5/3.

% Enver Konukgu, “Aybeg, Kutbiiddin”, D4, (Istanbul: TDV Yay., 1991), 4/231.

0 Deniz Cikili, “Adalet Timsali Bir Sultan: BALABAN HAN”, Derin Tarih Delhi Tiirk
Sultanligi Ozel Sayisi, Ozel Say1 19 (2021): 117.

™ Cikil1, “Adalet Timsali Bir Sultan: BALABAN HAN”, 118.
72 Ferhat Koca, “el-Fetava’t-Tatarhaniyye”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1995), 12/446.

25



hem kaynaklar1 arasinda yer alir hem onun Onciisti sayilabilir hem de Fetavad-y
Hindiyye yazilana kadar Hint tmerasmnin ve ulemasmin kaynak eseri oldugu

soylenebilir.”

Firtiz Sah doneminde ayrica Fetdvd-i Firizsdhi ve Fevdiid-i Firiizsdhi gibi 6nemli
eserler de kaleme almmustir.”* Yine ayrica Fetdvd-i Giydsiyye Ve Fetdvad-i
Ibrdahimiyye gibi sultanlar tarafindan yazdirilan bazi eserler de Delhi Sultanhig

doneminde telif edilmistir.”

Anilan fetva kitaplarinin tamami Tatarhdniyye gibi klasik fikih kitaplar1 tarzinda
yazilmistir. Bunlar arasinda sadece Fetdvd-i Firiizsahi soru cevap seklindedir.’®
Delhi Sultanligi déneminde sultanin adalet dagitma gorevini ve iftd faaliyetlerini
yuriitmek iizere memleketin geneli i¢in kadilkudatlar, eyaletler ve daha kiigiik
yerlesim birimleri i¢in de kadilar atadig1 bilinmektedir. Imam, miiezzin, miiderris ve
mubhtesiplerin atanmasi ve teftisi kadilara havale edilmistir. Delhi Sultanligi’nda
seyhiilislamlik ve seyhiissiiyGhluk gibi makamlar Osmanlilarda ayni ismi tasiyan
makamlarla benzeri yetkilere sahip degildir. Bu unvanlar daha ziyade Osmanli’daki

dersiamliga tekabiil etmektedir.’’

Ifta teskilatinin daha sonraki dénemlerde Babiirliilere tevariis ettigi goriilmektedir.’®
Babiir Devleti, Delhi Sultanligi’ndan ulemanin saray, yonetim ve Miisliiman toplum
karsisindaki konumu ve roliine iliskin modeli neredeyse birebir miras almistir.”
Ancak Ekber Sah’in (6. 1014/1605) kisitladigr ulemanin giicii, dindar ve sifi olarak
bilinen Alemgir Sah (6. 1118/1707) déneminde bile bir daha asla Delhi Sultanlig

" Tugba Demirkan, “Fetava-y1 Tatarhaniyye’nin Fikih Tarihindeki Yeri (Aile Hukuku
ornegi)”, (Yayimlanmamis Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii [lahiyat Anabilim Dal1 islam Hukuku Bilim Dali, 2007), 2.

™ Zaferu’l-Islam, “Hindistan’da Sultanliklar Déneminde Fikih Ilminin Gelismesi”, Diyanet
IImi Dergi, ¢ev. Halil Altuntas, C. 32, S. 1 (1996): 62.

®Ag.e., 64.
®Aqg.e., 64.

" Aziz Ahmad, “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”, Maisonneuve and
Larose, Source: Studia Islamica, No. 31 (1970): 1.

8 Muhammadullah Khalili, “Hanafi Figh in India During the Delhi Sultanate (1206-1526)",
In 2dn National Seminar of Research Scholars, 5-6 November 2013, (New Delhi: Jamia
Hamdard Hamdard University, 2013), 5.

® Ahmad, “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”, 3.

26



donemindeki konumuna ulasamamistir.?® S6z konusu dénemde medreseler; ser‘i
ilimlerin, ozellikle de IslAm fikhinin yayildigi merkezler olarak hizmet vermeye
devam etmistir. Sihabiiddin Ahmed b. Fazlullah el-Omeri’ye (6. H 1349) gore sadece
Delhi’deki Tugluklular yonetimi sirasinda 1.000 medrese vardi ve bunlardan yalniz
biri Safiilere, geri kalan1 Hanefilere aitti.8! Sultan Muhammed b. Tugluk (sal.1325 —
1351) islam hukukunun yayginlastirilmasinda &nemli bir rol oynamustir. Sarayinda
ilmi miinazaralar diizenledigi zamanlarda yaklasik yiiz biiyiik fikih alimi bulundugu

nakledilmektedir.??

Delhi Sultanligi donemi; egitim, bilim, mimari, gilizel sanatlar, yonetim vb.
alanlardaki katkilarinin yan1 sira Islami ilimlere, dzellikle de fikha dzel 6nem veren
Hint-Islam tarihinin parlak bir dénemidir. Fikih, tiim Islami ilimler arasinda merkezi
bir konuma sahip olmus ve fikih alimi olma, ilim sahasinda miikemmelligin zirvesi
olarak goriilmiistiir. Yoneticiler Hanefi fikhina bagliydi ve bu nedenle Delhi
Sultanligi’nin yonetimi Hanefi ¢izgisine dayaniyordu. Yoneticiler Hanefi fikhinin
ogretildigi medreseler kurmuslar; ulema, kadilar ve fikih alimlerini desteklemisler ve
boylece diger fetva ve fikih literatiiriiniin yani1 sira el-Fetava'l-Giydsiyye, Fevdid-i
Firiizsahi, Fetdva-i Tatarhdniyye gibi Hanefl fikhi {izerine ulemay: biiyiik eserler
tretmeye tesvik etmislerdir. Hanefi fikhi Onemli eserlerinden olan Fetdva-i
Tatarhdniyye, Delhi Sultanligi’nin geride biraktigi essiz bir mirastir. Fetdva-i
Tatarhaniyye, yirmi Ui¢ kalin cilt ve 14.300 sayfa olarak basilmis olup 33.778 hiikiim
ve 10.000’den fazla ayet ve hadis referansi igermektedir.®® Delhi Sultanlig
doneminde, Hanefi fikhinin Hindistan’da tanitilmasina biiyiik katki saglayan ¢ok

sayida biiyiik fikih alimi de yetigmistir.%*

Babiirliiler donemi hukuk g¢alismalarinin, Osmanli dénemi kadar arastirma konusu
edinilmedigi sdylenebilir. Bu durumun bir¢cok nedeni vardir. Bunlardan en 6nemlisi

yeterince tarihi ve hukuki vesikaya ulasgilamamasidir. S6z konusu alanda yapilan

®Age,3.
8 Khalili, “Hanafi Figh in India During the Delhi Sultanate (1206-1526)”, 6.
82 A0.e.,8.

8 Qasmi, “The Orientation and Approach of Indian Ulama in Resolving Contemporary
Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”, 3.

8 Khalili, “Hanafi Figh in India During the Delhi Sultanate (1206-1526)”, 11.

27



bilimsel arastirmalar genel olarak Ingiliz somiirge Hindistan’1 ve hemen oncesine

yoneliktir,®

Babiirliller donemi ii¢ asr1 asan genis bir zaman dilimini kapsamaktadir. Konu
hakkinda arastirma yapan hukuk tarihgileri, donemi iki ana evreye ayirmaktadir.
Birinci evre: Babiir’iin 1526’da Ibrahim Ladi’yi maglup ederek Babiirlii Devleti’ni
kurmasiyla baslayan ve Alemgir Sah’m vefatina kadar devam eden Biiyiik
Babiirliiler Dénemi. ikinci evre ise Alemgir Sah’in vefatindan Ingiliz isgaline kadar

devam eden Kiiciik Babiirliiler Dénemi.®

Babiir Sah (6. 937/1530)%" , Bdbiirndme’de Hindistan’1 tasvir ederken tek bir
medrese haricinde bir ilim merkezi olmadigini ifade etmistir. Bunun sebebinin
istilalar ve ayaklanmalar oldugu diisiiniilebilir.%¢ Basta kendisi de bir fakih olan
Babiir Sah olmak iizere Babiirlii sultanlar1 ilme ve ulemaya biiyiik 6nem vermisler ve
yaptiklar icraatlar seriata dayandirmaya 6zen gostermislerdir.8® Bunu yaparken ya
Ekber Sah gibi devlet otoritesini kullanarak ulema iizerinde baski kurmus® ya da
Alemgir Sah gibi seriata dayanarak otoritelerini kuvvetlendirmislerdir. Nakledilen su

olay, bu kabilden olmak tizere degerlendirilebilir:

1579 yili Eyliil ayinda, sarayda Ekber Sah’in Siinni ulemayr kontrolii altina alma
egiliminin devami niteliginde bir mahzarname dolastirildi. Bu mahzarname, altinda
imzast bulunan ve/veya kisisel miihrii basili olan herkesin Ekber Sah’in otoritesini
tasdik ettigini gosteren dini icerikli bir kararnameydi. Asl giiniimiize ulasmayan bu
belgeyi kimin yazdigi da belli degildir. Bedauni, belgedeki el yazisimin Seyh
Miibarek’e ait oldugunu iddia etmigtir. Soylentilere gore belgenin altinda imzasi

olan bir diizine insan arasinda sadece Seyh Miibarek belgenin icerigini tamamen ve

% M. Reza Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, Oxford
Islamic Law Handbook, ed. Anver M. Emon, (Oxford University Press, 2019), 1.

8 A.g.e., 2. Iki ayn devlet izlenimi veren bu tasnif yerine biz Babiirliilerin Yiikselme
Donemi, Gerileme Donemi ifadelerini kullanacagiz.

87 Hayatl hakkinda bilgi i¢in bkz. Enver Konukcu, Omer Faruk Akiin, “Babiir”, DIA,
(Istanbul: TDV Yay., 1991), 4/396.

8 Aydin, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint, 126.

8 A.g.e., 190.

% Anuraag Khaund, “Akbar And Aurangzeb- The ‘Saint’ And The “Villain>”, IOSR Journal
of Humanities and Social Science, vol. 3, (2017): 2.

28


https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845
https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845

isteyerek onayladigint not olarak diismiistiit. Belgede kismen su ifadeler yer

almaktadir:

“Hindistan giivenligin ve barisin merkezi hdline geldi... Biz, onde gelen dlimler
olarak, ilk once ‘Allah’a, Peygamber’e ve aranizda otoriteye sahip olanlara itaat
edin.” seklindeki Kur’an emrinin ve ikinci olarak da ‘Muhakkak ki hesap giinii
Allah’a en yakin olaminiz, imdm-1 adildir, her kim emire itaat ederse Allah’a itaat
eder ve her kim de ona isyan ederse Allah’a isyan eder.’ buyuran sahih hadisin derin
anlamu iizerine diisiindiik. [Boylece] bizler, Miiminlerin Emiri, Allah in yeryiiziindeki
Golgesi, Gazi Padigsah Ebii’l-Feth Celaleddin Muhammed Ekber’in -Allah devletini
daim kilsin- en adil, en bilge ve Allah’tan en ¢ok korkan hiikiimdar oldugunu ilan
ediyoruz. lleride dini bir soru sorulmasi hdlinde Hazret-i Sehinsah niifuz eden keskin
kavrayist ve acik bilgeligiyle ortaya atilan birbirine zit fikirlerden birini benimseme
voluna girer ve bu amagla bir ferman c¢ikarmak isterse dahasi buna karst
gosterilecek bir muhalefetin, 6teki diinyada lanetlenmeyi ve bu diinyada mal, miilk ve

’

din? ayricaliklarin kaybini gerektirecegini simdiden kabul ederiz.®*’

Bedatni, bu belgeyi kendisinin ve ulemanin ¢ogunlugunun istemeyerek
imzaladiklarin1 ve makamlariyla, dirlikleri veya hayatlariyla ciddi sekilde tehdit
edildiklerini iddia etmistir.”> Ekber Sah’in amaci ulemanm giiciinii azaltmakt: ve
1579°daki mahzarname genellikle uleméanin giiclinlin kisitlanmasinda bir doniim
noktas1 olarak goriilmiistiir. Ekber Sah, devletinin herhangi bir dinin kurallariyla
sinirlandirilmasini ~ higbir  zaman  istememistir. Ona gore adalet, sosyal
organizasyonun temel tasidir ve ancak farkli ¢ikar gruplari arasinda denge saglanarak
elde edilebilir.®® Ayrica Ekber Sah’in istedigi tarzda fetva alamadig kadilara baski

ve iskence uyguladigi da bilinmektedir.%*

Babiir Sah bir taraftan Hindistan’in hakimiyetini saglamaya calisirken bir taraftan da
mimari, kiiltiirel ve ilmi ¢alismalarina devam etmistir. O, hayatim Bdbiirname’de

detayli bir sekilde ortaya koymus ve yasaminin degisik sathalarini gézlemlenebilir

91 Michael Eisher, Babiirliiler - Hindistan’da Bir Tiirk Imparatorlugu, 2. bs. ¢ev. M. Fatih
Calisir, (Istanbul: Kronik Yaylari, 2021), 192.

%2 A.g.e.,194.

% Aniket Tathagata Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under
Aurangzeb”, History Section, (Hindistan: Siliguri Koleji, 2018), 50.

% Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu,188.

29



hale getirmistir.®> Babiir Sah dindar ve stfi bir babanin evlad: olup ayni1 zamanda bir
fikih kitab1 yazacak kadar bilgili bir sultandir. Basta c¢ocuklarinin istifadesi igin
kaleme aldig1i Miibeyyen der Fikh’1, Tirk-Islim edebiyatinn en nadide
orneklerindendir. Bu eser Cagatay Tiirk¢esiyle kaleme alinmis olan 2.000 misralik

bir mesnevidir.%®

Babiir Sah, genglik yillarinda ne kadar siifli bir hayat siirse de seriata uygun olmayan
her tiirlii davranistan tovbe ederek ilmiyle amel eden bir alim haline gelmistir.®” Oyle
ki basta Naksi ulema olmak {izere salihlerle beraber bulunmaya 6zen gdstermis ve

boyle anilmak icin gayret etmistir.%®

Babiir Sah gibi bir fakihin mirzasi (sehzadesi) olan Hiimayun Sah (6. 963/1556)% da
ilme son derece merakli bir sultandir. Doneminde bazi ilmi faaliyetler yapilip
medreseler agilmigsa da siyasi karisikliklar nedeniyle siirekli miicadele igerisinde bir

100

saltanat donemi gecirmistir.’% Ilme olan meraki herkes tarafindan bilinen Hiimayun

Sah, ilm1 arastirma yaparken kiitiiphanesinde bir kaza gegirerek vefat etmistir.1%

Ekber Sah (6. 1014/1605)1%2, saltanatinin ilk yillarinda Siinni ulema ve mesayihle iyi
iliskiler kurmus!® ancak katildigi yogun tartismalarin sonucunda fikir bulanikligi

yasamistir. Hem egitim miifredatinda hem saray diizeninde hem de hukuki alanda

% Detayl bilgi icin bkz. Gazi Zéhireddin Muhammed Babir, Babiirname, ¢ev. Resit
Rahmeti Arat, (Istanbul: Kabalc1 Yayinevi, 2006).

% Ahmet Aydin, “Babiirlii Dénemi Calismalarinin ilk Orneklerinden Biri Olarak Babiir’iin
Miibeyyen der Fikh’1”, Usul Islam Arastirmalari, C:28, S:28 (2017): 149. S6z konusu
eseri, Tanju Oral Seyhan yayina hazirlamis ve Cagri Yayinlari nesretmistir. flk 351
sayfasinda eserin ve yazarin tanitimindan sonra Tiirkgesi verilmistir. Son 287 sayfasinda
ise eserin orijinali istifadeye sunulmustur. Bkz. Zahiriiddin Muhammed Babiir Mirza,
Miibeyyen Der Fikih, Haz. Tanju Oral Seyhan, (istanbul: Cagr1 Yayinlari, 2004).

%7 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 85.
% Ag.e., 91

% Hayat1 hakkinda bilgi i¢in bk. Enver Konukgu, “Hiimayun”, DIA, (Istanbul: TDV Yay.,
1998), 18/481.

100 Ahmet Aydin, “Hint Alt Kitasinda Hanefi Gelenegi: Babiirliiler Dénemi”, 4. Uluslararast
Seyh Sabani Veli Sempozyumu, Aralk 2017, Kastamonu: Kastamonu Universitesi, 2017):
462.

101 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 114.

102 Hayat1 hakkinda bilgi i¢in bk. Enver Konukeu, “Ekber Sah”, D4, (Istanbul: TDV. Yay.,
1994), 10/542.

108 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 34.

30



yapmis oldugu devrimsel nitelikteki degisiklikler; onu, kimilerinin goziinde hiimanist
ve cogulcu bir kral yaparken'® kimilerinin goziinde de miifrit bir zindik haline
getirmistir.!® Oyle ki zamaninda yasayan bazi kadilar kendisine itaat etmenin caiz
olmadigna dair fetva vermislerdir.!° Buna ragmen o, kendisini yine de “miiminlerin
emiri” olarak vasiflandirmaktan geri durmamistir.®” Fakat onun dinleri (islam
Hiristiyanlik, Hinduizm, Budizm) birlestirme projesine karsi olan alimler ve bazi
yoneticiler kendisine isyan eden Mirza Selim’i desteklemislerdir.'% Ekber Sah’a
kars1 en bilyiik miicadeleyi veren alimlerin basinda Imam-1 Rabbani Seyh Ahmed el-

Fariki es-Sirhindi gelmektedir.1%

Ulemdnin ve mesdyihin bu yogun tepkisi iizerine Cihangir, babasina “Dahil-i
memdlik-i mahrisede bu denlii but-gedelerin men u tahrib buyurulmadiginin sebebi
nedir?” diyerek Babiirlii topraklarinda yer alan ¢ok sayidaki puthaneyi neden hdild
vikmadiklarini sormus, Ekber Sah ise su cevabi vermistir: “Babam canim, ben
padisalim ve halkin iizerinde sdaye-i Ilah’im. Hazret-i Allah, Rabbii’l-dlemin dir,
mecmu-z ibad u mahlikatina rahmet-i amm ile feyz u inayet ve her giiruhu bir canibe
delalet etmistir. Bize de lazim olan ibadullaha rifk u sefkatle muamele etmektir.
Ale’l-husus padisahliga cem ‘-i ra’iyetin refah u rahati semtin gézetmektir. Eger
senin dedigin gibi etsem Hindistan halkinin ekseri Hindu keferesidir, katl-i amm
etmek iktiza eder. Ben ise amme-i halk-: Huda ile sulh-1 umum edip cdnib-i ehveni
ihtiyar etmigimdir. Ve hdla sehr-i Agra’da talebe-i ultim ve hiiner-mendan-i ma ali-
riisum-1 Islam dan baska her milletten bu kadar halk vardir; herkes kendi din u ayini

iizere asayis edip eyyam-giizardirlar” 1*°

Ekber Sah, yukarida ifade edildigi lizere medrese miifredati lizerinde de ciddi

degisiklikler yapmistir. Bu degisikliklerin bir¢ogu faydali olmaktan uzak degildir

104 Muzaffer Alam, Hindistan da Islam: Siyasi Dil ve Siyaset Kiiltiiriiniin Insast (1200-1800),
¢ev. Ihsan Durdu, (Istanbul: Vakifbank Kiiltiir Yayinlari, 2022), 209.

105 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 177.
106 A g.e., 183.
07 Ag.e., 191.
108 Ag.e., 221.

109 Ag.e., 231; Necdet Tosun, “Hint Alt Kitasinin Manevi Mimarlari”, Derin Tarih
Babiirliiler Ozel Sayist, Ozel Say1 20 (2022), 72.

110 Aydin, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas1 Hint, 27.

31



ancak seriat ilimlerinin 6zellikle de fikih ilminin zayiflamasina neden oldugu iddia
edilmistir. Oyle ki kad: ve miiftii yetistirme konusunda ciddi sikintilar ¢ekilmistir.!!t
Ekber Sah bu konuda yapmis oldugu miidahaleleri miictehid oldugunu
diisiindiigiinden kendisine hak gormiistiir.'*? Ebii’l-Fazl el-Allami’nin Ekber Sah’m
talimatiyla yazdig1 Ayin-i Ekberi’nin, Bati’nin sekiiler hukuk anlayisina en yakin

fikri boyutu yansittig1 sdylenebilir.!!3

Mirza Cihangir babasinin ge¢irdigi fikri degisimi Ebii’l-Fazl el-Allami’ye bagladig
icin bir firsatin1 bularak, ona suikast diizenleyip 6ldiirtmiistiir.}'* Allami’nin ve daha
sonra da Ekber Sah’in 6limi tizerine “din-i ilahi” anlayisi tamamen silinmis ve
Miiceddidi Naksilerin Siinni anlayisi devlet yonetiminde ve Miisliman toplum
lizerinde hakim fikir haline gelmistir. Oyle ki Ekber Sah’in halefleri Sah Cihangir,
Sah Cihan ve Alemgir Sah Miiceddidi tarikatina intisap etmislerdir.*®

Ekber Sah’in yukarida anlatilan tutumu ne Delhi Sultanligi padisahlarinda ne de
Babiirlii hiikiimdarlarinda hicbir zaman gdriilmemistir.'*® Ekber’in saltanatindan
hemen sonra Ehl-i Siinnet’in yeniden canlandirilmasinda en aktif olan iki kisi imam-1
Rabbani Seyh Ahmed el-Fariki es-Sirhindi (6. 1034/1624) ve Abdiilhak Dihlevi (6.
1052/1642) olmustur. Siinni islam Hindistan’da onlarin ¢abalariyla daha sonraki

donemlerde baskin fikir haline gelmistir.!!’

Cihangir Sah’in (6. 1037/1627)M® sekiiler bir anlayisa'’® m1 yoksa seriat1 ikame
etmek icin ¢abalayan miitedeyyin bir egilime mi sahip olduguna dair tartigmalar
mevcuttur. Bu tartigmalarin  esas1 bir taraftan i¢kiyi yasaklayp, zindiklar

katlettirirken diger taraftan da ogullarina siifli bir hayat siirmelerini nasihat etmesi

ULAg.e., 212.
U2 A g.e., 194

13 Corinne Lefévre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics”, Law
Addressing Diversity. Pre-Modern Europe and India in Comparison (13th to 18th
Centuries), De Gruyter, (2017): 123.

14 Aydi, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint, 193.
115 Tosun, “Hint Alt Kitasinin Manevi Mimarlar1”, 77.

18 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 177.
117 Ahmad, “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”, 4.

18 Hayat1 hakkinda bilgi i¢in bk. Enver Konukcu, “Cihangir”, DIA, (istanbul: TDV Yay.,
1993), 7/538.

W9 Alam, Hindistan da Islam: Siyasi Dil ve Siyaset Kiiltiiriiniin Insast (1200-1800), 211.

32



gibi ¢eliskili davranislarindan kaynaklandig: diisiiniilmektedir.'®® Ayrica Cihangir
Sah’in vefat eden kardesinin ¢ocuklarinin dinden donerek Hiristiyanliga gecmesine
g6z yumdugu'?!, miitedeyyin sultanlar gibi sakal birakmayip biyikla yetindigi'??,

123

yeni puthanelerin yapimina da babasi Ekber Sah gibi g6z yumdugu~=°, nakillerinin

aksine puthaneleri yikip camiye ¢evirdigi'?*, ulema ve mesayihi gozettigi'?®, tasavvuf
yolunda ylice mertebelere eristigi, Hazret-i Peygamber’i hicvedenleri katlettirdigi

gibi nakiller de vardir.*?®

Cihangir Sah, bir taraftan 12 maddelik Tiiziik-i Cihangiri’?’ adinda seriata dayal
kanunlar ¢ikarirken!?® bir taraftan da Cengiz Yasasi’na dayali toprak kanunlarim
yiiriirliige koymustur.'?® Fakat Cengiz Yasasi’nin higbir zaman mutlak bir kanun
olarak goriilmedigi, sultanin ve hanedanin icraatlarina mesruiyet kazandirdig siirece
itibar edilip 6n plana cikarildigi sdylenebilir.”® Anlasilan Cihangir Sah, siyasi
otoritesini saglamak amaciyla i¢inde bulundugu durumun gereksinimlerine gore
icraatlar gerceklestirmis ancak higbir zaman konumunun bagkalar1 tarafindan

sorgulanmasina yol acacak eylemlerde bulunulmasina izin vermemistir.'>!

Cihangir Sah, Abbasiler ve Memliikler donemlerindeki mezalim mahkemelerine
benzer bir uygulamay1 da siirdiirmiis, bu uygulamanin kayitlar1 “Mecalis-i Cihangiri”
adr altinda Seyh Abdiissettar tarafindan tutulmustur. Bu oturumlarda tefsir, hadis,
kelam, dinler tarihi gibi ilimler zaman zaman konu edinilmekle beraber agirlikli

olarak fikhi meseleler tartisilip muhakemeler yapilmistir.  Kamu hukukunun

120 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 227.
121 A g.e., 233.
122 A g.e., 251.

123 Hikmet Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasasi Uzerinde Bir inceleme”, Belleten C.
IX, S. 33 (Ocak 1945): 8.

124 Aydin, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint,197.

125 Fisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 228.

126 Aydin, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint,193.

127'S, Haluk Kortel, “Tiiziik-i Cihangiri”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2012), 42/9.
128 Aydin, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint,198.

129 A g.e., 33.

130 Byrak, “The Second Formation of Islamic Law The Post-Mongol Context of the Ottoman
Adoption of a School of Law”, 598.

31 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 231.

33



kapsaminin yani sira 6zel hukuka dair meseleler de muhakeme konusu olmustur.
Cihangir Sah, muhakeme esnasinda kadilarin sorumlulugu altinda bulunan yargilama
alanlarinda da hiikiim vermistir. Sultan’in  kendini babasinin ilan ettigi
mahzarnamedeki konumda gordiigii Mecalis-i Cihangiri’den anlasilabilmektedir.3
Miisliiman bir hitkiimdar olan Cihangir Sah; kadilkudat (baskadi) gérevine ek olarak
ulema ve Brahmanlarla yaptigi goriismelerde her iki dinin seriatinda da en {ist
diizeyde yetkinlige sahip, tam tesekkiillii bir hukuk¢u olarak da karsimiza
cikmaktadir.'®3

Hindu muhataplarla yapilan tartigmalar Mecalis-i Cihangiri’de sadece iki tanedir.
Fakat ilging bir sekilde hepsi de hiikiimdari, oniine getirilen hukuki anlagsmazliklarda
hakemlik yapma hakkina sahip olan, Dharma’nin hakli bir yorumcusu olarak tasvir
etmistir. Yirmi altinci gece oturumu sirasinda Cihangir Sah, antilopun (nil-gaw)
geyik (ahu) tiirline mi yoksa si1g1ir (gaw) tiiriine mi ait olduguna karar vermeye ¢alisan
Racputlar arasinda etinin tiiketilmesinin helal mi yoksa haram mi oldugunu
ogrenmek i¢in yapilan bir tartismaya dahil olmugtur. Cihangir Sah her iki tarafi da
Islami usullere gore dinledikten sonra bu tartismayr su sekilde hilkme baglamistir:
“Antilop si1g1r tiirine ait olsayd1 disisi inek gibi basinda boynuzlar tasirdi ancak disi
antilobun tipki disi geyik gibi boynuzlar1 yoktur. Bu nedenle antilobun si8ir tiirline
degil geyik tiiriine ait oldugu agiktir.” Bagka bir deyisle Brahmanizme gore inek helal
olmadig1 halde geyik/antilop helaldi. Abdiissettar’in naklettigi Sultan’dan sadir olan

bu sozler iizerine orada bulunan herkes Sultan’a dvgiiler yagdirdi.!3

Sah Cihan®*®, Turanli biiyiikannesi Rukiye Sultan Begiim tarafindan miitedeyyin bir
Miisliiman olarak yetistirilmistir. Kii¢lik yaslardan itibaren farz namazlarin1 kilmis ve
Ramazan oruglarin1 tutmustur. Babasinin 1srarina ragmen hicbir zaman igki
tiiketmemistir. Otuz yasindan sonra alkole tovbe ettigini bildiren nakiller de vardir.
Saltanati doneminde dedesi Ekber’in terk ettigi birgok Islami uygulamanim yani sira
hac alaylarii himaye etme gelenegini de ihya etmistir. Seriatin uygulanmasi

konusunda seleflerinden daha titiz davranmustir. Oyle ki dinden dénenleri ve

132 Lefévre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics”, 126.
133 Azmi Ozcan, “Sah Cihan”, DI4, (Istanbul: TDV Yay., 2010), 38/252.
13 Ag.e., 127.

135 Azmi Ozcan, “Sah Cihan”, DI4, (Istanbul: TDV Yay., 2010), 38/251.

34



Hindularla evlenenleri siddetli bir sekilde cezalandirip hiikiimdara secde etme
ritiielini kaldirmistir.!3® Sah Cihan (sal. 1628-1658) babas1 Cihangir Sah’tan daha
dindar olmasma ragmen ulemanin onun yonetim politikalarinda herhangi bir s6z
hakki olmamistir.'®” Ancak doneminde seriatin yasatilmasi konusunda faaliyet
gosteren basta Seyh Muhammed Masum el-Fardki es-Sirhindi olmak iizere Naksi-
Miiceddidi mesayihiyle yakin iligkiler kurmustur.!® Sah Cihan Islam gelenek ve

139 ve bir milyon

siarlarma siki sikiya baglanip hicri takvime geri doniis yapmis
rupiye Delhi Cuma Camii’ni insa ettirmistir.**° Ulema ve mesayihin de destegini alan
Sah Cihan'*'; Urgha gibi baz1 asileri cezalandirmaktan geri durmamis, zaman zaman

sert tedbirler almistir.142

Babiirliiler doneminde seriatin ikamesinin keyfiyeti hakkinda gesitli egilimler hem
ulema hem de {imera arasinda ortaya ¢ikmustir. Mesela Babiir Sah’tan Alemgir Sah’a
kadar olan donemde basta Sah Cihan olmak iizere sultanlar seriatin ikamesini
Miisliimanlarin mutlak hiikiimranligi ve Islami kanunlarmn yiiriirlikte bulunmasi
olarak anlamis ve basta Mir Muhammed Nu‘man olmak tiizere bir¢cok alim de bu
egilimi desteklemistir. Seriatin ikamesinin ancak “ehl-i kafri” zelil edip “ehl-i
iman1” aziz etmekle gerceklesecegini dile getirenlerin ilki Imdm-1 Rabbani Seyh
Ahmed el-Fardki es-Sirhindi degildir. Daha 6nce Babiir Sah’a ve Hiimayun Sah’a
mektup yazarak onlar1 gayrimiislim tebaaya karsi daha kat1 olmaya davet eden Seyh
Abdiilkuddiis Ganglhi olmustur. Ancak Ganglihi’nin bu tutumunun maddi
ithtiraslardan kaynaklandigr iddia edilmistir. Fakat Seyh Ahmed es-Sirhindi’nin
tutumu daha ziyade ideolojik olarak degerlendirilmistir. Ganglihi’nin ve Seyh
Ahmed es-Sirhindi’nin yasadigi donemleri de goz Oniinde bulundurursak olaylari

farkli acidan degerlendirmek miimkiin olabilir. Oncelikle Gangihi’nin dénemi,

136 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 253.
137 Ahmad, “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”, 7.

138 Mustafa Demirci, “Miistakimzade’nin Mekt(ibat-1 Muhammed Ma’sim Terciimesi”,
(Doktora Tezi, Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Temel Islam Bilimleri
Anabilim Dali Tasavvuf Bilim Dali, 2014), 22; Fisher, Babiirliiler - Hindistan’da Bir
Tiirk Imparatorlugu, 251.

139 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 255.

140 Engin Beksag, “Delhi Cuma Camii”, DIA4, (Istanbul: TDV Yay., 1994), 9/128.
Y Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 268.

192 A g.e., 258.

35



Miislimanlarin Hindistan’da var olma savasi verdikleri bir zaman dilimidir. Boyle
bir donemde siddetin 6ne c¢iktigi bir davranig tarzi zimmiler tarafindan ¢esitli
isyanlarin gerceklestirilmesine neden olabilir. Ancak Seyh Ahmed es-Sirhindi
Babiirliilerin en parlak doneminde yasamistir. Bu nedenle bdyle bir mahzurun séz
konusu olmadig diisiiniilebilir. Olsa dahi bas etmek son derece kolaydi ve bu donem
Babiir Sah ve Hiimayun Sah gibi dindar sultanlarin degil Ekber Sah ve Cihangir Sah
gibi sekiiler fikre sahip sultanlarin donemidir. Bu ylizden Seyh Ahmed es-Sirhindi’yi
makul karsilamak miimkiindiir.'**> Sah Cihan babas1 ve dedesinin siyasetinin disinda
bir yol izlemis, puthanelerin yapilmasina engel olmus ve inek kesme yasagini
kaldirmigtir. Onun doneminde kanunlarin seriata uygun sekilde ¢ikarilmasina 6zen
gosterilmistir. Miiftii ve kadilarin lizerindeki baskilar seleflerinin donemine nazaran

daha az olmustur.4*

Alemgir Sah, kendi doneminde seriatin hayatin her alaninda hakim olacagina dair bir
bildiri yayimlayarak bu konudaki tavrini net olarak ortaya koymustur. Bir taraftan
miifti ve kadilara yiliksek ihsanlarda bulunarak alimleri desteklerken, diger bir
taraftan da medreseler agarak ve Siinni IslAm’in kaynaklarmi toplayarak ilmi hayata
katkida bulunmustur. Ancak kendisine yapilan bir¢ok elestiri bulunmakla beraber
Alemgir Sah’m, tabakat alimlerince dindar bir sultan olarak goriildiigii sdylenebilir.
Ayrica Alemgir Sah hayati konularda Siinni ulemanm nihai diisiincelerine
cogunlukla direnmeyerek dindarligindaki samimiyeti de agik¢a ortaya koymus
goriinmektedir.!® Fakat Alemgir Sah devlet idaresi konusunda ulemadan daha
ziyade biirokratlar1 ve askerleri istihdam etmistir. Ulemanin ya da bir baska giic

merkezinin saltanatinda seriki olmasina izin vermemistir.4®

Biz ¢alismamizin miistakil bir boliimiinde Alemgir Sah’mn; babasini hapsettirmesi,
kardeslerini katlettirmesi, baz1 Miisliimanlar1 idam ettirmesi, cizye uygulamasini
yeniden getirmesi ve benzeri elestirileri inceleyecegiz. Ayrica kaleme aldirdigir ve

telif stirecine katkida bulundugu Fetdvd-y1 Hindiyye’nin genis miiellif heyetini

Y3 Alam, Hindistan da Islam: Sivasi Dil ve Siyaset Kiiltiiriiniin Insast (1200-1800), 211.
144 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Din{ Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 8.

145 Samira Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to
Mughal Sovereignty”, Journal of the Royal Asiatic Society, Vanderbilt University, Vol.
28, Issue 3, (2018): 8.

196 Ahmad, “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”, 11.

36


https://www.researchgate.net/journal/Journal-of-the-Royal-Asiatic-Society-1474-0591
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/volume/502D72EB3CB7D0D7FE2016553D5CF2F6
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/volume/502D72EB3CB7D0D7FE2016553D5CF2F6
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/issue/66438B53706CAF30DD0F2FC0EABAEEC4

tanitirken ayni zamanda donemindeki ilmi canliligi da kismen ortaya koymaya

calisacagiz. 14’

Alemgir Sah’in vefatiyla sona eren Babiirliilerin “Yiikselme Donemi’nde tesis edilen
kanun, diizen ve ekonomik kalkinmanin, devletin mali alaninin disinda ¢esitli
sermaye sahibi smiflarin (kiiciik toprak agalari, kabile reisleri, tliccarlar, bankerler,
girisimciler vb.) ortaya g¢ikmasina neden oldugu iddia edilmistir. Bu simiflar
nihayetinde daha yerel diizeylerde ve Avrupali ticaret sirketleriyle ittifak kurarak
merkezi otoriteyi zayiflatmis ve Ingiliz otoritesinin yiikselisinden once ¢ok sayida
Osmanli’daki dyan ve esraf benzeri yerel giigler olusturdugu iddia edilmistir.}*® Bu

ve benzeri elestiriler, ileride miistakil bir boliimde incelenecektir.
1.3. Babiirlii Kaza ve ifta Teskilati

Babiirliiler, iftd ve kaza teskilatin1 esasen Delhi Sultanligi’ndan tevariis etmislerdir.
Bu mevzu, Hint alt kitasinda iftd faaliyetlerinin tarihi siirecini anlattigimiz
calismamizin ilgili boliimiinde detayli olarak incelenmistir. Dolayisiyla bu boliimde
Babiirlii iftd ve kaza teskilatinin ana problemlerini, Fetdvd-y: Hindiyye’'nin telif
edildigi donemin daha iyi analiz edilebilmesi i¢in Ozetlemeye calisacagiz. Ifta
faaliyetleri konusunda ilk ve en dikkat cekici husus genel olarak islam Diinyasi’nda
ve ozel olarak Babiir Hindistan’inda Islam fikhinin iizerinde uzlasilmis bir
versiyonunun bulunmamasidir: Hanefi mezhebinin Babiirlillerde hakim oldugu sik
stk sdylense de Bedatini’*® tarafindan nakledilen bilgiler, diger nakillerle birlikte ele
alindiginda Hanefi mezhebinin o désnemde tek fikhi anlayis olmadig1 soylenebilir.?>
Ayrica bu nakil diger Stinni (Maliki, Safil) ve S$ii hukuk mezheplerinin sinirlarim
asan “pragmatik eklektizm”in®®! de var oldugunu gostermektedir.’®? islam
hukukunun i¢ gesitliliginin yam1 sira Babiirlii yoneticiler, tebaalarinin biiyilik

cogunlugu i¢in uzun siiredir baglayici kabul edilen tamamen farkli bir sosyo-kiiltiirel

"7 Audrey Truschke, “Iftiraya Ugranus Bir Babiirlii Sultan: Alemgir Evrengzib”, Derin
Tarih Babiirliiler Ozel Sayist, Ozel Say1 20 (2022): 98.

148 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 3.
4% Enver Konukcu, “Bedatini, Abdiilkadir”, DA, (Istanbul: TDV Yay., 1992), 5/295.

130 Ahmet Aydin, “Hint Alt Kitasinda Hanefi Gelenegi: Babiirliller Donemi”, 4. Uluslararast
Seyh Sabam Veli Sempozyumu, Aralik 2017, Kastamonu: Kastamonu Universitesi, 2017):
480.

151 (Maslahat).
152 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 12.

37



normlar dizisine de (yani Hindu seriat1 olan Dharma’nin)*®® hukuk sistemi icerisinde
yer verme meselesiyle karst karsiya kalmuslardir. Tipki Islam fikhi gibi “Hindu
hukuku” da pratikte esit derecede c¢oguldu ve kastlar (jatidharma), bolgeler
(deshadharma) ve kralliklar (rajadharma) i¢in Ozel kurallar gibi birden fazla din
boyutuna varan farkli mezheplerden olusmaktayd1.™® Hindular kendi aralarindaki
ozel hukuka dair yargilamalarda kadiya yani isldm hukukuna basvurup vurmama
konusunda muhayyer birakilmislardir. Fakat Misliimanlarla olan ¢ekismeli
durumlarda Islam hukuku kurallari esas Kkabul edilmistir.® Ozetle Babiirlii
Devleti’nde en az ii¢ (tamamlayici ve bazi durumlarda es zamanli) normatif ¢ergeve
bir arada mevcuttu (Islim fikhi, Dharma ve 6rfi hukuk olan Zawabit) ve bunlarin
hicbiri hanedanligin en parlak donemine kadar (1650’lerde) Onemli oOlgiide
standartlagmamisti. Sosyal hayati etkilemedigi miiddet¢e yoneticiler genel olarak
“Hindu hukukuna” miidahale etmeye kalkismamislar ve siyasi, ekonomik, askeri
kaygilar olmadikca Islam fikhindan ve ozellikle Hanefi mezhebinden

ayriimamislardir.t®

Ekber Sah’in evlilige dair bazi taleplerini yasal héle getirmek i¢in Hanefi yerine
Maliki bir kad: atamasi 6rneginde oldugu gibi Islam hukukunun i¢ cesitliligi, zaman
zaman hiikiimdarlar tarafindan kendi ¢ikarlar i¢in kullanilmak istenmistir. Babiirlii
yoneticiler tarafindan uygulanan “pragmatik eklektizm”in iyi bilinen bir baska 6rnegi
de Alemgir Sah’m (sal. 1658-1707) Babiirlii Devleti’nde en biiyilk Hanefi hukuku
(fikih) derlemesi olan Fetdiva-y1 Hindiyye’yi hazirlatarak bir taraftan hukuki
merkezilestirme ve homojenlestirme projesine aktif olarak katilirken diger taraftan da
siyasi ihtiyaglarma uymadiginda metinde kaydedilen hukuki goriislere (fetva, tekil

fetva) aykir1 davranmakta tereddiit etmedigine dair tarihi iddialardir.*>’

Ekber Sah’in hukuki otorite konularinda hiikiimdarin ulema tizerindeki tstiinligiinii

tesis etmedeki basarisi kismen Cihangir Sah ve Sah Cihan dénemlerinde de devam

153 Kiirsat Demirci, “Hinduizm”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1998), 18/112.
154 Lefévre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics™, 117.

155 Kadiri Enver Ahmet, “el-Fetava el-Alemgiriyye Takviymii Eseriil Feteva llmiyyen ve
Mukarenetitha bi Ameli Ciistinyan fil Kavaniyni el Romaniyyeti”, el-Vay il el-Islami, S.
70, (1970): 70.

156 Lefevre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics™, 119.
7 Ag.e., 120.

38



ettirilmis olsa da Alemgir Sah, hukuki homojenlesme ve standartlasmayi en iist
diizeyde gerceklestirmistir. Fetdvd-yi Hindiyye, bu dini-hukuki homojenlestirme

siirecinin en iyi bilinen sonucudur.®

Arastirmacilar Babiirlii Devleti’nin hukuk tarihinin iki ana donemde incelenmesinin
dogru olacagm ifade etmislerdir. Birinci donem, devletin kurulusundan Alemgir
Sah’in vefatina kadar olan evredir ki bu donem i¢in Biiyiikk Babiirliiller Donemi
(Babiirliilerin Yiikselme Donemi); ikinci donem, devletin yikilisina kadar devam
eden zaman dilimidir ki bu dénem i¢in de Kiiciik Babiirliiler Donemi (Babiirliilerin
Gerileme Ddnemi) ifadesi kullanilmistir. Babiirlii ifta teskilatinin mahiyetiyle ilgili
ozellikle Biiyiik Babiirlii Donemi’ne dair malumat, Osmanli hukuk arastirmacilarinin
sahip oldugu genis bilgi birikimiyle karsilastirilamayacak derecede kisithidir. So6z
konusu kisithligin tespit edilebilen iki temel sebebi vardir. Birincisi, Babiirliilerin ilk
donemlerine ait basta mahkeme kayitlari olmak tizere ciddi bir bilgi aktariminin
gerceklestirilememesidir. Benzeri durum Fatih Sultan Mehmed donemine kadar
Osmanlilarda da soz konusudur. Bunun nedenleriyle ilgili bir hayli tartigma
vardir.'® Tkincisi, bu alana dair bilimsel calismalarin ancak Ingiliz somiirgesi
doneminden itibaren bilimsel arastirmalara konu edilmeye baglanmasidir.’® Soz
konusu durum, merkezi yargilama teskilatinin arsivleme sistemiyle de alakalidir.
Biiytik ihtimalle kadilar herhangi bir sorusturma ve itiraza yonelik olarak kendi
kararlarim kayit altina almislardir.’®! Fakat yerelde bu durum farklilk arz
edebilmektedir. Babiir yargi kayitlarinin gorece azligina ragmen simdiye kadar tespit
edilen belge ve koleksiyonlarin sistematik ve derinlemesine incelenmesi ise bugiin

hala bir ihtiyag olarak durmaktadir.162

S6z konusu uzun ve son zamanlardaki ¢ileli tarih goz oniine alindiginda Babiirliilere
ait birincil kaynaklar Giiney Asya ve Avrupa’daki arsiv ve kiitiiphanelere dagilmis
durumdadir. Babiir el yazmalar1t ve belgelerinin en biiylik depolarindan ikisi

Hindistan Ulusal Arsivleri ve British Library’dir. Her iki kurumdaki belgelerin

158 Ag.e., 121.

159 Bkz. Halil Inalcik, “Kanunname”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2001), 24/333; Yunus Ugur,
“Ser‘iyye Sicilleri”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2010), 39/8.

160 Pirphai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 2.
161 Lefevre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics™, 121.
162 A g.e., 122

39



biiyiikk ¢ogunlugu Babiirliilerin Gerileme Doénemi’nden kalmadir ve Babiirliilerin
Yiikselme Donemi’ne ait ¢ok az kayit glinimiize ulagsmistir. Ancak daha onceki
doneme ait 6nemli hukuki eserler Hindistan Ulusal Arsivi’ndeki Dogu Kayitlar1 ve
El Yazmalar1 béliimiinde yer almaktadir. Ornegin Inayat Jung Koleksiyonu son
Biiyiik Babiirlii Sultan1 Alemgir Sah dénemine kadar uzamir ve devletin giiney
vilayetlerinin giinliik idari kayitlarini ihtiva eder. Bir dizi kiigiik koleksiyon da
Arapga, Farsga, Urduca ve daha yerel dillerdeki gelir, bagis, hibe ve diger idari
kayitlarla ilgili belgeleri bir araya getirmektedir. Fort William College Koleksiyonu
da tarih ve (oto)biyografiler, fikih eserleri (usul ve fetva) ve kayitlar (6rnegin medad
i ma’as, ahbarat, hiikiim, parwana, destur, insa, taksim, fetva ve ferman) dahil olmak
lizere onuncu yiizyilldan yirminci yiizyilla kadar uzanan eserleri igerir. Ancak bu
koleksiyondaki belgelerin biiyiikk ¢ogunlugu daha sonra British Library’ye
aktarilmigtir. Dolayisiyla Hindistan Ulusal Arsivi’nde bulunan idari kayit tiirlerinin
yant sira bu arsivde hukuk c¢aligmalariyla ilgili bir dizi Arapga, Fars¢a ve Urduca
eserle birlikte kelam, tasavvuf ve fikih risaleleri de yer almaktadir. Giiney Asya’ya
ve bagka yerlere dagilmis diger arsivlerde, iiniversite kiitliphanelerinde ve ozel
koleksiyonlarda bulunan birikimleri 6zetlemek dogal olarak zordur ancak diger
degerli tamamlayic1 kaynaklarin da ¢ikarilabilecegi diistiniilmektedir. Pakistan’daki
Pencap Universitesi Kiitiiphanesi'ndeki M. Ikbal Miiceddidi Koleksiyonu, Biiyiik
Babiirliilerin Yikselme Donemi’nde Lahor ve ¢evresinde kaleme alinan fikih usulii
ve fiirga dair ¢esitli el yazmalarini igermektedir. Daha yerel Hint kiitiiphanelerindeki
cesitli koleksiyonlar da benzer sekilde kendi bolgelerindeki hukuki uygulamalara 1g1k
tutmaktadir. Her ne kadar kayda deger bir birincil literatiir bulunsa ve hatta bunlarin
bir kismu terciime edilip yayimlanmis olsa da diger baglamlarda, 6zellikle tagradaki
mahkemelerin kadi sicilleriyle karsilagtirildiginda Babiir hukuku arastirmacilarinin
dezavantajli oldugu soylenebilir. Baskentteki resmi mahkeme kayitlar1 ve bazi
miistakil miiftiilerin fetva mecmualar1 dahi (mahadir/siciller) biiylik koleksiyonlar
icerisinde ya ¢ok az yer kaplamaktadir ya da daha yerel koleksiyonlardaki belge
yigmlart arasindan heniiz elenmemistir. Bu durum oncelikle Babiirliilerin Osmanl
Devleti’'nde oldugu gibi merkezi arsivler kurmamalarina ve goriiniise gore kadilari
kendi kayitlarim1 tutma konusunda serbest birakmalarma baglanabilir. Bununla
birlikte bu tiir belgelerin degeri, Osmanli aragtirmalarinda ortaya konulan hukuki ve

sosyal tarih tarafindan siipheye yer birakmayacak sekilde kanitlanmistir. Belgelerden

40



yoksunluk, Babiirliilerin bu konudaki ifta faaliyetleri lizerine yapilan ¢aligsmalarin
zorlugunda agik¢a gozlenebilmektedir. Anilan durum, Babiirlii hukuk teorisi ve
pratigi tizerine tarihi vesika eksikligi ve daginikligini agiklamada inkar edilemez bir
faktordiir.'%® Bu, Babiir arsivciliginin yetersizligi ve Babiir tarihi arastirmacilarinin
ellerindeki kaynaklarin biiylik kisminin neden daha 6ncesine degil de XVIII. yiizyilin
ortalarina ait oldugunu da agiklamaktadir. Aslinda bahsi gecen baslica koleksiyonlar,
oziinde Ingiliz Dogu Hindistan Sirketi’nin emrindeki Ingiliz oryantalistlerin
caligmalaridir. Bu oryantalistlerin eser toplamaya olan ilgileri biiylik 06l¢iide,
bolgenin giderek daha etkin yonetilmesi amaciyla bolgedeki ilmi miiesseselerin
faaliyetleriyle basa ¢ikma yoniindeki idari ihtiyagtan kaynaklanmistir. S6z konusu
hal, Babiir baglaminda ¢agdas Islom hukuku akademisyenlerinin karsilastiklar:
zorluklart agiklamada ek bir rol oynamaktadir; zira bilimsel bilgi ile emperyal giiciin
cakismasi, topladiklari eserlerin ve Babiir tarihine uyguladiklar yaklagimin, sdylem
olarak oryantalizmin gii¢lii bir 6rnegi olma ve bu anlayis1 devam ettirme tehlikesini

barindirmaktadir. 1%

Babiirliiler déneminde diger Islam devletlerinde de oldugu gibi kaza ve ifta
faaliyetleri miiftiller ve kadilar tarafindan yiriitilmekteydi. Miiftiiler sorulan
suallere, kaynaklara dayanarak cevap vermekle yetinirken; kadilar, kisiler arasinda
devlet adina hiikmetmekteydi. Dolayisiyla miiftiilerin vermis oldugu cevaplar
diyaneten olup baglayici degildi. Kadilarin verdigi hiikiimler ise kazden olup
yaptirnm giiciine sahipti.  Miiftiller adeta hukuki danigmanlik ve arabuluculuk
faaliyeti gostermekteydi. Zaman zaman miiftiiler arasindan kadilar, kadilar arasindan

da miiftiiler tayin edilebilmekteydi.®

Kadilarin ve miiftiilerin vazifelerini nasil yapacaklarina dair basta Fetdva-y: Hindiyye
olmak tizere fikih kitaplarinda bazi boliimler bulunmaktadir. Bu béliimler zaman

icerisinde adeta bir ilim dali haline gelmis ve bu konuda birgok eser kaleme

163 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 4.
164 Ag.e., 5.

165 Davut Yaylal, “Islam Hukukunda Kazai-Diyani Hiikiim Ayirimi”, Dini Arastirmalar, C.
5, S. 15 (2003): 29-36. Babiirliller doneminde modern yarg: sisteminde kendine yer bulan
savciin niteliklerine benzer “mir adl” adinda bir kurum ihdas edilmistir. Ayrica daha
ziyade Bati’da serif olarak adlandirilan unvana benzer “daroga-i adalet” isminde bir
emniyet amiri gorevlendirilmistir. Bkz. Arshia Shafqat, “Judicial Administration in
Mughal Gujarat”, Indian History Congress, Proceedings of the Indian History Congress
vol. 71 (2010-2011): 417.

41


https://www.jstor.org/stable/i40173379

alinmigtir. Bu eserler genelde “usdl-i iftd”'%® ve “edebii’l-kadi*®” olarak
adlandirilmaktadir. Yine kaza faaliyetlerinin icerisinde diizenlemeler de yapilmistir.
Osmanli hukukunda Mecelle’nin muhtevasinda yer alan bazi béliimler ve Babiirlii
hukukunda Kanun-i Alemgiri’nin ilgili maddeleri buna 6rnek gosterilebilir.*%® Hem
Fetdva-yi1 Hindiyye hem de Mecelle devlet himayesinde telif edilmis eserler olmasi
acisindan ayrica benzerlik gostermektedir. Ancak iftd siirecindeki konumlar
birbirinden farklidir. Fetdvd-yi Hindiyye basvuru kaynagi iken Mecelle kanun

kodudur.1%°

Babiirliller doneminde devletin himaye ettigi medreselerde yetisen ya da muhtelif
alimlerin rahle-i tedrisinden gecen fikih alimleri, hiikkiimdarin ya da onun emrinde
bulunan bazi yoneticilerin se¢imleriyle miiftii ya da kadi olarak atanmaktaydilar.
Yoksa ifta faaliyetlerini devam ettirmek tizere kurulmus herhangi bir medrese ya da
akademi bulunmamaktaydi.!’® Osmanli’da ise seyhiilislamlar!’ ve kazaskerler
sadrazam tarafindan padisahin onayiyla atanirken kadilarin, miiftillerin ve

miiderrislerin atanmas1 seyhiilislam tarafindan yapilirdi.}’

Kadilar, goéreve atanma belgelerini yerel yoneticilere ibraz ederek vazifeye baglardi.
Kadilarin bulunmadigi yerlesim birimlerinde ise genelde reaya arasinda orf esas
alinirdi. Muhtesip, miiderris, imam, miiezzin ve benzerlerinin gorevlendirilmesinden
kadilar mesuldii. Yine yerel ulemanin gozetilmesi konusunda da kadilar soz
sahibiydi.!”® Bu dénemde kadilik makaminin tevariis yoluyla devredildigi dede,

baba, ogul gibi ayni soydan gelen kisilerin bu makamda gorevlendirildigi sikca

166 Atar, “Fetva”, 486.
167 Salim Ogﬁt, “Edebii’l-Kadi”, DIA, (1stanbuli TDV Yay., 1994), 10/408.
168 Atar, “Fetva”, 496.

189 Burak, “The Second Formation of Islamic Law The Post-Mongol Context of the Ottoman
Adoption of a School of Law”, 593.

170 Kadilkudatlar [Siikrii Ozen, “Kadilkudat”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2001), 24/77.] ve
eyalet kadilar1 sultan tarafindan atanirken genelde daha kiigiik yerlesim birimlerinde
gorev yapacak olan kadilar istisare heyetinin baskani olan sadrii’s-sudir [Enver Konukgu,
“Babiirliller”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1991), 4/403.] tarafindan atanirlardi. Bkz. Refik
Melih el-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, (Doktora, bi-Kismi es-
Seriati’l-Islamiyye Kiilliyeti Dari’1-Ulim Camiatii’l-Kahire, 1985), 180.

171 Mehmet Ipsirli, “Seyhiilislam”, DI4, (istanbul: TDV Yay., 2010), 39/91.
172 A g.e., 92.
173 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 6.

42



goriilmekteydi. Gerekli bilgileri haiz olan, itikadi ve ameli agidan siinnete baglilik
gosteren kisilerin veraset yoluyla bu makamlara getirilmesinin 6niinde hukuki bir
engel yoktu.'’® Ancak Alemgir Sah doneminde sultanin alimlere ve ozellikle de
kadilara vermis oldugu deger, soylular ve makam sahipleri tarafindan hasetle

karsilanmigtir.1®

Babiirliiler doneminde basta Hanefi mezhebi olmak iizere dort mezhepten de miifti
ve kadilar atanmistir. Sultanlar bir taraftan icraatlarim1 fetvalara dayandirarak
kendileri i¢in mesruiyet zemini kurmaya c¢alisirken bir taraftan da bircok degisik
kiiltiir ve inanca sahip olan gruplardan olusan toplumun sosyal, iktisadi ve hukuki
diizenini saglamaya ¢alismiglardir. Ancak bu, zaman zaman hukuki alanda degisik
tercihlerin yapilmasina sebep olmus; bu tercihler ise bir hukuk anarsisini kaginilmaz
hale getirmistir. Anilan durum hem Babiirlii idaresi altinda yasayan Miisliimanlari ve
zimmileri hem de burayla ticaret yapan yabancilari olumsuz bi¢imde etkilemistir.
Cunkii muhtelif kadilar tarafindan verilen farkli kararlar huzursuzluk nedeni

olmustur.'’®

Alemgir Sah doéneminde bir taraftan hukuk anarsisi engellenmeye ¢alisilirken diger
taraftan da devletin kendine has ihtiyaglarinin karsilanabilmesi i¢in bazi uyarlamalar
yapilmak zorunda kalinmistir. Hirsizlara uygulanacak cezanin yerel ihtiyaglara gore
uyarlanmasi ve Gucerat Valisi Muhammed Hasim’e (1669-1670) vergilere dair bir
ferman gonderilmesi bu kabilden degerlendirilebilir. Yoksa bazi arastirmacilarin
Alemgir Sah’in seriatin hiikiimlerini eksik goriip kendisinin tamamladig anlamina
gelebilecek yorumlari, onun genel tutumuna ters diismektedir.'’” Ornegin Hindu ve
Miisliiman isyancilara verilecek ceza konusunda Hanefi mezhebinin devletin o anki
ihtiyacin1 karsilamadigi, diger iic mezhepten de istifade edilerek uygun bir fetva
bulunmasi konusundaki iradesi, esasen Sultan’in Fetdvd-yi1 Hindiyye'nin disinda

hiikkim verirken de seriatin disina c¢ikmamayr esas aldigim gostermektedir.l’®

174 Shafgat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 420.

175 Alan M. Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, India’s Islamic
Traditions - 711-1750, ed. Richard Eaton, (New Delhi: Oxford University Press of India,
2003), 6.

176 Taha 1. Ozel, Ingiliz Dogu Hindistan Sirketi, 3 bs., (Istanbul: Vadi Yay., 2021), 141.
17 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 27.
18 A.g.e., 28.

43



Nitekim Fetava-y1 Hindiyye’nin muhtevasinda Sultan’in iistlin otoritesinden ve siyasi
giiciinden bahsedilen pek ¢ok drnek vardir. Iste tam da bu otorite ve siyasi saygmlik
karsisinda kadilarin yargi yetkisi gizli kalmakta ancak ortadan kalkmamaktadir.
Sultan saltanatin giiciiyle istedigi gibi hareket edebilir ancak bunu “yasa dis1” olarak
yapar. Sultan 06ldiiglinde veya tahttan indirildiginde verilmis olan karar1 yargi

hiyerarsisinin zirvesindeki konumunu koruyan baskad tarafindan bozulabilir.}"®

Benzeri uygulamalar Osmanli Devleti’nin hukuki yapisinda da bulunmaktadir.
Nitekim Osmanli’da da Babiirlii’de oldugu gibi ser‘? ve orfi hukuk ayrimi vardir.
Ancak Orfi hukuk daha ziyade olaganiistii héllere iliskin kurallarla ta‘zir cezalari
kapsamna girecek konular1 kapsami altina almaktadir.'®® Bu hususta Alemgir Sah,

bir keresinde babasina sdyle yazmusti:

Hiikiimdarin vazifesi halkin menfaatlerini korumaktir; sehvete, israfa ve cariyelere
diiskiinliik degildir. Sultanlarin saraylari, hazineleri, topraklart aslinda onun
degildir; bilakis halkinin emanetidir ve devlet idaresi meselelerinde Hz. Omer’in

talebeleriyiz ve bu nedenle sultan hédkim éniinde suclanabilir.*®*

Babiirliiler zannedildigi gibi siirekli ayn1 sinirlara sahip olan ve dolayisiyla statik bir
hukukla yonetilebilecek bir devlet degildi. Bu nedenle olaganiistii hallerde acil

¢oziimler iiretilip 6rfi kanunlarin da uygulanmasi gerekmekteydi.'82

Delhi Sultanligi’ndan beri var olan ve sultanlar tarafindan icra edilen yliksek
yargilama, Alemgir Sah doneminde iftd faaliyetlerinde yeniden diizenlemelerin
yapilmastyla temyiz mahkemelerine doniistliriilmiis ve bu mahkemelerin hakimlerine
cesitli  yetkiler  taminmistir.  Ayrica  yargr  silirecine  belirli  belgeler
(mahadir/mahzarnadmeler) ve avukatlar (vekiller) araciligiyla kararlarin kaydedilmesi
gereklilikleri eklenmis; teorik alan ise Fetdva-yi Hindiyye’nin derlenmesiyle genis

olgiide acikliga kavusturulmustur.18®

17% Mona Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the
Fatawa Alamgiri (17th Century India)”, (Doctora, University of Manchester, 1992), 80.

180 Jnalcik, “Kanunname”, 333.

181 Kadiri Enver Ahmet, “Fikratii cem’il-fetiva ve hatavatihe’l-ameliyye”, el-Va'yi’l-fslami,
S. 70, (1970): 87.

182 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 26.
183 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 7.

44



Fetdva-yi Hindiyye, Babiirli iftd teskilatinin en zayif yonii olan fetvalarin kaydi
meselesine yeni bir boyut kazandirmistir. Seyyid Ahmed bazi tarihgilerden sdyle
rivayet etmistir: “Fetdva-y1 Hindiyye’nin altinc1 cilt 371. sayfasinda mahkeme
kayitlarinin yok edilemeyecegi, diger mahkemelerin talep etmesi durumunda onlara
gonderilmesinin icap ettigi ifade edilmistir”.*®* Ayrica Alemgir Sah birgok
mahkemeye de bizatihi katilarak adaletin daha giiglii tesis edilmesi igin mezalim
mahkemelerine benzer bir uygulama igerisinde de olmustur.'® Zaman zaman yerel
mahkemelerin ve kadilkudatin vermis oldugu hiikiimleri elestirmis ve yeniden
muhakemesine karar vermistir.® Sultan Alemgir Sah, bir davayr mahkemeye iade
etmis; davanin iade edildigi mahkemeye talimat vermekle yetinmemis, daha ziyade

mahkemenin uymay1 ihmal ettigi usul ve esaslara atifta bulunmustur.'8’

Esasen mezalim mahkemelerinin iftd usulii, Ekber Sah doneminde de ana hatlariyla
bulunmaktaydi. Alemgir Sah ise buna yasal bir zemin hazirlamisti. Gonderdigi bir

fermaninda bu konuyla ilgili su ifadeleri kullandig1 nakledilmektedir:

Hakim, davanmin kosullarimi sormakla igse baglamali ve sonra davayr her acgidan
incelemelidir. Her tamgi aymi noktada ayri ayri sorgulamali ve her birinin
delillerini yazmalidir. Bu amacglar ancak titizlik, zeka ve derin diigiinme ile etkili bir
sekilde elde edilebileceginden, bazen davamin en bastan yeniden goriilmesini
gerektirecek ve benzerlik ya da anlasmazliklardan yola ¢ikarak gercege ulasilmasini

saglayabilecektir.18

Alemgir Sah; seleflerine kiyasla adli meselelere daha fazla Gnem vermis, mahkemeye
katilma konusunda daha gayretli davranmis ve adli siirecleri nizami hale getirmistir.
Yolsuzluk potansiyelinin farkinda olarak, hakimleri yozlastiranlara cezalar getirmis
ve yeni atanan hakimleri diiriist olmakla ve hizmet ettikleri halktan gelen hediye ve

189

davetleri reddetmekle mesul tutmustur. Bin Yile1*®® ve Sii liderlerin yargilandig

184 el-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, 129.

185 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal
Sovereignty”, 11.

186 g|-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, 130.
187 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 87.

188 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal
Sovereignty”, 22.

189 Hicri 10. asirdan sonra seriatin ahkAminin lagvolacagini kabul eden anlayzs.

45



davalar, Alemgir Sah’in kendi topraklarinda daha standart bir Hanefi hukuku
olusturma ve hem merkez hem de tasra diizeyinde kazay: giiclendirme ¢abasinin bir
parcasidir. Seyh Abdiilvahhab’da da oldugu gibi din adamlarimi iist diizey saray
mensuplarindan iistiin tutmasi bu tavrin bir yansimasidir.’®® Ayrica Alemgir Sah,
kadilara geg¢miste verilmis kararlarin {izerinden yeni kararlar vermeleri i¢in ifta
faaliyetinde esneklik tanima yoluna da gitmistir.!®' Ancak tarihi vesikalar, Babiirlii
sultanlarinin, ulema tiizerinde tam bir yetkiye sahip oldugu ve siyasi konulara
miiteallik noktalarda sultanlarin maslahatt 6n planda tuttugu hakikatini ortaya

koymaktadir.'%?

Islam tarihinin daha genis bir gercevesinden bakildiginda Fetdvd-yt Hindiyye’nin
derlenmesi ve ulema ile hiikiimdar arasindaki iliskiye dair ortaya koyduklari, islam
hukukunun olusum donemindeki modelle tutarlidir. Yani selef-i salihin donemindeki
ulema ve sultan arasindaki iliskiyle Alemgir Sah ve donemindeki fakihler arasindaki
etkilesim biiyiik oranda benzemektedir. Alemgir Sah’in saltanati, ulemanimn hem fikih
metinlerini aragtirma hem de devlet kanunlarini etkileme gibi ilm1 faaliyetlere daha
fazla dahil olmasiyla Hindistan’in Onceki hiikiimdarlari donemine nazaran ulema

tarafindan arzulanan ideal iliskiye daha yakindir.'%

Tagra yargi yonetiminde eyalet kadisi, eyaletin dort biiyiik memurundan biri olarak
kabul edilir ve vilayet bagkentinde ikamet ederdi. Yukarida da ifade edildigi lizere
eyalet kadisinin atamasi sultan tarafindan sadru’s-sudiirun miihrii ve makami

araciligiyla yapilirdi. 1%

1.3.1. Kadx

Babiirliiler doneminde bir kadinin baslica gorevi yargilama yapip anlasmazliklar
¢ozmek ve suclulart seriat hiikkiimlerine uygun olarak cezalandirmakti. Nadaut’taki
Rajpipla gibi Miisliiman niifusun da yogun olarak yasadig: yerel Hindu yoneticilerin

Ozerk olarak yonettigi eyaletlere de kadilar atanmaktaydi. Gorevlerini yerine

190 Sheikh, 22.
91 Ag.e., 23.

192 Agrawal Jagriti / Agrawal Pooja, “Aurangzeb’s Management and Trade Policies,
International Journal of Legal Management and Humanities”, Volume:4, Issue:3, 2021,
5062.

198 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 29.
194 Shafgat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 417.

46



getirirken kadiya bir vekil (ndib) yardim ederdi. Kadilik vazifesi iicret karsiligi
yapilan bir gérevdi. Bu gorev ¢ogu zaman babadan gegebiliyordu. Belirli durumlarda
kadilik gérevine dair irsi hak iddialar1 bir kenara birakilabilmekteydi. Giiniimiizde
farkli mahkemelerde ele alinan birgok dava kadi mahkemesine getirilirdi. Kadilar
ayni zamanda alacak davalarina da bakarlardi. Agir ceza davalar1 da yine o yerin

kadis1 tarafindan goriiliir ve karara baglanirdi.!®

1672 yilinda Alemgir Sah, farkli suclardan suclu bulunan kisilere uygulanacak cesitli
cezalara iliskin bir ferman yayimladi. Bu fermanda en az otuz ii¢ sug¢ kategorisi
veniden ozetlenmis ve bunlara verilecek cezalar belirtilmis, béylece Babiirlii
Devleti’'nin  muhtasar ceza kanunu olarak nitelendirilebilecek bir kanun
olusturulmustur. Bu fermana gore hirsizlik, yol kesicilik, bogma ya da kasten adam
oldiirme ile ilgili davalar o yerin kadisi tarafindan karara baglanirdr. Hirsizliktan
su¢lu oldugu sahitlikle veya kadi huzurunda kendi itirafiyla kanitlanan kisiye, kadt
huzurunda ongoriilen ceza uygulanmali ve tévbe edene kadar hapiste kalmaliyd:. Bu
kanun ayrica zina edenlere, icki icenlere, hizmetgilere, efendilerinden kacan kolelere
vb.lerine karsi da ceza éngoriirdii. Eyalet ndazimlarimin aksine, kadilarin kimseye
idam cezasi vermesine izin verilmiyordu. Ayrica yonetici memurlarin takdirine bagh
olarak isyan ve karisiklik nedeniyle hapsedilen mahkimlar kadi tarafindan serbest

birakilamazdi.**®

Mirasla ilgili anlagsmazliklar ise kazaskerin bagkanlik yaptigi mahkemelerde

goriilmekteydi.t%

Babiirliilerde genel olarak kadilarin gorevleri sunlardir: 1- Hukuk ve ceza davalarini
karara baglamak. 2- Hapishaneleri denetlemek. 3- Gerektigi zaman sultana ve eyalet
yoneticilerine danigmanlik yapmak. 4- Sayet emanet edilirse hazineye muhafizlik

etmek.1%

Kadilar ayrica gorevlendirildikleri yerlerde noterlik vazifesi de yapmaktaydilar.
Tlccarlar arasindaki sozlesmeleri ve anlasmalar1 kayit altina alirlardi. Bu karsilikli

anlagmalara vurdugu miihiir, anlagsmay1 sadece resmi olarak gegerli kilmakla kalmaz;

1% Ag.e., 418.
1% A g.e., 421.
¥ Ag.e., 426.
198 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 25.

47



ayni zamanda devletin korumasi altina alirdi. Kadilar anlagmalarin ve sézlesmelerin
kopyalarini onaylar ve tasdik ederlerdi. Ticaret islerinde de glimriik girislerindeki
mallardan o yerin kadisi tarafindan yapilan bir deger tespitinden sonra vergi

alinird:.1%°

Medeni hukuka dair konularda higbir miilkiyet islemi kadi mahkemesinde tescil
edilmedikge yasal olarak gecerli ve uygulanabilir sayilamazdi. Baska bir deyisle ister
satis ister hibe isterse de devir senetleri olsun tiim miilkiyet islemleri kadinin
elindeydi. Bu islemlerin yapilabilmesi i¢in Miisliiman veya gayrimislim fark

etmeksizin herkesin mali yerel kadiya tescil ettirilmeliydi.?®

Babiirlii ve Osmanli kadilarinin yargilama ve denetleme gibi bazi ortak vazifeleri
olsa da Osmanli’da kadinin ayni zamanda belediye bagkaninin goérevlerini hamil

olmas1 onun konumunu daha da kuvvetlendirmekteydi.?*!

1670 yilinda Sultan Alemgir Sah; Gucerat eyaletinin kadilarinin haftamin sadece iki
glinii makamlarinda oturduklarini, diger iki giin (Sali ve c¢arsamba) valinin
makamlarina gittiklerini ve haftamin geri kalan ii¢ giiniinii tatil olarak
degerlendirdiklerini 6grendi. Sultan vilayetin divamina soyle yazdi: “Bu is yapma
sekli saltanat sarayinda ya da baska bir eyalette uygulanmiyor ve bu nedenle
Gucerdt’ta da boyle olmast i¢in hi¢hbir neden yok.” diyerek Divan’a, kadilarin
cumartesi, pazar, pazartesi, sali ve persembe giinleri -yani bes giin- makamlarinda
oturmalarini, ¢arsamba giinii eyalet valisinin makamina gitmelerini ve sadece cuma
giiniiniin tatil olmasini emretti. Kadi’l-kuddt bir keresinde (1682) Alemgir Sah’a
Ahmeddbadd daki yargt mensuplarinin ve deviet memurlarinin ticret almadiklarini, bu
yiizden de yerel halktan zorla para almaya yeltendiklerini ve onlara sorun
ctkardiklarim, yollarda bile insanlardan para topladiklarini bildirince Alemgir Sah,
Ahmeddabdd Divani’na bir emir géndererek hizmette olmayan memurlarin
faaliyetlerine goz kulak olmasint ve memurlarin halktan para almasint engellemesini
istedi. Ayrica yasa disi hara¢ almaktan suglu oldugu bildirilen kisilerin

davraniglarimn sorusturulmasini emretti.?%?

199 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 426.

20 A g.e., 421.

201 Fahrettin Atar, ilber Ortayl, “Kad1”, DA, (istanbul: TDV Yay., 2001), 24/69.
202 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 418.

48



Eger bir dava yerel kadi mahkemesinde ¢oziilemezse o zaman devletin Yiiksek
Mahkeme’sine havale edilirdi.?®® Yiiksek Mahkeme’de zaman zaman sultan da
bulunabilirdi. Sultanin bulunmadigi zamanlarda kadilkudat; mir adl, mifti ve
daroga-i adaletin de yardimiyla muhakemeyi yiiriitiirdii. Sayet muhakemeyi sultan

yapiyor ise zaman zaman kadilkudata sorular yonelterek fikir alabilirdi.?%

Son olarak, mesleki gerekliliklerin bir pargasini olusturan ilging bir nokta da ¢iraklik
konusuydu. Osmanli’da kad: katipligi ya da fetva eminligiyle baslayan kaza ve ifta
tecriibesi, gerekli birikimin elde edilmesinden sonra kadilik ve miiftiiliikle
gorevlendirilme hakki elde edilmesini saglardi. Kad1 katipliginin tamamlanmasindan
sonra Oncelikle kii¢iik kazalara kadr olarak atanan hukukgular; sirasiyla sancaklarda,
kiiciik boyuttaki eyaletlerde, ardindan biiyiik boyutlu eyaletlerde gorevlendirilir, daha
sonra Anadolu ve Rumeli kazaskeri olurlardi. Seyhiilislamlar da genelde Rumeli
kazaskerlerinden secilirdi.?®® Ancak Babiirliiler déneminde kadi i¢in bdyle bir tedrici
yiikselis sart kosulmamis; bu terfi sistemi tamamen yoneticilere birakilmigtir. Ne
Kaniin-i Alemgiri de ne de Fetdvd-yi Hindiyye’de kadilik ya da miiftiiliik makami

icin 6n kosul olarak herhangi bir ¢iraklik egitimi zorunlu tutulmamustir.2%

Benzeri konular Fetavd-y1 Hindiyye’nin “Edebii’l-Kadi” bolimiinde, “Edebii’l-
Miifti’de ele alinmaktadir. Diger bazi boliimlerde de ifta faaliyetine yonelik kurallar
zikredilmisse de Edebii’l-Miifti ad1 altinda ayr1 bir baslik bulunmamaktadir.?%” Eserin
on soziinde kadi ve miiftiilerin eserden nasil yararlanacaklarini ve hangi kararlar
nasil vereceklerini izah eden genis bir aciklama vardir. Bununla birlikte miiftiiliik
makamina yonelik tutumda gercek bir reform unsuru olup olmadig: ihtiyath bir
aragtirma konusudur. Bunun nedeni Fetdvd-y: Hindiyye’deki Edebti’l-Miifti’yle ilgili
boliimiin, kitaplarina atifta bulunulan ge¢mis fukahanin goriislerinden olugmasi ve

Fetdva-y1 Hindiyye derleyicilerinin kisisel agiklamalarini gosteren c¢ok az ibare

203 A g.e., 420.

204 Muhammad Nizam Uddin, “Banglades Medeni Hukukunun Gelisimi ve islam Hukuku
Acisindan  Degerlendirilmesi”, (Yayimmlanmamis Yiiksek Lisans Tezi, Uludag
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Anabilim Dal: Islam
Hukuku Bilim Dali, 2021), 19.

205 Atar, Ortayh, “Kadl”, 69

206 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa
Alamgiri (17th Century India)”, 208.

27 Ag.e., 210.

49



icermesidir. Binaenaleyh diger yazarlara veya onlarin kitaplarmma atifta bulunan
kaynaklara yapilan takdim veya tehirlerin miielliflerin bu konudaki goriislerini

yansittig1 diisiiniilebilir.?%

Fetava-y1 Hindiyye hem klasik Hanefi kaynaklarindan alint1 yapmaya hem de gecmis
fukahanin goriiglerine atifta bulunmaya dayandigi i¢in hem geleneksel fikih
anlayisindan gili¢ almakta hem de bir sekilde donemin hukuki ihtiyaglarini
karsilamay1 hedeflemektedir. Edebii’l-Miifti’ye dair boliim derleyicilerin iradesiyle
sekillenen alintilarin se¢imi ve dilizenlenmesi hususlar1 haricinde Fetdvad-y

Hindiyye nin orijinal agiklamasi degildir.?%°

Donemin hukukgulariin uyacaklari ortak bir terminolojinin olmamasi bazi énemli
noktalarda kafa karisikligina neden olmaktadir. Ancak bu énemli ayrimlar Fetdva-y:
Hindiyye’de tartisilmamaktadir. Fetdvd-y1 Hindiyye, miiftii kelimesinin anlaminin
degistigini; zira glinimiiz miftisiiniin gegmiste igtihat yetenegiyle one c¢ikan
miiftiilerle ayn1 ilmi standarda sahip olmasa da ayn1 6zelliklere sahip bir miiftii gibi
hareket ettigini ortaya koymaktadir.?!® Fetdvd-yi Hindiyye’nin derleyicilerinin,
miiftiiliik gorevi i¢in kisisel nitelikleri tanimlarken simdiye kadar karsilagtiklarimiza
nispeten daha fazla kendi goriislerini ekledikleri yorumunu yapmak dogru olacaktir.
Genel olarak fetva literatiirli, hukukgularin bu goérev icin hangi kisisel niteliklerin
gerekli oldugu konusunda boliindiiglinti gostermektedir. Fetdva-y: Hindiyye’ye gore
ihtilafin kesinlikle s6z konusu olmadig: sadece iki sahsi sart vardir: islam ve akil
saghgl. Fetavd-yi1 Hindiyye’ye gore ozglrliik, erkeklik ve konusma yetenegi sart
degildir. Bu nedenle dilsiz bir kimsenin fetvasi isaretlerinin anlagilmasiyla gegerli
olabilir. Bir kdle veya kadin da miiftiliik gorevini Ustlenebilir. Fetdvd-yi Hindiyye
ayrica saglam bir akla ve giizel bir ahlaka sahip olmanin gerekliligine de vurgu
yapar. Yas konusuna gelince Fetdvi-yi Hindiyye, el-Bahru'r-Réik’e®'! atifta
bulunarak gengligin bu konuda engel olmayacagini su sekilde ifade eder: “Orfii
Ogrenir, geleneklerin bilgisine asina olur, itaati gozetir, sehvet ve siipheden uzak

durur. Alim, yas1 kiigiik olsa da kamildir, alim olmayan ise yas1 biiyiik olsa da kamil

28 A g.e., 211
209 A g.e., 211.
20 A g.e., 212.
211 Ahmet Yaman, “Kenzii’d-Dekaik”, Di4, (Ankara: TDV Yay., 2022), 25/261.

50



degildir”. Bir¢ok fetva eserinde ahlaki prensipler 6n plana ¢ikarilirken Fetdva-y
Hindiyye’de bunun sart kosulmamasi ilgingtir. Fetdvd-yi Hindiyye’nin boyle bir
kisiyi kaza ve ifta gorevine layik gérmesi bu noktada 6zel bir tartisma olmamasina
ragmen diger fikih¢ilar tarafindan benimsenmez. Fetdva-y1 Hindiyye nin miiellifleri
ise konuya bir fetva sorunu olarak bakmis ve miiftiiniin ahlaksizligimin fetvayi

gecersiz kilamayacagini diisiinmiislerdir.?!?

Fetava-y1 Hindiyye’nin insan tabiatinin eksiklikleri konusunda daha yumusak bir
yaklasim benimsedigi ve bu ger¢egi hem hukuki hem de igtimai bir gereklilik olan

iftd kurumunun siirdiiriilmesi ihtiyaciyla uzlastirmay1 basardigi goriilmektedir.?*
1.3.2. Miiftii

Fetava-y1 Hindiyye’ye gore miiftiiliikk toplum igerisinde 6nemli bir konumdur. Miiftii
toplumun bir pargasidir. Onun fetvadaki kararlart hizmet ettigi halka bagli olmasa da

bir birey olarak topluma kars1 daima sorumludur.?**

Fetdva-yi Hindiyye, “Edebti’l-Kadi” boliimiinde bir miiftiintin gerekliliklerini soyle
tanimlar: “Miiftii adil, Kur’an ve Siinnet bilgisine ve fikhi istinbat kapasitesine sahip
olmalidir”. Fakat Muhit’ten?'® yapilan bir baska alint1 bu kosullar1 gevsetmektedir:
“Ancak isittigi bir gorlisii ifade ediyorsa, bu durumda delilleri yani kaynaklari
bilmese bile fetva vermesi caiz olur. Ciinkii o sadece baskasindan duydugunu
nakletmektedir. Onun konumu bir hadis ravisinin konumuna benzer”. Bu nedenle
hadis ravisinde aranan tim adalet ve zabt kosullar1 Muhit’e gore miiftide de
gereklidir. Fetvaya dair birgok eserde miiftiiniin miictehid olmasi sart kosulmustur.
Ancak sosyal ve entelektiiel iklimin, i¢tihat yapmaya uygun niteliklere sahip kisilerin
bulunmasinin neredeyse imkansiz oldugu bir hale geldigi varsayimi bazi tartigmalari

giindeme getirmektedir.?!® Ciiveyni?’ miictehid miiftiilerin neslinin tiikendigi

212 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa
Alamgiri (17th Century India)”, 213.

23 Ag.e., 215.
214 A g.e., 216.

#> Burhaneddin el-Buhdri'nin eseri olan el-Muhitii’l-Burhdni igin bkz. Mustafa
Uzunpostalci, “Burhaneddin el-Buhéari”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1992), 6/435.

216 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa
Alamgiri (17th Century India)”, 210.

27 Abdiilazim Mahmid ed-Dib, “Ciiveyni, Imamii’l-Haremeyn”, DI4, (istanbul: TDV Yay.,
1993), 8/141.

51



varsayiminin aslinda bir hipotez oldugunu kabul etmeye devam etse de XVII. yiizyila
gelindiginde bu orijinal hipotezin Fetdva-y: Hindiyye'nin derleyicileri tarafindan
hakikat olarak benimsendigi anlasilmaktadir. Fetdva-y1 Hindiyye, eskiden miictehid
olmas1 gereken miiftiiniin artik gegmis goriisleri aktarma temelinde ¢alistigini iddia
etmektedir. Dolayisiyla miiftiiniin tanimi degismigse fetvanin niteligi de degismistir.
Bir miictehid olarak miiftiiniin fetvasi, ileri diizeydeki dini ve hukuki bilgisine
dayanarak verdigi bir goriistiir. Ancak miiftii miictehid olmadiginda miisteftinin
sorusuna cevap vermek icin ge¢mis otoritelerden alinti yapmak zorundadir; bu
nedenle kendi hukuki gorlisiinii vermek yerine eski miictehidlerin sdzlerini
aktarmaktadir. Fetdva-y1 Hindiyye buna dayanarak su sonuca varmaktadir:
“Gliniimiizde fetva olarak adlandirilan sey aslinda bir fetva degildir. Aksine
miisteftinin faydalanabilmesi i¢in bir miiftiiniin s6zlerinin lafzan ya da manen

95218

alintilanmasidir. Fetiva-yi  Hindiyye  burada herhangi  bir  kaynak

gostermemektedir ve bunlarm Alemgir Sah doénemi Hindistan’inda degisen fetva

kavramini agiklayan miielliflerin kendi goriislerinin olmasi olduk¢a muhtemeldir.?*°

Haraniirresid’in Ebd Yasuf’u ilk kadilkudat olarak atamasiyla birlikte Islam hukuku
siyaset sahnesine girdigi ve devlet ile miftii arasindaki karsilikli iliski, devletin
miiftiligii maas gibi mali bir tesvikle cazip hale getirmesiyle iftd faaliyetleri
tizerinde daha etkili olmas1 sonucunu dogurdugu sdylenebilir. Bu durum, miiftiiliik
makamin1 devlete bagimli héle getirmistir. Miiftiilik makami artik tim dig
etkenlerden bagimsiz olma 6zelligini yitirmistir. Dolayisiyla devlet miidahalesine
acik hale gelmis, bdylece kanun uygulayicinin goérece 6zgiirligii kontrol altina
alinmistir. Devlet, miiftiiliik makamini1 hukuki oldugu kadar siyasi agidan da 6nemli
bir kurum haline getirerek istenmeyen hukuki goriiglerin akisini kisitlamak suretiyle

miiftiilerin otoritesini kontrol edebilmistir.??°

1.3.3. Mir AdlI

218 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa
Alamgiri (17th Century India)”, 215.

219 A g.e., 216.
207 g.e., 217.

52



Babiirliiller doneminde kadidan sonraki en 6nemli yargi gorevlisi “mir adl”di. Ekber
Sah’n akil hocas1 Ebii’l-Fazl el-Allami,??! mir adlin atanmasini gerekli gérmemis ve
boyle bir gorevlendirmeyi kadinin gbrevini tam olarak yerine getirememesi sartina
baglamisti. Dolayisiyla biri gergekleri tespit edip hiikiim verecek, digeri de
kararlarin1 uygulayacak iki kiginin atanmasi gerekiyordu. Bu, mir adlin kadinin bir
yardimcist oldugu anlamima gelmekteydi. Ekber Sah, saltanatinin yirmi dordiincii
yilinda devletini eyaletlere boldiiglinde mir adl makamini eyalet memurlari listesine
dahil etmistir. Bu da kadilik gorevinin ya sadr ya da mir adlle birlestirildigini agik¢a
gostermektedir. Ekber Sah sonrasi doneme ait tarihi kayitlarda mir adl makamindan
nadiren bahsedilmesi oldukc¢a sasirticidir. Ancak basta Gucerat eyaleti olmak iizere
Babiirlii adalet teskilatinda mir adlin varligin1 gérmek miimkiindiir. Henliz XVI.
yiizyillda modern hukuk miiesseselerinde gozlenen savci — hakim is boliimiiniin

taksim edilmesi hukuk tarihi acisindan son derece dnemlidir.??2

Sultan Cihangir Sah’in asagidaki ifadeleri onun déneminde kadi ve mir adl ayriminin

bulunduguna acik bir delildir:

“Bu sehrin insanlari son derece zayif kalpli ve aciz olduklarindan, ordugdhtan
herhangi bir adamin onlari ezmek amaciyla evilerine girmesini veya fakir ve zayif
kisilerin islerine karismasini onlemek icin Kadi ve mir adllardan korkup yanima
gelemezler diye sehre girdigim giinden itibaren, havanin sicakligina ragmen, her giin
ogle namazini kildiktan sonra gidip Jharoka bolgesinde oturdum. Bulundugum yer
nehre dogruydu, halkla aramda ne bir kapt ne bir duvar ne bir bek¢i ne de bir
topuzlu asker vardi. Adaleti saglamak icin orada iki ya da ii¢ vakit oturdum ve
tazminat taleplerini dinleyip zalimlere hatalarina ve suglarina gore cezalar

verilmesini emrettim. "*%3

1664’te Sultan Alemgir Sah; Sorath Valisi Serdar Han’a bir emirname gonderip,
bolgedeki kadi, mir adl ve miiftiilere danisarak bolge halkina adalet dagitmasini
emretti. Bu emir, bolge halkinin saltanat sarayina yaptig1 sikayetlerin ardindan geldi.
Bu bilgilerden, mir adllik vazifesinin Sultan Alemgir Sah déneminde de var oldugu

ve sorumluluklarinin sadece adli meseleleri yonetmek, yargilamak ve karara

221 Enver Konukgu, “Ebii’l-Fazl el-Allami”, DIA, (istanbul: TDV Yay., 1994), 10/313-314.
222 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat™, 422.
223 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 423.

53



baglamakla sinirli olmadigi; ayn1 zamanda kendisinden toplumun farkli kesimlerinin

refah1 i¢in adimlar atmasinin da beklendigi anlasilmaktadir.??

Bangladesli arastirmact Muhammed Nizdmuddin hazirladigi yiiksek lisans tezinde,
Babiirlii kaza ve iftd faaliyetlerini anlattigi boliimde mir adlin adaletin en yiiksek
mahkemesinden en diisiik diizeydeki yargilama birimine kadar kendine yer

buldugunu ifade etmektedir.??®
1.3.4. Daroga-i Adalet

Babiirliiler doneminde adalet teskilatinda kadi, miiftii ve mir adlin yan1 sira “daroga-i
adalet” (adalet miifettisi) ad1 verilen bir bagka memur da gorevlendirilmistir. Daroga-
i adalet unvanindan ilk kez Sah Cihan doneminde s6z edilse de aragtirmacilar ilk defa
Alemgir Sah déneminde mir adl ve daroga-i adaletin ezilenleri ve adalet arayanlar:
sultanin huzurunda sikayetlerini sunmak iizere mahkemeye getirmek i¢in atandigini
ifade etmektedirler.??® Bu konumda vazifelendirilen kisiler gorevlerini ufak bir
harcirah karsiliginda yerine getirmislerdir. Ucretin miktar1 XVIII. yiizyilin baslarinda
Cambay’da bir yilda ii¢ bin rupi olarak kaydedilmistir. Alemgir Sah, saltanatinin son
yillarinda bu vazifeyi yliriitenlerin vasifsizligir ve gorevlerini koétiiye kullanmalar

nedeniyle bu vazifeyi lagvetmistir.?%’
1.4. Babiirlii Fikih Edebiyati

Hindistan’da IslAm’m kok salip nesviinema bulmaya basladigi donemlerde kelam ve
hadis ilmi, tedvinini tamamlamistir. Tefsir ilmi ise tedvinini biiyiikk oranda
tamamladigi sirada Hindistan heniiz o ilm1 ve entelektiiel altyapiya sahip degildi. Bu
yiizden Hindistan cografyasinda, hicri X. asirdaki tecdit hareketlerine kadar bu
alanlarda herhangi bir meshur ve muteber eser telif edilememistir. Ancak tasavvuf
ilminin tedvini, tarihsel olarak Hint alt kitasinin fethedilip ilmi ve tasavvufi hayatin
yerlesmesinden sonraki doneme denk gelmesi sebebiyle bir¢ok tasavvufl eser kaleme

almmustir.??® Tlk safi mielliflerden Ebii’l-Fazl Hutteli’nin miiritlerinden Lahorlu

224 A g.e., 425.

225 Nizam Uddin, “Banglades Medeni Hukukunun Gelisimi ve Islam Hukuku Acisindan
Degerlendirilmesi”, 21.

226 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 425.
221 A g.e., 426.
228 Detayli bilgi icin bkz. Aydin, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint.

54



Hiicviri’nin (6.1072) Kesfii'I-Mahciib adli eseri, Hindistan’da Islam’in ilk yayilma
stirecinde kaleme almmistir. Bu siire¢ Hiicviri’yle baslamis; Nizdmeddin Evliya,
Muiniiddin Cesti, Feridiiddin Genc-i Seker ve Imam-1 Rabbani Ahmed el-Faraki es-

Sirhindi gibi stfi miielliflerce devam ettirilmistir.??°

Fikih ilmi birinci tedvin evresini miictehidler doneminde tamamlamistir. Ancak
nevazil eserlerinin kaleme alindigi mesayih donemi ile hemen sonrasinda
gerceklesen serh ve hasiye faaliyetleri, Hindistan’in fethedilip ilmi riisdini
kazanmaya bagladigi donemlere denk gelmistir. Bu nedenle Hindistan’daki ilmi
faaliyetlerin, genel olarak tecdit ve ihya hareketlerine kadar olan dénemde fikih ve
tasavvuf ilmi iizerinden gergeklesmis olmasi muhtemeldir. Fikih eserlerinin kaleme
alinmasinin baglangic1 Sind’deki Islam fetihleri dénemine kadar uzanmaktadir. Sindli
alim Ibni Ahmed b. Muhammed b. Muhammed Debal’in (6. H 965) Kitdbu Adabii’l-
Kazd adinda bir eser yazdigi bilinmektedir. XI. yiizyilin ilk yarisinda Hindistan’a pek
cok askeri sefer diizenleyen Gazneli Sultan Mahmud’un fikih eserlerinin telifine ilgi
gosterdigi nakledilmektedir. Kitdbii't-Tefrid fi’l-Firi’un derlenmesi ona atfedilir.
Mecmuatii’s-Sultani olarak bilinen bir bagka fikih eseri de ayn1 donemde yazilmis ve

ona ithaf edilmistir.?*°

Delhi Sultanlig1 déneminde telif edilen Seyh SirAciiddin Omer b. Ishak el-Gaznevi
el-Hanefi (6. 773/1371) tarafindan derlenen Fetdvd-i Kariii'I-Hiddye, Kadi
Sehabiiddin Devletabadi (6. 874/1469) tarafindan derlenen Fetdvd-i Ibrahimséahi ve
Kadi Gucerati’nin (6. 920/1514) Hazinetii r-Rivdyet-i Fetdvd’si, fetava alaninda

yazilan énemli eserlerdendir.?®!

Delhi Sultanligt donemindeki fikih literatiiriinin en Onemli kismi serhler ve
hasiyelerden olusmaktadir.?®2 Bu tiir bir literatiiriin {iretilmesi icin esas olarak Hanefi
fikhinin ders kitaplar1 arasindan sik¢a kullanilanlar ve hukuki sorunlarin ¢dziimii i¢in

ulema tarafindan yaygin olarak basvurulan eserler segilmistir. Bu tiir teliflerin

229 Detayli bilgi igin bkz. Ebii’l Hasen Ali en-Nedvi, Islam Onderleri Tarihi, C. 3, ¢ev. Yusuf
Karaca (Istanbul: Kayihan Yayinlari, 2016).

2% Kafait Ullah Hamdani, Hafiz Haris Saleem, “Development of Figh Literature in Indian
Subcontinent During Sultanate & Mughal Periods”, Al-Meezan, Vol. 1, No. 2 (2019): 35.

281 Hamdani, Saleem, “Development of Figh Literature in Indian Subcontinent During
Sultanate & Mughal Periods”, 36.

2% Sedat Sensoy vd., “Serh”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2010), 38/555; Tevfik Riistii
Topuzoglu, “Hasiye”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1997), 16/419.

55


https://almeezan.org.pk/ojs/index.php/journal/issue/view/2

secilmesinde bir¢cok gaye giidiilmiis olsa da temel amag¢ popiiler ve 6nemli fikih
metinlerini basitlestirip anlasilirliklarint arttirmaktir. Ayni sebeple Hiddye, Vikaye,
Ustil-i Beydavi ve Menar {lizerine serhler yazmaya da onem verilmistir. Hiddye ve
Vikaye tizerine Hint ulemas: tarafindan on besten fazla serh yazilmistir. Bu donem
fikih literatiiri baz1 6nemli ve tartigsmali konular hakkinda yazilmis kitap ve risaleleri
de icermektedir. Sema meselesi bu donemin ulema ve mutasavviflar1 arasinda
tartismaya sebep olmustur. Bazi eserlerde bu konu Fahriiddin Zerradi tarafindan
yazilan Kesfii'I-Gina an Viictihi’s-Sema ve Siileyman b. Siileyman tarafindan yazilan
Risale-i Ibahatii’s-Sema’da oldugu gibi fikhi agidan tartisilmistir. Zekeriya Multani
ve Hasan b. Muhammed es-Séagani (6. 650/1250) gibi alimler de toplumda ¢ok sayida
insant ilgilendiren miras paylasimi sorunlarini agiklamak igin ferdiz {izerine Ozel

olarak bazi eserler yazmislardir.?*®

Hint alt kitasinda fikhi eserlerin telifinin, bu bélgeye gercek anlamda ilk kez hakim
olan Gaznelilerden itibaren basladigi ve ilk kaleme alinan fikih ¢alismasindan birinin
de Mecmud-i Sultani oldugu yukarida nakledilmisti. Ancak bu konudaki etkin
faaliyetlerin Tugluklular doneminde basladigi hukuk tarihgileri tarafindan ileri
siiriilmektedir.?®* Miiverrihler, Muhammed Tugluk déneminde baslayan telif
faaliyetlerinin FirGz Sah doneminde zirveye ulastigini; Sultan’m, seriati hem
hayatinda hem yonetimi altindaki toplumda yasatmay1 esas aldigini; alimleri, ilim
talebelerini ve stfileri destekledigini ifade etmislerdir. Doneminde birgok medrese
inga edilmis olup en biiyiigii ve etkini FirGiz Sah Medresesi’dir. Yiiz bine yakin ilim
erbabin1 himaye ettigi nakledilmektedir. Doneminin en ileri gelen alimleri
Abdiilmuktedir Sureyhi ve Celaliiddin Rimi’dir. Bu donemde kaleme alinan en
meshur fikih kitaplar ise Fetdvd-i Firiizsahi, Fevdid-i Firtizsihi ve Fetdva-i

Tatarhaniyye’ dir.?%

Telif ¢alismalar1 Firz Sah déneminden sonra da hiz kesmemis, Sultan Ibrahim Sah

doneminde yaklasik yiiz altmis eseri esas alan Fetdvd-i Ibrahimsdhi, Kadi

Nizdmiiddin Ahmed b. Muhammed el-Hanefi Gilani tarafindan kaleme almmistir.?36

2% Hamdani, Saleem, “Development of Figh Literature in Indian Subcontinent During
Sultanate & Mughal Periods”, 37.

234 [slam, “Hindistan’da Sultanliklar Déneminde Fikih Ilminin Gelismesi”, 60.
25 Ag.e., 61
2% A.g.e., 63.

56



Ancak Delhi Sultanlhigi doneminde yazilan fikih eserleri, 6zellikle Hiddye’yi esas
alarak geemis klasik fikih kitaplarini cem ve tasnif etmek seklinde tezahiir etmistir.
Déonemin meselelerine ait fetvalar oldukca sinirhidir.?®” Ayrica bu donemdeki eserler
daha ziyade miiftii, kadi ve ilim erbabina yonelik kaleme alindigi i¢in Arapga
yazilmigtir. Hint alt kitasinda o donemde Hanefi mezhebi hakim oldugu ve mezhebin
otoritesi saglamlastirilmaya calisildigi igin istisnalar hari¢ diger mezheplerin
gorislerine yer verilmemistir. Verildiginde de genelde tenkit amacinin giidiildigi
gozlemlenmektedir.?*® Yukarida isimleri zikredilen eserler haricinde Delhi Sultanlig
doneminde birgok fikih klasigi; serh, hasiye ve ihtisar ¢alismasina mevzu olmustur.
Bu husus basli basina bir arastirma konusu oldugu i¢in ¢alismamizda bu kadariyla

yetinecegiz.?*°

Babiirliiller doneminde fikih ilminde onemli inkisaflar olmustur. Babiirli iftd ve kaza
teskilati Hanefi fikhina dayanmaktaydi ve fikih alimlerine en yiiksek kaza riitbeleri
verilmisti. Bu nedenle Babiirliilerin yonetimi boyunca 6nemli kadi ve fakihlerin
yetistigi miisahede edilmektedir. Bu yonetim altinda ilmi faaliyet gosteren fakihler,
Islam fikhiyla ilgili yiizlerce kitap ve risaleye katkida bulunmuslardir. Bu eserlerden
bazilar1 Hiidabahs Kiitiiphanesi, Patna, Asiatic Society of Bengal, India Office
London, Raza Library of Rampur, Maulana Azad Library AMU Aligarh, Darul
Uloom Deoband Library vb. kiitiiphanelerde muhafaza edilmektedir. Tarih ve tabakat
kitaplarinda adi gegen pek c¢ok calisma bulunmaktadir. Babiirlii Hindistan’inin
kiitiiphanelerde el yazmasi olarak muhafaza edilen fetva koleksiyonlar1 sunlardir:
Nureddin Kutbeddin el-Havafi’nin (6.1570) Farsg¢a Fetdva-i Baberi’si, Amr ibn
Ubeydullah Miiminabadi tarafindan yaklagik 1541 yilinda Fars¢a olarak yazilan
Fetava-i Emniyye, Nasreddin Lahori tarafindan 1588 yilinda Farsca kaleme alinan
Fetava-i Berdhini, Seyh Muiniiddin Muhammed Hace Mahmud en-Naksibendi’nin
(6. 1674) Fetdvd-i Naksibendiyye’si, Seyh Ebii’l-Berekat ibn Hiisamiiddin
Dihlevi’nin (6. 1707) el-Fetdvd Mecmua'l-Berekdt’1, Kadi Abdiilhamid ibn Abdullah
Tahvi’nin telif ettigi Muhtasar el-Fetdvai’s-Safi’si ve 1708 yilinda yazilan Miiftii
Tabi Muhammed ibn Muhammed Seyyid Leknevi’nin Fetdvad Sirdci’l-Miinir’i, Sah

27 A g.e., 63.
28 A g.e., 64.
Z9A.g.e., 64.

57



Abdiilaziz Muhaddis Dihlevi (6. 1823) doneminde derlenen, Farsca yazilan ve

Urduca cevirisi de bulunan Fetdvd-i Azizi.?*°

Babiirliiler de selefleri gibi hukukgular1 saraylarinda agirlamis ve hukuki konularda
onlarin goriislerine basvurmuslardir.?*! Sultan Alemgir Sah, fikih 6grenimini tesvik
etmek i¢in Serhu’l-Vikaye gibi bazi eserleri okuyanlara sirasiyla bir rupi, iki rupi ve
sekiz rupi ddenmesi hiikmiiniin yani sira grencilere &zel burslar vermistir.?*?
Babiirliiler doneminin fikih alanina agirlikli olarak tedris ve telif yoluyla katkida
bulunan ulemas: arasinda Abdiilevvel Canpiiri (6. 1560), Muhammed Tahir Patani
(6. 1578), Mir Kelan Ekberabadi (6.1605), Abdiisselam Lahori (6. 1628),
Abdiisselam Devt (6. 1632), Abdiilhak Muhaddis Dihlevi (6. 1642), Muhibbullah
[1ahabadi (6. 1648), Abdiilhakim Siyalkiti (8. 1656), Kad1 Nurulhak Ekberabadi (6.
1662), Kutbuddin Dihlevi (6. 1691), Vecihiiddin Gucerati (6. 1707) ve Emanullah

Banarsti (6. 1720) en meshurlar1 sayilabilir.?*

Babiirliller doneminin; serh ve hasiye, fetva koleksiyonu, genel eserler ve ayri
konular olarak risaleler dahil olmak tizere farkli nitelikte ¢ok sayida fikih eserinin
tiretilmesiyle bilindigi soylenebilir. Yukarida belirtildigi gibi fikih eserlerinin
derlenmesi, Delhi Sultanligi’nin erken donemlerinden itibaren baslamis; Babiirli
yonetimi sirasinda daha da gelismistir. Babiirlii Devleti’nin kurucusu Babiir Sah,
Mesnevi-i Miibin (Miibeyyen der Fikh) adinda Tiirkce bir risale yazmis ve bu risalede
temel Islami bilgileri manzum bir sekilde izah etmistir.?** Ozellikle Ebii’l-Berekat b.
Riikneddin Dihlevi tarafindan Alemgir Sah’a ithaf edilen fikih eserleri arasinda yer
alan Mecmau’I-Berekdt, Habibullah Kannuci’nin (6. 1727) el-Muhtasar fi’l-Fiiri’u,
Kutbuddin Dihlevi’nin (6. 1614) Tenviri’l-Hakk’1 fikih ilmi tizerine kaleme alinan

diger 6nemli eserlerden bazilaridir.?4

240 Qasmi, “The Orientation and Approach of Indian Ulama in Resolving Contemporary
Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”, 5.

241 Hamdani, Saleem, “Development of Figh Literature in Indian Subcontinent During
Sultanate & Mughal Periods”, 35.

282 A g.e., 36.
23 A g.e., 36.

24 Aydin, “Babiirli Dénemi Calismalarmin Ik Orneklerinden Biri Olarak Babiir’iin
Miibeyyen der Fikh’1”, 149.

245 Hamdani, Saleem, “Development of Figh Literature in Indian Subcontinent During
Sultanate & Mughal Periods”, 35.

58



Babiirliiller doneminde fetava caligmalari, genel nitelikteki eserler ve ayr1 konulardaki
risaleler disinda ¢ok sayida serh kaleme alinmistir. Bu amagla esas olarak fikih
miifredatinin bir parcasi olan eserler secilmistir. Serh gelenegi, Delhi Sultanligi’ndan
Babiirlii Devleti’ne tevariis etmistir. Bu donemde en 1yi bilinen serhlerden bazilari
sunlardir: Ahmed Civan (6. 1717) Nari’'l-Envar fi Serhi’l-Mendr, Vecihiiddin
Giicerati Serhu ala Usuli’l-Pezdevi ve Serhu’l-Basit fi’l-Ferdiz, EbG Ylsuf Bennani
(6. 1686) Serhii’l-Hiisami, Kadi Muhammed Isa Ciineydi (6. 1719) Fethu l-Kadir
Serhii’l-Hiddye, Abdillevvel Canplri Zeydplri (6. 1560) Serhu’l-Ferdizu’s-
Sirdciyye. Bu serhleri donemin bazi alimleri daha anlasilir hale getirmek i¢in hasiye
tirii eserler kaleme almislardir. Canplri’nin (6. 1517) Fusulii’l-Havas li’l Usili’s-
Sasi’si, Kadi Abdiinnebi Ahmednagri’nin (6. 1731) Hdsiye el-Hiisami ve Hdsiye
ale’l-Ferdizi’s Sirdciyye’si bu tiir eserlerdendir. Yine Vecihiiddin Giicerati’nin (0.
1589) Hasiye ale’l-Usiili’l-Pezdevi’si, Abdiilhakim Siyalkti’nin (6. 1656) Hdsiye
ale’l-Hidaye’si, Ismetullah Seharanpiri’nin (6. 1629) Hdsive ala Serhu’l-Vikdye’si
bu tiiriin en ¢ok bilinenlerindendir.?*® Ayrica Babiirliiler doneminde refu’l-yedeyn
(ruku ve secdeden sonra el kaldirmak), kiraatii’l-Fatiha halfe’l-imam (imamin
arkasinda Fatiha okumak), ziyaretii’l-kubir (kabir ziyareti) gibi bircok mesele farkli
ekollerin ulemas: arasinda tartisiimis ve bu konularda birgok eser yazilmustir. Imam-1
Rabbani Ahmed el-Fariki es-Sirhindi’nin de bu konulara Mektiihdt’imda degindigi
goriilmektedir.?*” Yine bu donemde yayginliklarindan dolay1 sarap igme, diger sarhos
edici maddelerin kullanimi; kumar, faiz, miizik, sarki sdyleme, vahdet-i viicudun
hiikmii gibi konularda bir¢ok eser kaleme alinmistir. Bunlarin en one ¢ikanlari
sunlardir: Ismetullah Seharanpri’nin (6. 1629) Risdle Hiirmetii'l-Gind ve’l-
Mezamir’i, Hiiseyin Habbaz Kesmiri’nin Hiddyetii’l-Ems fi Mebhasi’s-Sema’s;

Nurullah Siisteri’nin (6. 1610) Risdle fi Necdseti’l-Hamr’1.248

Ekonomik meseleler arasinda miras konusu, halkin bu meseleyle ilgilenmesi ve
karmasik dogasit nedeniyle Babiirli donemi ulemas: tarafindan da ¢ok
onemsenmistir. Ulemanin bazilari; Abdiilevvel Zeydpiri'nin (6. 1560) Nazmii'l-
Feraizii’s-Sirdciyye’si, Abdullah b. Abdiilbaki Naksibendi’nin (6. 1663) Risale fi’l-
Feraiz’i, Kadi Riikkneddin Kayravi’nin (6. 1637) Risdle fi’I-Mevaris’i gibi eserlerinde

246 A g.e., 37.
247 A g.e., 39.
248 A g.e., 39-40.

59



miras sorunlarini agiklamaya 6zen gostermislerdir.?*® Bu donemde fikih miifredatinin
bir parcasini olusturan calismalar arasinda Serhu’l-Vikaye, Hidaye, Hiisami, Tavzih
ve Telvih kitaplar1 yer almaktadir. Ulema tarafindan tasnif edilen bu kitaplarin bazi
serhlerinin de Hdsiye ala Serhu’l-Vikaye, Vecihiiddin Giicerati’nin (6. 1570) Hdsiye
ale’l-Hiddye ve Hasiye ale’t-Telvih gibi yardimci eserler olarak medreselerdeki fikih
derslerine dahil edilmis olmasi 6nemlidir. Ayrica yukaridaki eserlere ek olarak
Babiirliiler devri Hindistan ulemasinin iki iinlii kitabr daha Ders-i Nizdmi sisteminin
miifredatinda yer bulmustur. Bunlar; Muhibbullah Bihari’nin (6. 1707) Miisellemii’s-

Siibiit’u ve Molla Civan’n (6. 1717) Niru’I-Envar’1dir.?°

Bilyiik Babiirlii (Yiikselis) Donemi’nin en onemli fikih eseri, Alemgir Sah’in
gozetimi altinda bir grup alim tarafindan hazirlanan Fetdvda-y1 Hindiyye ya da
Fetivi-y1 Alemgiriyye olarak bilinen Hanefi fikih kiilliyatidir. Babiirlii fikih
edebiyati Fetavd-yi Hindiyye’den sonra da gelisimini devam ettirmistir. Bu hususta
one ¢ikan isimlerden Allime Muhammed Abid Sindi (1776-1841), Hindistan’da
dogmus ancak daha sonra Yemen’e taginmis ve nihayet Medine’ye yerlesmis biiyiik
bir hadis ve fikih alimidir. Muhammed b. Ali Alaiddin el-Haskefi’nin (6. 1677) tinlii
Hanefi fikih kitabit ed-Diirrii’I-Muhtar’m serhi Tevdliii’l-Envar’t yazmistir. Bu
kitabin el yazmasi on alt1 cilt ve 9.522 yapraktan olusmaktadir. Bu eser ibn Abidin’in
(6. 1836) tunlii hasiyesinden daha kapsamli bir ed-Diirrii ' I-Muhtdr g¢alismasidir.
Babiirliiler doneminde iki tedris ekolii tesekkiil etmistir. Bunlardan birincisi Molla
Nizdmiiddin Suhalvi’nin kurdugu Leknev’deki Firengi Mahal Medresesi, ikincisi ise
basinda Sah Veliyyullah Muhaddis Dihlevi’nin babast Abdurrahim Sahip Dihlevi’nin
oldugu Delhi’deki Rahimiyye Medresesi’dir. islami ilimlerin bu iki besigi, biiyiik
Islam alimleri yetistirmenin yani sira fikih, fikih usulii ve fetva alanlarinda &rnek
eserler vermistir. Bu konuda Ahmet Aydin bir¢cok makale kaleme almis ve bizlere

Babiirlii egitim sistemini detayli bir sekilde tanitmistir.?%

1.5. Babiirlii Ulemasi

29 A.g.e., 49.

20 A g.e., 55.

! Ahmet Aydm, “Babiirliler Doneminde Fikih Egitimi ve Medreselerde Okutulan Fikih
Kitaplar1”, Tiirk Isldm Diinyast Sosyal Arastirmalar Dergisi, S. 7 (Haziran 2018): 30.

60



Babiirliiler doneminde gerek dini gerekse diinyevi ilimler alaninda pek ¢ok alim
yetigsmistir. Bu alimlerin bir¢ogu ya unutulmus ya da giiniimiize sadece isimleri
intikal etmistir. Abdiilhay el-Haseni, Hint alt kitasinin Islam’la ilk tanismasindan
kendi donemine kadar bu cografyada yasamis alimlerin biyografilerini yiizyil esasina
gore Niizhetii’l-Havatir adli eserinde biiyiik oranda toplayarak kaleme almistir. Biz
hem bu eserde hem DIi4’da hem de Islam Alimleri Ansiklopedisi'nde yer alan
alimlerin isimlerini vefat tarihlerine goére siralayacak ve Babiirlii ilim hayatina,
dolayisiyla Fetdva-y1 Hindiyye’ye etki eden bazi alimlerin kisa biyografilerini
nakledecegiz. Biz bu listeyi olustururken ismini alacagimiz alimlerin Babiirlii
Devleti’nin kurulus ve yikilis tarihleri arasinda ya Hindistan’da dogmus olmasini ya
egitim almasin1 ya da bu cografyada hayatin1 tamamlamis olmasini esas aliyoruz.
Ayrica sectigimiz ve biyografisini nakledecegimiz bazi alimleri Babiirlii fikhini
derinden etkiledigi icin hususiyetle zikredecegiz. Bu alimlerin ilki Babiirlii
Devleti’nin kurucusu fakih Sultan Muhammed Zahiriiddin Babiir Sah, ikincisi “ikinci
bin yilin miiceddidi” olarak bilinen imam-1 Rabbani Seyh Ahmed el-Fariki es-
Sirhindi, tgiinclisii Abdiilhak Muhaddis ed-Dihlevi, doérdiinciisiic Seyh Nizameddin
Burhanpiri, besincisi Abdurrahim Sahib ed-Dihlevi, altincist Alemgir Sah, yedincisi
Sah Veliyyullah ed-Dihlevi’dir. Calismamizin muhtelif boliimlerinde biyografilerine
degindigimiz icin Babiir Sah’in, Alemgir Sah’in, Seyh Nizdmeddin Burhanpiiri’nin
ve Abdiirrahim Sahib ed-Dihlevi’nin biyografilerini burada tekrar etmeyecek; diger

ic alimi anmakla yetinecegiz.
1.5.1. Babiirlii Doneminin Oncii Alimleri

1.5.1.1. imdm-1 Rabbani Ahmed Fariki es-Sirhindi: Miladi 26 Haziran 1564,
hicri 14 Sevval 971°de Sirhind’de dogdu. ilk tahsilini babasi Seyh Abdiilahad’dan
aldiktan sonra Siyalkut sehrine giderek Siyalkutlu Allame Abdiilhakim’in hocasi
Kesmirli Mevlana Kemal, Seyh Yakub (Kesmirli), Bedahsanli Kadi1 Behliil ve diger
birgok alimden istifade etti ve g¢esitli ilim dallarinda icazetler aldi. Daha sonra
Babiirlii baskenti Agra’ya giderek ilim c¢evrelerinden istifade etti. Allami ve
Feyzi’yle miinasebetleri olduysa da fikri ayriliklarindan dolayr onlardan uzaklasti.
Babasinin arzusuyla Sirhind’e geldi ve orada evlendi. Daha sonra hacca gitmek igin
yola ¢iktiysa da Naksibendi tarikatindan Seyh Muhammed Baki’yle tanisarak ona
miirit oldu. Hizmetine girerek seyriisiilik yapti. Kisa zamanda manevi seyrini ikmal

eden Ahmed es-Sirhindi, seyhi tarafindan halef edinildi. Seyhinin vefatindan sonra

61



irsat faaliyetlerine baslayan Ahmed es-Sirhindi bir taraftan da tedris ve telifle mesgul
oldu. Tekkesinde medrese olarak kullandig1 boliimde talebelerine tefsirden Envarii t-
Tenzil ve Esrarii’t-Te'vil’i, hadisten Miskdtii’l-Mesabih’i, kelamdan Serhu’l-
Mevakif1, fikihtan Hidaye’yi ve tasavvuftan Avarifii’l-Madrif’i belirledigi zaman
dilimlerinde okutmaya devam etti. Sultanlara, valilere, komutanlara, yerel
yoneticilere, ilim adamlarina, seyhlere, stfilere ve siradan halka yonelik mektuplar
yazarak irsat faaliyetlerini genis bir alana yaydi. Miikdsefet-i Lediinniyye, Risdle-i
Tehliliyye, Serh-i Rubdiyydt adinda risaleler yazarak Ehl-i Siinnet inancinin ve Islam
kiiltiriniin Hint alt kitasinda yayilmasi i¢in miicadele etti. Gerek itikada gerek fikha
ve gerekse de tasavvufa dair kaleme aldig1 eserlerinde, irsat faaliyetlerinde bidat ve
hurafelerin tespit edilerek ortadan kaldirilmasi i¢in yogun caba gdsterdi. Namazda
imamin arkasinda kiraat, tesehhiidde sahadet parmaginin kaldirilmasi, niyetin dille
yapilmamasi, inek kesiminin fazileti, kafir adetlerine tabi olmanin haramligi,
stfilerin raks ve semalarinin hiikkmii, vahdet-i viicudun hakikati gibi bir¢ok konuda
goriiglerini ilim erbabiyla ve tasavvuf ehliyle paylasmis; seriatin ikamesi ve
zimmilerin sinirlandirilmasi konusunda yoneticilerle ciddi miicadeleleri olmustur.
Goriislerini halifeleri ve miiritleri vasitasiyla Orta Asya, Hint alt kitasi, Iran ve
Osmanli cografyasinda heniliz yasarken yayma imkani bulmustur. Onun ag¢mis
oldugu tecdit faaliyetleri daha sonra eserleri ve halifeleri vasitasiyla da devam ederek
Hint alt kitasinda Sinni akidenin, Hanefi fikhinin ve Naksibendi-Miiceddidi
tarikatinin yayginlasmasini saglamistir. Fetdvd-yi Hindiyye’de onun itikadi, fikhi ve
tasavvufi goriislerinin iz diistimiinii gormek son derece kolaydir. Abdiilhak Muhaddis
ed-Dihlevi kendisine kars1 baslangicta menfi soylemlerde bulunmussa da daha sonra

onu ve eserlerini yakindan taniyarak ona olan hiisniizannini ifade etmistir.?>2

1.5.1.2. Abdiilhak Muhaddis ed-Dihlevi: 1551°de (958) Delhi’de diinyaya
gelmistir. Ik egitimini babas1 Seyfeddin b. Sadullah el-Buhari’den almistir. Iki ay
gibi kisa bir siirede hifzin1 ikmal etti. Bir rivayete gore on yedi, diger rivayete gore
de yirmi yasinda Zahiri ilimlerden icazet alinca babasinin yonlendirmesiyle Kadiri
mesayihinden ve Abdiilkadir Geylani neslinden Seyh Musa b. Hamid el-Haseni’ye
intisap etmistir. 1587°de hem haccetmek hem de Harameyn ulemasindan ilim tahsil

etmek i¢in Hicaz’a gitmistir. Burada bir¢ok alimin yani sira Hintli alim Ali el-

22 en-Nedvi, Islam Onderleri Tarihi, C. 3, 136.

62



Miitteki ve talebesi Abdiilvahhab ed-Dihlevi’den hadis ilimleri tahsil etmis ve bir¢ok
hadis kitabindan icazet almistir. Miitteki’nin yonlendirmesiyle memleketine geri
donmiistiir. Hindistan’da yerlesen bidatlara karsi bir taraftan Miisliiman halki ikaz
ederken diger bir taraftan da hadis ilminin nesviinema bulmasi i¢in miicadele
etmistir. Hem Seyh Muhammed Baki’nin hem de imam-1 Rabbani’nin hususi sohbet
halkalarina katilarak tecdit hareketlerinde onlara destek olmustur. Genglik yillarinda
bir ara Ekber Sah’m kurdugu ilim meclislerine katilmigsa da Sii alim Feyzi’yle
itikadi konulardaki fikir ayriligindan dolay1 saraydan uzaklagsmistir. Han-1 hanan
vasitasiyla Cihangir Sah’a nasihat icerikli mektuplar yazmistir. Bir¢ok talebe
yetistiren Dihlevi’nin iddia edilen yiizii askin eserlerinden nakledilenlerin baslicalar
sunlardir: Medaricii 'n-niibiivve ve meratibii’l-fiitiivve, et-Tarihu’l-Hakkz, Esi atii’l-
Lema‘at fi serhi Kitibi’l-Miskdt, Cezzabii’l-kuluib ila tariki’l-mahbib, Tdrih-i
Abdiilhak, Mektibat, Matlau’I-Envar, Meracii’l-bahreyn fi’l-cem i beyne t-tarikayn,
Serhu Sirfii’s-Saade, Ahbdrii’l-ahyar fi ahvali’l-ebrdr. Dihlevi’nin eserleri genel
anlamda incelendiginde fikhu’l-hadis anlayisin1 ve Hanefi mezhebinin siinnet
acisindan tahkimini esas aldig1 soylenebilir. Bu tutumun yaklasik bir asir sonra Hint
alt kitasini tesiri altinda birakan Sah Veliyyullah ed-Dihlevi’nin goriislerinin ¢ikis
noktalarindan biri oldugunu sdyleyebiliriz. Abdiilhak Dihlevi 1642°de Delhi’de vefat

etmis ve kendisi i¢in yaptirilan makbereye defnedilmistir.?%®

1.5.1.3. Sah Veliyyullah ed-Dihlevi: 1703’te Muzaffernagar’da diinyaya gelmistir.
Babasi1 Abdiirrahim b. Vecihiiddin’dir. Anne tarafindan Hz. Ali’nin, baba tarafindan
Hz. Omer’in soyundan geldigi rivayet edilmektedir. Ilim ailesine mensup olan
Dihlevi’nin hem dedesi hem de babas1 Fetdvd-y: Hindiyye nin telif heyetindendir. 1k
egitimini babasindan tahsil eden Dihlevi, babasinin vefati lizerine Seyh Mahmud
Efdal Siyalkiiti’ye hem talebe hem de miirit olmustur. Ilimde kemale erdikten sonra
babasimin kurdugu Rahimiyye Medresesi’nde tedrisatta bulunmustur. Yirmi sekiz
yasindayken hacca gitmis, Hicaz’da on dort ay kalmistir. Bu zaman zarfinda
Medine’de Ebi Tahir Muhammed b. Ibrahim el-Kiirdi’den ilim tahsil etmis,
Abdiilhak Muhaddis ed-Dihlevi gibi Hicaz doniisii hadis egitimine agirlik vermistir.
Basta Muvatta olmak iizere birgok hadis kitabini serh etmistir. Fikhu’l-hadis

23 Abdiilhay el-Haseni, Niizhetii'l-Havétir Behgetii’l-Mesami ve 'n-Nevazir, C. 4, (Beyrut:
Daru ibn Hazm, 1999), 206.

63



anlayigini, Abdiilhak Dihlevi’den bir adim ileri tasiyarak Hiiccetullahi’l-Baliga’da bu

ilmin usuliinii kaleme almistir.?>*

Sah Veliyyullah, hadis¢iligi ile Abdiilhak Dihlevi’nin, ihyacilig1 ve stfiligi ile de
Imam-1 Rabbani’nin adeta kesisim noktas1 olmus; yetistirdigi talebeleri ve kaleme
aldig1 eserleriyle biitiin Islim Diinyasi’nda ilim g¢evrelerini etkilemistir. 1762’de
Delhi’de vefat eden Dihlevi’nin baslica eserlerinin sunlar oldugu sdylenebilir:
Hiiccetulldhi’l-Baliga, el-Musaffd Serhu’l-Muvatta’, el-Fevzii’'l-kebir fi usiili 't-tefsir,
el- ‘Akidetii’I-hasene, et-Tefhimatii 'I-ilahiyye.?>®

1.5.2. Babiirlii Déneminin Diger Alimleri

1. Mahdum Seyh Abdiilkadir — 6. 1533 ({44, NH)

2. Seyh Cemali — 6. 1535 ({44, NH)

3. Muhammed b. Hasen — 6. 1537 ([4A4, NH)

4, Abdiilkuddts (Kenkah?) — 6.1538 (/44, NH)

5. Riikneddin Cesti — 6. 1546 (/44, NH)

6. Hamza Dehrsevi —6. 1550 (I44, NH)

7. Lari Muslihuddin Muhammed Efendi — 6. 1554 (/44, NH)

8. Ali Miitteki el-Hindi- 6.1567 (DIA, [AA, NH)

9. Cemaliiddin Muhammed Tahir Fetteni — 6. 1578 (DI4, [AA, NH)
10.  Mahdtmu’l-miilk (DI4, NH)

11.  Celal Taniseri —0. 1581 (I44, NH)

12.  Abdiilkebir Evliya (/44, NH)

13.  Kutb-i Mekki (Muhammed Kutbuddin Efendi Nehrevani) —6. 1582 (I44, NH)
14.  Mirza Fethullah Sirazi — 6. 1589 (DIA4, NH)

15.  Seyh Ilahbahs el-Hindi — 6. 1593 (I44, NH)

16.  Feyzi-i Hindi — 6.1595 (DIA, NH)

17.  Abdiilehad b. Zeynelabidin — 6. 1598 (44, NH)

18.  Hacegi Muhammed Emkenegi — 6. 1599 (/44, NH)

19.  Ebiil-Fazl el-Allami — 6. 1602 (DI4, NH)

20.  Muhammed Bakibillah — 6. 1603 (DIA, [AA, NH)

2% Ahmet Aydm, “Sah Veliyullah ed-Dehlevi ve Dehlevilik”, (Doktora Tezi, Marmara
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, 2013), 135.

255 Mehmet Erdogan ve M. Sait Ozervarl, “Sah Veliyyullah”, DIA4, (istanbul: TDV Yay.,
2010), 38/262.

64



21.
22.
23.
24.
25.
26.
217.
28.
29.
30.
31.
82,
33.
34.
35.
36.
37.
38.
39.
40.
41.
42.
43.
44,
45.
46.
47.
48.
49.
50.
51.
52.
53.

Seyyid Sibgatullah Berveci — 6. 1606 (I44, NH)
Ibn Salim Yemeni — 6. 1611 (44, NH)
Abdiilkadir Bedatni — 6. 1615 (DI4, NH)
Muhammed Sadik — 6. 1616 (/44, NH)

Muhammed b. Fazlullah Burhanptri — 6. 1620 (D4, NH)

Hace Hidir Efgan — 6. 1625 (/44, NH)

Abdiilhadi Bedevani (44, NH)

Abdiilkadir b. Abdullah Ayderisi — 6. 1629 (I44, NH)
Tahir-i Lahori — 6. 1630 ([44, NH)

Tahir-i Bedahsi (/4A4)

Mirza Hiissmeddin Ahmed — 6. 1634 ([44, NH)

Seyh I1ahdad — 6. 1639 (44, NH)

Kerimiiddin Baba Hasen Ebdali — 6. 1640 (I44, NH)
Hamid-i Bingali — 6. 1640 ({44, NH)

Seyh Taciiddin b. Zekeriya — 6. 1641 (DIA, IAA, NH)
Seyh Abdiilhay Safabeyani — 6. 1644 (I4A4, NH)
Adem Benniri — 6. 1644 (I4A4, NH)

Muhammed Hasim-i Kesmi — 6. 1645 ([44, NH)

Mir Muhammed Numan — &. 1650 (I44, NH)

Molla Mahmud Fartki 6.1652 (D4, NH)

Omer b. Ali Hadrami — 6. 1653 ([44, NH)
Abdiilhakim Siyalkdti — 6. 1657 (44, NH)
Abdiilvahid Lahori (144, NH)

Abdiilvehhab Miitteki (/44, NH)

Muhammed Ma’sum Fariki — 6. 1668 (DIA4, [44, NH)
Kadi Muhammed Hiiseyin Canpiri — 6.1669 (NH)
Seyh Radiyuddin Bagalptiri — 6.1670 (NH)

Ahmed Berki — 6. 1671 ([44, NH)

Seyh Ebii’l-Kasim (Mahdiimzade) —6. 1671 ([44, NH)
Muhammed Ubeydullah Serhendi — 6. 1672 (I44, NH)
Seyh Vecihiiddin Gopamavi — 6.1672 (NH)

Mevlana Muhammed Sefi —6.1673 (NH)

Ivaz Vecih — 6. 1676 (DIA, NH)

65



54.
55.
56.
S7.
58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.
65.
66.
67.
68.
69.
70.
71.
72.
73.
74.
75.
76.
77.
78.
79.
80.
81.
82.
83.
84.
85.
86.

Bediiiddin Seharenpiri (44, NH)

Seyyid Ali Ekber Sadullah Han — 6. 1679 (NH)
Mir Seyyid Muhammed Kannici — 6. 1686 (NH)
Bedreddin Serhendi — 6. 1688 (/44, NH)
Seyfeddin Fartki — 6. 1696 ([44, NH)

Seyh Ahmed b. Ebii’l Mansur Kubamavi — 6.1700 (NH)
Kadi Ismetullah Leknevi — 6.1701 (NH)
Muhammed Hiiccetullah — 6. 1703 (/44, NH)
Molla Seyh Muhammed Kakuri — 6. 1706 (NH)
Molla Fesihiiddin Pehlavari Caferi Lahori — 6.1707 (NH)
Molla Haydar Kadihani — 6.1709 (NH)
Muhammed Sibgatullah (Kayy(im-i Zaman) — . 1710 (144, NH)
Abdiilehad Serhendi — 6. 1710 (/44, NH)
Muhammed Siddik — 6. 1719 ([4A4, NH)

Sah Abdiirrahim Dihlevi — 6.1719 (NH)
Emanullah Lahori (/44, NH)

Hace Muhammed Abdullah (/44, NH)

Hace Ubeydullah (44, NH)

Hasen-i Berki (44, NH)

Ishak Sindi (/44, NH)

Mevlana Kasim Ali Bedahsi (/44, NH)
Muhammed Said (/44, NH)

Muhammed Siddik Kesmi (/44, NH)

Molla Vecihu’r-Rabb (NH)

Mevlana Muhammed Faik (NH)

Molla Muhammed Ekrem Lahori (NH)
Muhibbullah-1 Mankpri (44, NH)

Nimetullah Geylani (/44, NH)

Nur Muhammed Piitni (44, NH)

Seyh Nizameddin b. Siikrii Sindi Tahtavi (NH)
Kadi Ebii’l Hayr Tahtavi (NH)

Celaleddin Muhammed Canptri (NH)

Molla Hamid Canpiri Hanefl (NH)

66



87.
88.
89.
90.
91.
92.
93.
94.
95.
96.
97.
98.
99.

100.
101.
102.
103.
104.
105.
106.
107.
108.
109.
110.
111.
112.
113.
114.
115.
116.
117.
118.
119.

Seyh Abdiisselam (Sah-1 Ala) ([44, NH)

Seyh Behram (/44, NH)

Yar Muhammed Kasim Talkani (/44, NH)

Hac1 Muhammed Efdal (44, NH)

Seyh Abdiilfettah Samdani Canptri (NH)
Selahaddin Muhammed Caferi (NH)

Muhammed Ismail (44, NH)

Seyyid Nir Muhammed Bedevani — 6. 1722 (DIA, I44, NH)
Molla Muhammed Kadilkudat Lahori — 6.1724 (NH)
Mevlana Molla Muhammed Said (NH)

Allame Ebi’l-Ferah (NH)

Molla Gulam Muhammed Lahori (NH)

Celebi Abdullah (NH)

Miiftii Ebii’l-Berekat b. Hiisameddin el-Hanef1 ed-Dihlevi (NH)
Molla Muhammed Cemil Canptri (NH)

Kadi Abdussamed Canpiiri (NH)

Molla Ebt Vaiz Bergami Bedatni (NH)

Seyyid Sah Gulam Hasaneyn Sahib Nedvi Pulvari (NH)
Seyyid Nizdmeddin Sani (NH)

Saadet Siikrullah (NH)

Seyyid Sah Veli (NH)

Mir Siraceddin (NH)

Seyyid Gulam Evliya (NH)

Seyyid Muhammed Said Nasir (NH)

Seyyid Muhammed Kazim (NH)

Mir Hazimiiddin (NH)

Kad: Seyyid Inayetullah Monkori (NH)

Sah Abdiirrahim (NH)

Molla Ziyatiddin Muhaddis (NH)

Seyh Ahmed Hatib (NH)

Emir Mirgan (NH)

Allame el-Ara (NH)

Hafiz Sa’dullah — 6. 1740 (44, NH)

67



120.
121.
122.
123.
124.
125.
126.
127.
128.
129.
130.
131.
132.
133.
134.
135.
136.
137.
138.
139.
140.
141.
142.
143.
144.
145.
146.
147.
148.
149.

Muhammed A’1a Tehanevi — 6. 1745°ten sonra (DIA, NH)
Mazhar-1 Can-1 Canan — 6. 1781 (DIA, [44, NH)
Azad-1 Bilgrami — 6. 1786 (DI4, NH)

Murteza Zebidi — 6. 1791 (DI, [44, NH)

Kayytm-i Cihan Muhammed Seyfullah — 6. 1797 ([4A, NH)
Bahrululim Leknevi — 6. 1810 (DI4, NH)

Senaullah Paniptti — 6. 1810 (DIA, I44, NH)
Muhammed Abdiilhak 11ahabadi — 6. 1815 (DI4, NH)
Abdiilkadir ed-Dihlevi — 6. 1815 (DIA, NH)
Refiiiddin ed-Dihlevi — 6. 1818 (DI4, NH)

Dildar Ali — 6. 1820 (DA, NH)

Abdiilaziz Dihlevi — 6.1824 (DIA, IAA, NH)

Abdullah Dihlevi — 6. 1824 (DIA, 44, NH)

Mevlana Halid-i Bagdadi — 6. 1826 (DIA4, [44, NH)
Fazl-1 Imam Haydarabadi — 6. 1829 (DIA, NH)

Sah Ismail Sehid — 6. 1831 (DI4, NH)

Ebt Said-i Fartki — 6. 1834 (DIA, 44, NH)

Sah Rauf Ahmed — 6. 1837 (44, NH)

Habibullah Kandehari — 6. 1849 (DIA4, NH)

Ahmed Said-i Faraki — 6. 1861 (44, NH)
Muhammed Abdiilhalim Leknevi — 6. 1868 (D[4, NH)
Abdiirresid Sahib Fariki — 6. 1870 (/44, NH)

Fazl-1 Hak Haydarabadi — 6. 1862 (DIA4, NH)

Keramet Ali — 6. 1873 (DI4, NH)

Muhammed Omer — 6. 1880 (/44, NH)

Muhammed Mazhar —6. 1883 ({44, NH)

Siddik Hasan Han — 6. 1890 (DI4, NH)

Rahmetullah el-Hindi — 6. 1891 (DI4, NH)

Senaullah Sebnehli (144, NH)

Seyh Muhammed Thsan (/44, NH)

1.6. Babiirlii Medreseleri

Fetdva-yi Hindiyye iizerine oldugu gibi Hind alt kitasindaki Islam1 ilimler tedrisatina

dair calismalar da iilkemizde yok denecek kadar azdir. 1300 yillik Islami gegmisinde

68



neredeyse 1.000 yili Tiirk hitkkimetlerine sahne olmus, ¢ok sayida Tiirk kokenli alim
ve sair de yetistirmis olan Hindistan medreseleri giiniimiizde de giigliikler icinde
varliklarini siirdiirmeye ¢alismaktadir. Fetdvd-yi Hindiyye'nin telif edildigi Alemgir
Sah devrinin belirgin sosyal degisimlerinin izlerini tasimaya devam eden bu
medreseler, fethinden giiniimiize Hindistan Miisliimanlarmin Islami sahsiyetlerinin
olusumu, korunmasi ve Islam Diinyas1 i¢inde varlik gdstermelerinde merkezi rol
oynamaktadir. Bu medreselerin tarihi siirecine goz atmak, Fetava-y1 Hindiyye’nin
nazariyat ve tatbikata dair bizlere énemli bilgiler sunacaktir. Hindistan’da Islam’mn
yayllmaya basladigt 700’lerden itibaren egitim faaliyetleri de yayginlasmaya
baslamistir. TabiGin ve tebe-i tabiindan olan alimler Sind ve Pencab’a hicret ederek
buralara Islami ilimlerin ilk tohumlarini atmislardir.?>® Heniiz Islami ilimler tedvin
asamasinda oldugu i¢in Hindistan’daki medreselerin bu ilk zamanlarinda da herhangi
bir muayyen miifredattan s6z etmek miimkiin degildir. Bu birka¢ asirdaki dersler
daha ¢ok alimlerin kendi goriisleri ¢ercevesindedir. Yeni fethedilen topraklar olmasi
hasebiyle de derin ilmi meselelerin naklinden daha ¢ok cami ve mescitlerde Islam’1
tanitic1 temel bilgiler diizeyinde dersler verilmistir. Gazneliler Selguklulardan da
once diizenli medreseleri desteklemistir. Hindistan’daki ilk yogun cami ve medrese
insast Gaznelilerle baslamistir. Gaznelilerin ardindan gelen Gurlular ise mevcut
yapilar1 ve miifredatlar1 iyilestirip daha kaliteli hale getirmistir. X1l ve XIV.
asirlarda Mogol zulmiinden kacan alimler ve aileleri sayesinde Hindistan’da, bilhassa
Lahor ve Delhi’de bir ilmi parlama olmustur. Bunun devamini saglamak igin
Hindistan’da hiikiim siiren ¢ogu yoneticiler alimleri maddeten desteklemis, diger
ilkelerden alimleri kendi iilkelerine davet etmistir. Babiirliller devrinde ise
Mogollarin ardindan bu sefer Sii Safevilerin uyguladigi siddet ve baskilar sebebiyle
hicret etmek zorunda kalan alimler, Osmanli iilkesinin haricinde Hindistan’a da
sigimmuigtir. Fakat Babiirliller Hindistan’a hakim olmadan 6nce gergeklesen cesitli

hadiseler bu islami birikimi neredeyse tikkenmenin esigine getirmistir. Oyle ki Babiir

256 Abdiilhamit Birisik, “Medrese: Hint Altkitasinda Medrese”, DI4, (Ankara: TDV Yay.,
2003), 28/333.

69



Sah, hatiralarinda kimi yerlerde ¢ok az sayida medresenin faaliyetlerine devam

edebildigini nakletmistir.2®’

Babiirlii sultanlar1 egitim ve Ogretime son derece Onem vermis, hatta egitim
politikalarin1  ideolojilerini destekleyecek tarzda olusturmuslardir. Ekber Sah
donemine kadar Delhi Sultanligi’ndan tevariis eden egitim sistemi, miifredatiyla
birlikte aynen muhafaza edilerek devam ettirilmistir. Gerek Delhi Tiirk Sultanligi
devri gerekse de Babiirlilerin ilk devrinde ihtiyag iftd ve kaza faaliyetleri
cergevesinde belirdigi i¢in Hindistan medrese miifredatlarinda agirlik fikih ve usal-i
fikih dersleri iizerine olmustur. Ekber Sah’in saltanatinin ilk yillarinda aynen
muhafaza edilen miifredat, bilahare Iran’dan gelen Sii alimler ve Hindular tarafindan
etki altina alinan Sultan’in fikri yapisindaki degismenin neticesinde miidahaleye
ugramigtir. Miifredat ilahi, riyazi ve tabii olarak iice bolinmis; Hindular ile
Miisliimanlar aym miiesseselerde ders gormeye baslamistir.?®® Giiniimiiz sekiiler
egitimine benzer bir sisteme ve bu sisteme paralel bir miifredata gecilmistir.?>® Ekber
Sah’in dikte ettirdigi bu miifredat, medreselerden farkli olarak Arapca yerine Farsca
talim ettirilmistir. Ancak bunun devletin himayesinde bulunan miiesseselerle sinirl
kaldig1 soylenebilir. Ciinkii bagta Miiceddidiler olmak iizere bir¢ok ilim ¢evreleri
klasik tedrisata devam etmistir. Imam-1 Rabbani’nin Mektibdt'inda yer alan birgok
mektup; ulema, imera ve mesayihi, Ehl-i Stinnet’i ve geleneksel egitim kurumlarini
muhafazaya sevk etmektedir. Ekber Sah doneminde fikri alanda yasanan miicadeleyi
daha iyi anlamak i¢in Bedalni ve Allami’nin eserlerini karsilastirmali olarak

incelemenin egitim bilimcileri acgisindan isabetli olacagi kanaatindeyiz.

Ekber Sah donemindeki eklektik fikir yapisi, Cihangir Sah ve Sah Cihan devirlerinde
takip edilmemistir. Fakat gerek Babiirlii hanedani gerekse de Hindistan sartlari,
Miisliimanlarin aleyhine olan karmasikliktan kurtulamamistir. Nitekim kardesi Dara
Stkith’un Ekber Sah gibi sapik oldugunu o6ne siirerek taht miicadelesine girmek
zorunda kaldigini belirten Alemgir Sah, nihayetinde onu miilhidlik sugundan idam

ettirmistir. Alemgir Sah’m gayretleriyle Hindistan’da fikri ve Kkiiltiirel hayat, Ehl-i

27 M. Nur Pakdemirli, Abdulhamit Biristk, “Hint Altkitas1 Geleneksel Ogretim
Kurumlarinda Yiritilen Din Egitiminin Gelisim Siirecine Tarihsel Bir Yaklasim”, Din
Bilimleri Akademik Arastirma Dergisi, C. 13, S. 2, (2013): 91.

28 pakdemirli / Birisik, 92.
2 Aydin, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint, 212.

70



Stinnet itikadinin geleneksel ¢izgisi lizerinde yeni bir inkilaba ve nizam hamlelerine
(tecdide) yoneltilmistir. Nitelikte oldugu kadar nicelik cihetinde de yasanan
degisime, Alemgir Sah déneminde Hindistan’daki genel niifus igerisinde Miisliiman
niifus oraninin %15’ten %30 civarina yiikselmesi Ornek gosterilebilir. Siyasi ve
ictimal olarak yasanan bu doniislimler egitim hayatin1 da etkilemistir. Molla
Nizameddin Sehalevi (6. 1748) tarafindan hazirlanan “Ders-i Nizdmi” miifredatinin
okutuldugu Frengi Mahal Medreseleri ve yeni bir miifredatla fikhu’l-hadis egilimli
Rahimiyye Medreseleri bu siirecte beliren iki yeni miiessese tarzi olmustur. Frengi
Mahal Medreseleri Ekber Sah oncesi egitim modeline benzer bir yolda ilerlerken,
Rahimiyye Medreseleri Abdiilhak Muhaddis Dihlevi’nin yolunu takip ederek hadis

ilimlerini merkeze koymustur.?%

Frengi Mahal Medreseleri: Leknev’de 1693’te Molla Nizdmeddin Sehalevi
tarafindan Alemgir Sah’mn tahsis ettigi bir binada kurulmustur. Bir diger adi
Nizamiye Ali Medresesi’dir. Ingiliz isgalinin ve Hindu yonetiminin son veremedigi

bu koklii kuruma iktisadi nedenler 1980 yilinda son vermistir.2%*

Molla Nizameddin’e nispetle “Ders-i Nizdmi” olarak bilinen bu miifredat ve sistem
on alt1 ders ve bu derslerin seksen dort kitabini igerir. Arapga ve akli ilimler
agirliklhidir. Arapga kitaplarinin sayisi yirmi bir; tip, mantik, matematik, ilm-i niicum
gibi ders kitaplarmin sayisi ise yirmi ikidir. Tefsir, hadis ve fikha dair kitaplarin
say1s1 otuz altidir.?®? 1826’da miifredata Ingilizce dersi eklenmistir. Bu medresenin
miifredatt Ahmet Aydin’in Yavana adli eserinde detayli olarak islenmistir. Sah
Veliyyullah, “Ders-i Nizami”yi ¢ok ders ve kitap igermesi ve bu sebeplerle
ogrenmeye karsi ilgiyi sondiiriip arastirmaya karst zamani daralttigr i¢in uygun
gormemigtir. Babast Sah Abdurrahim’in medresesi Rahimiyye’de daha farkli bir

sistem uygulamistir.2®3

Rahimiyye Medreseleri: 1660°’ta Delhi’de Sah Abdurrahim Sahib Dihlevi tarafindan
kurulmus, 1857 yilinda kapanmistir. Bu medresenin usuliinde hadis ilimleri merkeze

alinmig olup alet ilimlerine Ders-i Nizamiye gore daha az yer verilmistir. Fikih ve

260 A g.e., 261.
®1Ag.e., 214

262 pakdemirli, Birisik, “Hint Altkitas1 Geleneksel Ogretim Kurumlarinda Yiiriitiilen Din
Egitiminin Gelisim Siirecine Tarihsel Bir Yaklagim”, 92.

263 Aydin, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint, 243.
71



ustl-i fikih alaninda Hiddye, Serhu’l-Vikaye ve Menar gibi ortak kitaplarin yani sira
Telvih, Tavzih ve Miisellemetii’s-Siibit gibi eserler Rahimiyye Medreselerinde ayrica
okutulmustur. Miifredatin sonlarina dogru tasavvuf dersi de konulmustur. Sah
Veliyyullah, derslerin siralamasinda da degisiklige gitmis; Arap edebiyati, mantik,
felsefe, fikih, kelam gibi derslerden sonra okutulan hadis ve tefsir ilmini Arapga
ogreniminden itibaren hemen basa almistir. Tefsir dersleri i¢in de diger tefsir
eserlerinin taliminden ¢ok dogrudan ayet-i kerimelerden devam edilmesi, sadece
belirli ihtiyaclar s6z konusu oldugunda eski tefsirlere bakilmasi gerektigini
belirtmistir. Sah Veliyyullah’tan sonra ogullar1 ve Hindistan’in siyasi ve igtimal
tarihinde ¢ok biiylik yerleri olan Sah Abdiilaziz, Sah Refiiiddin, Sah Abdulgani gibi
alimler; bu medresede miiderrislik yapmis ve Urduca dilinin gelistirilmesinin
onciileri olmuslardir. Deobend ve Aligarh taraftarlar1 gibi daha sonra biiyiik capta
tedris faaliyetlerine yonelecek akimlar, ekseriya kendilerini Sah Veliyyullah’a nispet

etmislerdir. 2%4
1.6.1. Ingiliz isgalinde Hindistan Medreseleri

Ingiliz isgalinden sonra Hindistan medreselerinin sistemi bu iki medresenin
usullerine gore sekillenmistir. Ingiliz isgali doneminde kurulan medreselerde her iki
miifredatin mezcedildigi tedrisat da yapilmistir.?®® Fakat en dogru ve faydalisinin
nasil uygulanacagina dair tartigmalar da hi¢ bitmemistir. Bir taraftan iggalci
Ingilizlerin medreselerin maddi kaynaklari olan vakif mallarina el koymasi, resmi
dilin Farscadan Ingilizceye cevrilmesi, isgal yonetimlerini temellendirmek icin
Ingilizlerin Hindular1 egitmesi ve onlar1 devlet memuru, asker olarak istihdam etmesi
ve misyonerlik faaliyetleri gibi sebepler bu tartismalarin igeriklerinden en ©onde
gelenleridir. Devletsiz kalan ve Ingiliz isgal yonetimleri tarafindan her tiirlii yasak ve
engellemeye maruz birakilan medreseler, binbir giigliik altinda varliklarii ikame
etmeye calismistir. Kendi miiesseselerinden mezun olanlarin dahi bir tiirlii
Hiristiyanlasmadigin1 goren isgal yonetimi, Miisliimanlara yonelik asagilama ve
siipheye diisiirmek gibi misyonerlik faaliyetlerinden hi¢ vazge¢memistir. Ingilizlerin

bu siddetli diismanligr Miisliimanlart tek kurtulus ve tedris imkani olarak gérdiikleri

264 A g.e., 255

265 pakdemirli, Birisik, “Hint Altkitas1 Geleneksel Ogretim Kurumlarinda Yiiriitiilen Din
Egitiminin Gelisim Siirecine Tarihsel Bir Yaklagim”, 95.

72



medreselere sarilmaya sevk etmistir. Bilhassa 1857°deki basarisiz ayaklanmanin
ardindan devletten ve ordudan uzaklastirilan Hindistan Miisliimanlarinin varlik ve
kimliklerini koruma imkani sadece egitim sahasinda kalmistir. iste bu siiregte en
etkili ve Ehl-i Siinnet ¢izgili Deobend, Vehhabi karakterli Ehl-i Hadis, Hindu tesirli
Birelvi, Batici Aligarh, telifci Darii’n-Nedve gibi medrese ve ekoller ortaya
ctkmistir, 2%

266 Ahmet Aydin, “Babiirlii Medreseleri”, Derin Tarih Babiirliiler Ozel Sayisi, S. 20 (2022):
34-35.

73



IKiINCIi BOLUM

FETAVA-YI| HINDIYYE’NIN TELIiFi

2.1. Fetivi-y1 Hindiyye’nin Telif Siireci ve Alemgir Sah’in Katkilari

Hint alt kitasinda IslAm’in yayilmaya baslamasindan itibaren ilgili boliimlerde izah
etmeye c¢alistigimiz lizere iftd ve kaza faaliyetleri de baslamistir. Hem Gaznelilerin
meshur hiikiimdar1 Gazneli Sultan Mahmud hem Delhi Sultanligr padisahlarindan
Balaban ve Firtiz Sah hem de Babiirliiler Devleti kurucusu Babiir Sah, bir fikih alimi
olmakla birlikte ayn1 zamanda adaletleriyle meshur birer icraci olarak tarihe gegmis
isimlerdir (Bk. 1.2. Hint Alt Kitasinda Babiirliilerin Gerileme Devrine Kadar ifta
Faaliyetlerinin Tarihi Siireci: Sayfa 22-36). Fakat yogun Mogol istilalari ve taht
kavgalar1 Hindistan’da kurulan Islam devletlerini ciddi manada etkilemis ve zaman
zaman sosyo-politik ve kiiltiirel alanlarda ciddi kirilmalara neden olmustur. Bu
durum diger alanlarda oldugu gibi hukuki alanda da zafiyete sebebiyet vermistir.
Hindistan’in hassas cografi, siyasi ve kiiltiirel ortaminda idareyi siirdiirmeye ¢alisan
yoneticiler, ¢esitli ittifaklara girismek zorunda kalmislardir. Bu da geleneksel
cizgiden uzaklasmay1 veya odiin vermeyi gerekli kilmistir. Mesela babadan kalma
topraklarin1 kaybeden Babiir Sah, sirf yeniden oralar ele gegirebilmek igin
Safevilerle is birligi yaparak Oniki Imam admna hutbe okutmus ve kizil bashk
giyinmistir.?®” Bu durum Orta Asya Ehl-i Siinnet ulemas1 ve mesayihince siddetle
elestirilmistir. Babiir Sah zaman zaman Safevi destekli bu miicadelesinde basarili
olsa da nihai bir sonu¢ elde edememistir. Hindistan’1 fethettikten daha sonra
geleneksel ¢izgiye geri donen Babiir Sah, bu konudaki ilm1 alt yapisin1 ortaya koyan
ve Tirk¢enin manzum en giizel Orneklerinden biri sayillan meshur fikih kitabi
Miibeyyen der Fikh’1 kaleme almistir. Geleneksel ¢izgideki bu son tutumu onun
Hindistan’da giiclii bir sultan ve muzaffer bir komutan olarak taninmasina ciddi
katkida bulunmugstur. Fakat oglu Hiimayun Sah da Hindistan’daki saltanatini
kaybedince Safevilere siginmis ve Ca‘feriyye mezhebini tervig etmek zorunda
kalmistir. Bu durum Hiimayun Sah’in otoritesini olduk¢a sarsmistir. Babasinin

Oliimiinden sonra iktidar1 ele alan Ekber Sah, baslangicta geleneksel ¢izgiyi tutmus

257 Babiir, Babiirname, 20.

74



fakat zaman gectik¢e -yukarida da izah edildigi lizere- Hindistan’in hassas durumu
nedeniyle hem Hindu, Sih ve Hiristiyanlarla hem de Siilerle iyi iliskiler kurabilmek
icin danigsmani olan Ebii’l-Fazl’in da yonlendirmesiyle kendince yeni bir yol ihdas
etmistir. Siyasi konumunu gili¢lendirmek i¢in Hindu hanimlarla nikahlanmis ve muta
nikdhinin caiz olduguna dair goriis bildirmistir. Ekber Sah’m bu tutumu, kendisini
ictihat ehli olarak gordiigii konusundaki iddialar1 gii¢clendirmektedir. Bir¢ok tarihgi
tarafindan ¢izgisindeki degisimin Hindistan’in genel durumuyla bir ilgisi olmadig,
aksine kafa karigikligindan kaynaklandigi ileri siiriilmiistiir. Ekber Sah’imn oglu
Cihangir de babasina yoneltilen elestirilerden yana tavir almistir. Bu nedenle
babasini ifsat ettigini diislindiigii Ebii’l-Fazl’1 bir suikastla oldiirtmiistiir. Ancak
Ekber Sah, ogluna ¢ok ciddi bir tepki koymus ve hi¢bir zaman affetmemistir. Din-i

ilahi iddiasini son nefesine dek devam ettirmistir.2®

Bu durum basta imam-1 Rabbani Seyh Ahmed el-Fartki es-Sirhindi olmak iizere
birgok Siinni Alimin tepkisini ¢ekmistir. imdm-1 Rabbani’nin vermis oldugu tepkiyi
Mektubdt’inda yer alan yazismalardan anlamak hi¢ de zor degildir. Ekber Sah’in ani
Oliimiiniin neticesinde tahta ¢ikan Cihangir Sah, babasinin izlemis oldugu politikay1
terk ederek geleneksel ¢izgiye donmiis ve ulemanin takdirini kazanmigtir. Tlziik-i
Cihangiri adli kanuni diizenlemeleriyle adaleti tesis etmeye gayret etmistir. Cihangir
Sah’in oglu Sah Cihan ise donem donem geleneksel cizgiye yanasmissa da basta
oglu Dara Siiktih olmak tizere baz1 kisilerin yonlendirmesiyle Hinduizmin ve bazi
Hindu etkisinde kalmis stfilerin tesiri altina da girmistir. Bu durum Siinni ulema ve
mesayihin ileri gelenlerinden Ekber Sah’a da tepki gostermis olan Imam-1
Rabbani’nin oglu Seyh Muhammed Masum Far{ki basta olmak tizere bir¢ok alimin
Alemgir Sah’mn yaninda ve Cihangir Sah’in karsisinda konumlanmasina neden

olmustur.?%°

Alemgir Sah’in geleneksel yapiya ve Naksibendi-Miiceddidi sifilere yakinliginin
sebebi konusunda birgok yaklasim bulunmaktadir. Bu yaklasimlarin ilki Alemgir
Sah’in gercekten samimi, dindar bir Miisliiman oldugunu ileri siiren; ziihd, vera ve
takvasini yiiceltip onu Naksibendi-Miiceddidi halifeligine kadar ¢ikaran bir kabuldiir.

Bu kabule gore Alemgir Sah, mirza iken Seyh Nizam ve Seyh Muhammed Masum

268 Enver Konukgeu, “Ekber Sah”, D4, (Istanbul: TDV Yay., 1994), 10/542
269 Tosun, “Hint Alt Kitasinin Manevi Mimarlar1”, 77.

75



Fariki’yle yakinlagmig, hem Ehl-i Siinnet anlayisint hem de Miiceddidi safilerin
mesrebini daha o donemde igsellestirmis ve Seyh Muhammed Masum Fariki’den
irsat hirkasini giymis miibarek ve miimtaz bir sahsiyettir. O; dini ihya eden, alem-i
Islam’m adaletini yayan, alimleri ve stfileri himaye eden, kafirleri kahredip
yenilgiye ugratan, mazlumlarin imdadina kosan, Mekke ve Medine’nin fakirlerini
gozeten, selef-i salihinin eserlerini nesredip dirilten, hazineyi ve beytiilmali adaletle
yoneten, ordiigii takkeler ve istinsah ettigi mushaflarla geginen zamanm Omerii’l-

Faruk’u seklinde nitelenmektedir. Bir diger yaklasim ise soyledir:

Alemgir Sah, babasindan kahren aldigi saltanata megruivet kazandirma, rakip
mirzalart etkisiz hale getirme ve bir¢ok alandaki eksikliklerini kamufle edebilmek
icin Naksibendi-Miiceddidi siifilerle ve mutaassip dlimlerle yakin iliski kurmus,
goritintiste dindar bir hayat siirerek, seriati ikame iddiasinda bulunarak dindar

insanlari tarafina cekmeyi hedeflemistir.?"°

Bu ikinci yaklasim, daha ziyade oryantalist bakis agisini yansitmakta ve genelde
Babiirliillere 6zelde ise Alemgir Sah’a olan bir 6n yargiyr hissettirmektedir. Bu
husustaki tabakat miielliflerinin ve Islam ulemasmin genel kanis ise birinci goriise
daha yakindir. Biz de yapmis oldugumuz arastirmalar neticesinde bu goriisiin tarihsel
gerceklige daha uygun oldugu kanaatindeyiz. Alemgir Sah, daha sonra hayatini
inceleyecegimiz boliimde de anlatacagimiz iizere, seleflerinden ¢ok farkli bir
hiikiimdar portresi ortaya koymaktadir. O, hiikiimdarligin agir mesuliyetinden
¢ekindigi icin saltanat hakkindan vazgegmisse de babasi bu teklifi kabul etmemistir.
Bulundugu konumu en 1yi sekilde degerlendirme cabasi icerisinde bulunmus,
Dekken valiligi esnasinda maddi ve manevi ilimlerde kendisini gelistirmis, bu
konuda hiikiimdarligi esnasinda kendisine danigmanlik yapabilecek kisileri tespit
etmeye baslamig ve ileride yapacag: icraatlar1 heniiz tahta ¢ikmadan planlamistir.
Yapmay1 diisiindiigii icraatlardan biri de miifti ve kadilara basvuru eseri olacak,
hukuk anarsisini engelleyecek ve toplumu kolaycilik hastaliindan kurtaracak bir
fikih kitab1 viicuda getirip adalet nizamini giicii yettigince buna uygun tesis etmekti.
Daha mirzalik giinlerinde bu diisiincelerini Burhanpurlu Seyh Nizdm’la paylasmis ve
hangi kitaplarin toplanip hangi alimlerle telif heyeti kurulacaginin tespitine o

zamandan baslanmasini kendisinden istemistir. Tahta ¢iktiktan sonra da ilk firsatta

270 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 10.

76



sarayda kendine ait kiitiphanede 6zenle tespit edilip diinyanin dort bir tarafindan
biiylik masraflar edilerek getirtilen genis bir Hanefi fikih koleksiyonu olusturmustur.
Fetava-y1 Hindiyye’nin telif heyetine de bu eserlerden istifade etme imkani
saglamistir. Alemgir Sah, basta Kanun-1 Alemgiri olmak iizere birgok kanun ihdas
etmis ve miimkiin oldugunca Hanefl mezhebinin fetvaya medar olan goriiglerini
tercih etmeye calismistir. Ancak zaman zaman Hindistan’in ve devletin o zamanki
ihtiyaclarinin 6zel durumuna binaen basta Safii mezhebi olmak iizere diger
mezheplerin de goriislerinden faydalanildig1 goriilmektedir.?’* Fetdvd-yi Hindiyye,
baslangigta dar bir telif heyeti tarafindan kaleme alinmaya baslanmistir. Zaman
icinde Sultan’in bargahma®’? iltifat ederek sectizi ve maas baglattigi alimler
arasindan yetenekli ve ehliyetli olanlar1 da dahil etmesiyle yaklasik kirk bes kisilik
genis bir heyet olugsmustur. Bu heyetin hem seciminde hem de sevk, idare ve
teftisinde asil sorumlu, Seyh Nizadm’dir. Ancak Alemgir Sah da siirekli telif siirecinin
icinde teftis ve tashih basta olmak {izere hemen hemen biitiin asamalarda yer almis,
zaman zaman giinii birlik zaman zaman da giin asir telife katkida bulunmaya gayret

gdstermistir.?’3

Alemgir Sah, sadece eserin telif emrini vermemis; heyette bulunacak alimleri tespit
etmis, onlar1 uzmanliklarma ve kariyerlerine gore gorevlendirmistir. Bununla da
kalmamus, eserin etkisinin arttirilmasi i¢in 6zel caba sarf etmis ve ¢ok sayida istinsah
ettirerek yayginlasmasmi saglanstir.?’* Bircok Islam devletine bu niishalardan
gondererek Islam Diinyasi’nda da hukuk birliginin saglanmasi1 yolunda caba sarf

etmistir.2’®

Alimleri secmenin ve finanse etmenin otesinde tarihi kayitlar, Alemgir Sah’in
projeye bizzat katildigim1 da kaydetmektedir. Sah Veliyyullah, babasi Sah
Abdiirrahim Dihlevi tarafindan anlatilan ve Alemgir Sah’in yakin ilgisini gosteren
bir olay1 nakletmistir. Sah Abdiirrahim, sorumlulugunu istlendigi kismi incelerken

bir sorunla karsilasmisti. Daha fazla arastirma yaparak karigikligin kaynaginin

21 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 11-12.
22 DA, “Bargah”, DIA, (istanbul: TDV Yay., 1992), 5/70.
273 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 31.

214 Mouez Khalfaoui, Pluralism and Plurality in Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, (NJ USA Gorgias Press, 2021), 60.

275 el-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, 130.

77



derleyici tarafindan iki farkli anlatimin birlestirilmesi oldugunu kesfetmis ve kendi
diizeltmesini kenarlara not almisti. Fetdva-yi1 Hindiyye’nin bir biitlin olarak
derlenmesine nezaret eden Seyh Nizam, kitabin yazimimi ve diizenlenmesini
yakindan denetledigi belirtilen Alemgir Sah’a, her giin devam etmekte olan
calismanin birka¢ sayfasini okumaktaydi. S6z konusu boliimiin okundugu giin Seyh
Nizam yanliglikla Sah Abdiirrahim’in notunu kafa karistirict metinle birlikte
okumustu. Sultan; karisikli§i hemen fark etmis ve alimden bolimii agiklamasini
istemis, bu da sonunda Sah Abdiirrahim’e kadar uzanan bir sorusturmaya yol agmis
ve Sah Abdiirrahim’in azledilmesiyle sonuclanmistir. Bu giinliikk okumalarin,
derlemenin sekiz yillik siiresi boyunca mi yoksa sadece projenin son kontrolii
sirasinda m1 devam ettigi belirtilmemistir. Yine de anlatilanlar, Alemgir Sah’in
Fetava-y1 Hindiyye’nin igerigine yogun bir ilgi duydugunu ve bilgili bir sekilde
degerlendirdigini  gostermektedir. Niishalarin bu sekilde diizenli olarak
incelenmesinin, kendi kanun koyuculugu iizerinde 6nemli bir etkiye sahip olacag: ve
fikih alimleri {izerinde de miispet bir tesir birakarak sahsi otoritesini arttiracagi

diistiniilebilir.?"®

Fetdva-yi Hindiyye, kendisinden 6nce gelen hemen hemen biitiin Hanefi kaynak
eserleri géz oniinde bulundurup 6zellikle kendi donemine yakin, cografyasina 6zgi
eserleri mezceden ve toplum maslahatina gore racih goriisleri esas alarak tercihlerde
bulunan yaklasik kirk bes kisilik bir alim heyeti tarafindan kaleme alinan ve bir
hiikiimdar tarafindan finanse edilip incelenen kolektif bir telif eserdir.?’’ Telif
heyetinde yer alan alimlerin kimler oldugu ve hangi sorumluluklarla mesul
tutulduklart konusunda net bir bilgi yoktur. Biz, telif heyetiyle ilgili boliimde gerek
tabakat kitaplarindan gerekse de konuyla ilgili yapilan ¢aligmalarda yer alan bilgileri,
giiclimiiz yettigince bir araya getirerek katki saglamaya gayret edecegiz. Ancak sunu
ifade etmek isteriz ki gerek Alemgir Sah’in bireysel ¢abalar1 gerekse de devletin
imkanlarin1 seferber etmesi, Hint Hanefi geleneginin zirvesi olarak goriilebilecek
Fetava-y1 Hindiyye gibi 6nemli bir eserin telif edilmesine vesile olmustur. Yiizlerce

kaynak eserin ve onlarca alimin seferber edildigi bu kolektif c¢aligma hem

26 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 9.

21" Mouez Khalfoui, “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of Religious
Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”, Bulletin of the School of Oriental
and African Studies, vol. 74, Issue 1, (February 2011): 88.

78



zamanindaki iftd ve kaza faaliyetlerini hem de giiniimiize dek yazilan bir¢ok eseri
derinden etkilemistir. Fetdvd-yi Hindiyye’'nin Ozelliklerine dair genis bilgi ilgili

boliimde sunulmaya calisilacaktir.?’®

Bazi oryantalistlere gore Alemgir Sah, Fetdvd-yi Hindiyye'yi kaleme aldirirken
sadece hukuki bir metin meydana getirmeyi amaglamamis; ayrica ulemay biiyiik bir
projeyle oyalayip onlar1 finansal olarak desteklemeyi ve bdylece kendi tarafina
¢ekerek politikadan uzaklastirmayr hedeflemistir. Osmanli’da da Mecelle’nin
telifinde ayn1 amacin giidiildiigii, bu goriis sahiplerince ileri siiriilmektedir.?’® Yine
benzeri oryantalist kaynaklar tarafindan Alemgir Sah’in Fetdvd-yi Hindiyye'yi
kaleme aldirirken bir taraftan Islam hukukuna olan istiyakini besledigi, diger bir
taraftan da Fetdvd-y1 Hindiyye vesilesiyle iktidarina mesruiyet sagladigi ve Fetdvd-yi
Hindiyye heyetine kazandirdigi yeni sayginlik ve sohretle imparatorluk
topraklarindaki insanlar1 kendine daha iyi hizmet etmeleri yoniinde tesvik ettigine
dair iddialar ileri siiriilmiistiir.?®° Ancak bizce bu tip bir yaklasim, Alemgir Sah’a
kars1 olan 6n yargilarin ve diismanligin bir tezahiirii olabilir. Ayrica Alemgir Sah,
sadece Fetava-yi Hindiyye’'nin yazildigi donemin hiikiimdari degil, ayn1 zamanda

Fetdvd-y1 Hindiyye nin hamisi ve miinekkididir.?!

Alemgir Sah tarafindan yakininda yer alan ve kendisini destekleyen alimlerin bu telif
heyetine dahil edilmesi, yonetimde s6z sahibi olmaya ¢alisan ulemay1 mesgul edecek
bir gayretten ziyade Sah’in alim dostlarina sundugu serefli bir hizmet olarak
goriilebilir.?8? Telif siiresince alman diizenli maasa ek olarak alimlerin bir kismi,
hiikiimet idaresinde veya baska ileri diizey gorevlerde yer almislardir.?®® Bu siireg,
onlari siyasi hadiselerden uzaklagtirmamistir. Nitekim Fetdvd-yi Hindiyye’nin telif
siireci, Alemgir Sah’in toplam hiikiimdarlik siiresinin altida birinden daha az bir

zaman dilimine denk gelmistir.

278 Bkz. 2.4. Fetava-y1 Hindiyye’nin Ozellikleri, 110 vd.

219 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 63.

20 A.g.e., 67.
21 A g.e., 68.
282 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 19.
23 Ag.e., 19.

79



2.2. Alemgir Sah

Altinc1 Babiirli Sultam1 Padisah-1 Gazi Alemgir Ebii’l-Muzaffer Muhammed
Muhyiddin Evrengzib, 3 Kasim 1618’de Malva’da diinyaya gelmistir. Annesi
Miimtaz Mabhal, babas1 ise Sah Cihan’dir. Ailenin {i¢iincli ¢ocugudur. Doneminde
yasayan bir¢ok alimden ders alarak dini ve diinyevi ilimlerde kendini gelistirmis,
Kur’an ve Siinnet bilgisine sahip bir alim olmustur.?®* Hintgenin yan1 sira Arapca,

Farscay1 da 6grenmistir.?®

Siyasete hi¢ merakli olmamasina ragmen hanedana mensubiyeti miinasebetiyle
cesitli siyasi ve askeri gorevlerde bulundu. Dekken, Gucerat, Belh ve Multan’da
valilik yapti. Babasinin emir ve talimatlariyla birgok bolgede sefere c¢ikti ve
bircogunda muzaffer oldu. Hemen hemen higbir savasta yenilmemis muzaffer bir

komutand.28®

Babasina tahttaki haklarindan feragat etmek istedigine dair bir mektup yazdi ancak
bu talebi kabul gormedi. Dekken valiligi esnasinda yakindan tanima firsati buldugu
Burhanpurlu Seyh Nizdm ve Naksibendi-Miiceddidi tarikatinin ileri gelenlerinden

Seyh Muhammed Masum Fariki’den oldukga etkilendi.?®’

Ozellikle Seyh Muhammed Masum Fariiki’nin telkinleriyle taht miicadelesinde daha
istekli davrandi. Babasinin, kardesi Dara’ya olan asir1 iltifatlarini hi¢ onemsemedi ve
kendisine verilen diisiik biitceyi umursamad1.?®® Sapkin gériislii olduguna ve biiyiik
dedesi Ekber’in yolundan gittigine inandigi kardesi Dara Siikih’un, babasini
etkileyerek tahti ele gecirmesine engel olmak i¢in babasinin hastalifin1 da firsat
bilerek taht miicadelesine basladi.?®® Alemgir baslangigta Dara’yla savasmak icin
yola ¢ikmigsa da babasmin takindigi tutum nedeniyle onunla da karsi karsiya
gelmesine sebep olmustur.’®® Bu miicadelede Siinni ulemadan ve Naksibendi

mesayihinden biiyiik destek gordii. Onun Siinni ulema ve mesayihe yakinlagsmasinin

284y, Hikmet Bayur, Hindistan Tarihi, 2. bs., C. 2, (Ankara: TTK Basimevi, 1987), 229.
28 e|-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, 130.

286 Bayur, Hindistan Tarihi, 229.

287 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 231.

288 A g.e., 273.

29 A g.e., 272.

29 Bayur, Hindistan Tarihi, 234.

80



nedenlerinden birinin de kardesinin goriislerine karsi olan bu sinifin destegini
kazanmak oldugu iddia edilmistir.?%! Tahta gectikten sonra Safevilere siginmak iizere
yola ¢ikan kardesi Dard’yr yakalattirip muhakeme sonucunda zindik olduguna
hiikkmedilerek idam ettirdi.?®> Alemgir sadece Hint ulemasiyla degil ayn1 zamanda

Tiirkistan ulemasiyla da iyi iliskiler kurmay1 vizyon edinmisti.?%

Taht miicadelesinde kardeslerini birer birer etkisiz hale getirdi. Babasinin sihhatine
kavusmasindan sonra da hiikiimdarlik iddiasin1 devam ettirerek onu hapse attirdi.?%
Bu durum birgok ¢evre tarafindan gayrimesru goriilerek kendisine degisik ithamlarda
bulunulmasma neden oldu.?®® Oyle ki devletin baskadis1 birgok deliller ileri siirerek
onun adina hutbe okumay1 reddetti. Ancak donemin ileri gelen alimlerinden Seyh
Abdiilvahhab, ileri siiriilen akli ve nakli delillerin tetkikini yaptiktan sonra Sultan’in
(Sah Cihan) ¢ok zayif diistiigiinii ilan etti. “Bilincini kaybetmistir. Yiice Yaratici’nin
harika emanetleri olan insanlarin islerinin diizenlenmesi, refahi ve konforu gibi
imparatorlugun idari mekanizmalar tlizerindeki kontroliinii kaybetmistir. Hutbenin
bu kosullar altinda saltanat ve hilafete layik olan ogul (Alemgir Sah) adina okunmasi
ser’an caizdir,” diyerek baskadiy1 ve diger ulemay: ikna etti. Alemgir Sah, Seyh
Abdiilvahhab’a kendi adina cuma ve bayram namazi kildirma izni verdi ve onu
oliimiine (1675) kadar siirdiirecegi imparatorlugun en yiiksek ifta ve kaza mercii olan
kadilkudathiga atayarak odiillendirdi. Seyh Abdiilvahhab, Alemgir Sah’m bidatlarla
miicadele politikasin1 sonuna kadar destekleyerek hi¢ tavizsiz uyguladi. Seyh
Abdiilvahhab’in Siilere ve Bin Yilci diisiinceye sahip olanlara karsi diismanliginin
kendi aile ge¢cmisinden kaynaklandigr iddia edilmistir. Seyh Abdiilvahhab,
Alemgir’in zamaninda zenginlik ve niifuz bakimindan yiikselen Patan’daki Siinni
Bohra topluluguna mensuptu. Siinni Bohralar XV. yiizyilda, XII. yiizyildan beri
Gucerat’ta ikamet eden Sii Ismaili Bohralardan ayrilmisti. Aralarindaki ayrilik ise
XVI. yiizyilda hayatin1 Mehdevilere kars1 ¢ikmaya ve Ismaili Bohralara Siinni itikad:
kabul ettirmeye, onlar1 “yeniden egitmeye” adamis olan Seyh Abdiilvahhab’in

biiyliikbabasi, Muhammed b. Tahir Patani’nin (6. 1578) c¢abalarinin da yardimiyla

291 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 28.
292 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 274.

293 Bayur, Hindistan Tarihi, 248.

2% Eisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 280.

29 Bayur, Hindistan Tarihi, 250.

81



giderek daha siddetli bir hal almisti. “Sii karanlig1 ve diger sapkinliklar, kabilesinin
kalbinden temizlenene kadar basina sarik sarmayacagmna dair yemin ettigi
nakledilmektedir”.?®® Ekber’in 1572-73’te Gucerat’a yaptig1 sefer sirasinda bizzat
basina sarik sarmasi ve c¢abalarinda ona yardim edecegine dair s6z vermesi onu
cesaretlendirmistir. Daha sonra Muhammed b. Tahir, Ekber’in hiikimetinin bazi
Siileri devlet kadrolarinda yiikseltmesi ve hatta onlar1 Gucerat’in yonetimine dahil
etmesinden dolay1 hayal kirikligina ugrayarak sarigini ¢ikarmistir. Ekber’e tekrar
basvurmak i¢in Agra’ya dogru yola ¢ikmis ancak 1578’de Seharanpur ve Burhanpur
arasinda seyahat ederken sehit edilmistir.?’

Saltanati ele gegirdikten sonra Alemgir lakabmi alan Evrengzib, seriata olan

298

bagliligi™ ve ulemaya olan ikramlar1 sebebiyle “Muhyiddin” olarak da anilmaya

baslanmustir.?*°

Dekken’de basladigi ilmi faaliyetlerini saltanatinda da devam ettirmistir. ileri yasina
ragmen Kur’an’1 hifzetmekten geri durmamis ve bizzat kendi eliyle defalarca istinsah
etmistir.3® Seckin alimlerden olusan ulemi meclisinde sik sik bulunup®® ilmi
konulardaki yetkinligini arttirmaya g¢alismustir. Alemgir Sah’m istifade ettigi

alimlerin bazilart sunlardir:

Danismend Han

Sa‘dullah Han

Seyh Ahmed Molla Civen
Seyh Abdiilkavi Burhanptiri
Mir Muhammed Hasim Gilani
Molla Abdiillatif Sultanp(iri
Seyyid Muhammed Kannevci
Seyh Nizam Burhanptri

© © N o g b~ w D

Seyh Muhammed Masum Fariki (Imam-1 Rabbani’nin oglu)

2% Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal
Sovereignty”, 18.

27 A g.e., 18.

298 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 277.

299 Sheikh, 20.

300 Tryschke, “Iftiraya Ugranus Bir Babiirlii Sultan1 Alemgir Evrengzib”, 99.
301 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 282.

82



10.  Seyh Seyfeddin Fariiki (Imam-1 Rabbani’nin torunu)

Bu alimlerin yan1 sira gerek mektuplasarak gerekse de birebir goriiserek daha bircok
alimden istifade etmistir. Fetdvd-y1 Hindiyye’nin miellifleri de bu alimlerden
sayilabilir. Sultan Evrengzib’in gerceklestirdigi iki icraat ona kendisinden Onceki
Babiirlii hiikimdarlarindan ayri bir deger kazandirmistir. Birincisi ortaya bir ¢aligma
ve eser koymayan hicbir alime riitbe, mal ve hediye vermemistir. Boyle bir

uygulamanin onlar1 tembellige itecegini diisiinmiistiir.3%?

ikincisi ise seriatin ikamesi konusunda son derece titiz olan Alemgir Sah Naksibendi-
Miiceddidi mesayihinin de yonlendirmesiyle Hinduizmden Isldim’a sokulmaya
calisilan orf ve adetleri tespit ettirip, Miisliimanlarin bidat sayilabilecek bu fiillerden

menedilmesi yolunda 6nemli miicadeleler vermistir.3%

Hazreti Muhammed ve Dort Halife (HiilefA-yr Rasidin) sonrasi siirecte Islam
inancinin monarsik devlet yonetimleri {lizerinde giderek asman hakimiyeti onun

doneminde yeniden tahkim edilmistir.3%*

Ayrica Hindistan’in kiiltiirel olarak da Islamlastiriimasi icin bazi tedbirler almustir.
Cihangir ve Sah Cihan da Miislimanlarin Hindulasmasini engellemek icin idama
varan bircok tedbirler almuslarsa da Alemgir, bu konuda biitin Hindular1 devlete
diisman etmeyi goze almis ve Misliimanlar arasinda misyonerlik faaliyetleri
yapanlari cezalandirip fitne yuvasi olarak gordiigii bazi mabetleri yiktirmistir.3%
Yine bu dogrultuda bazi gayriislami yerlesim birimlerinin isimlerini degistirmis ve

6

kimi tapmnaklari yiktirip malzemesinden cami yaptirmistir.3%®  Saltanatinda

yasaklanan bazi fiiller su sekilde siralanabilir:

1 Hindu hanimlarla evlenmek.
2 Musiki ve raks.3%’

3. Dul intiharlar.
4

Mezhepler arasi zaruret olmaksizin intikal (Telfik).

%02 g]-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, 131.

303 Eisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 278.
304 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetAva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 87.
%05 Bayur, Hindistan Tarihi, 260.

306 Eisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 287.
%7 A.g.e., 283.

83



S. Nevruz ve Mihrican bayramlarinin kutlanmas.3%

6. I¢ savaslarda ele gegirilen cocuklarin igdis edilmesi.

7. Miisliimanlara misyonerlik faaliyetlerinde bulunulmasi.

8. Kendisine secde edilmesi.3®

9. Gerek merkezde gerekse de tasradaki israfa varan gereksiz mali tasarruflar
yasaklamas1.31

10. Sultanlarca Racput hiikiimdarlarina tilak (yiizde alin kismina siiriilen kirmizi
veya siyah renkli kina) yapilmas1.3!!

11.  Sarayda miineccimlik yapilmas.3!?

12.  Paralara kelime-i sehadet ve benzeri dini sembollerin konmas1.31®

Ekber, zamaninda gayrimiislimlerden kaldirilan cizye vergisini yeniden yiiriirliige
sokmustur.3** Bunu hazineye gelir getirmesi icin degil Hindularmn Islamlasmasi icin
yapmistir.3*> Nitekim 10 milyonlarca rupi tutan seksen gesit vergiyi kaldirmis®!® ve
bircok mabetten yiiksek vergiler almak yerine diisiik miktardaki cizye almay1 tercih

etmistir.3!’

Alemgir, dedesi Ekber gibi 1slahatc1 bir yoneticidir.3!® Fakat basta ekonomik krizler
olmak lizere buhran donemlerinde bu konuda esneklik gostermis ve bazen de af
yoluna gitmistir. Cizye vergisinin Babiirlillere askeri agidan ciddi destekleri olan
Racput toplumu ile Babiirlii yonetimi arasindaki giiveni sarstigina dair iddialar

asilsizdir. Ciinkii Babiirliiler devlet hizmetinde bulunan Hindulardan hi¢bir zaman

%8 Bayur, Hindistan Tarihi, 237.

39 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 282.
810 A g.e., 282.

$11Ag.e., 282.

812 A.g.e., 283.

313 Bayur, Hindistan Tarihi, 237.

314 Eisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 290.
815 Bayur, Hindistan Tarihi, 286.

316 A g.e., 238.

817 Ag.e., 287.

318 A.g.e., 230.

84



cizye almamistir. Ancak Racputlarin statii ve mansablarini diistirdiigiinden devletten

soguttugunu soyleyebiliriz.31°

Yine Hindu dinine mensup olan Maratalarin mansabdarlar arasindaki sayisi ve
konumu yiikseltilmis; Alemgir bu vesileyle Miisliimanlar arasinda oldugu gibi
Hindular arasmnda da dengeyi saglamistir.’® Buna ragmen Alemgir’in dini
siyasetinden rahatsiz olan Racputlar Alemgir Sah’in ¢ocuklarindan 6nce Muazzam’1,
sonra da Ekber’i kandirmaya ¢alismis; Ekber’de muvaffak olmuslardir. 70.000 kisilik
biiyiik bir ordu toplamis olmalarina ragmen Alemgir’in ince bir savas hilesiyle hig

savasmadan dagilip saga sola kagismuslardir.32

Alemgir mansabdarlar arasinda Barhane’de Ehl-i Siinnet ulemasmi gozetmis ve
ecdadinin hilafina farkli din ve mezhep mensuplarin1 degil onlar1 6n plana ¢ikarip

822 Alemgir devlet kadrolarina atamalar yaparken kendi

istisare  yapmuistir.
destekgilerini ne kadar kayiriyor izlenimi vermis olsa da burada din ve mezhep
farkliliklarini tek kistas gérmemistir.3?® Alemgir Sah’m bu tutumu Hindular arasinda
Islam’in yayilmas1 acisindan miispet sonu¢ vermis, onun déneminde Hindistan’in

genel niifusu igerisinde Miisliiman niifusun oran1 %15’ten %33 civarma ¢ikmugtir.3%*

Alemgir icraatlarma seriatla mesruiyet kazandirmaya 6zen gostermistir. Seriatin
uygulanip uygulanmadigina dair muhtesipler tayin eden Alemgir Sah, bu konuda
titizlik gosterilmesini istemigse de umdugu diizeyde bir basar1 elde edememis
goriilmektedir.’?® Hint, fran ve Turan ulemasiyla olan yakin iliskileri hem onu

sevilen bir sultan haline getirmis hem de genis bir istihbarat imkan1 saglamustir,32°

Alemgir Sah selefleri gibi yiiksek maliyetli mimari eserler insa ettirip sanatsal

faaliyetleri ve edebiyat¢ilar1 desteklemek yerine ilmi ¢aligmalarin gelistirilmesi ve

319 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 291.
S0 A.g.e., 296.

%21 Bayur, Hindistan Tarihi, 291.

322 Eisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 282.
823 Bayur, Hindistan Tarihi, 241.

24 Ag.e., 260.

825 Ag.e., 243.

326 A.g.e., 248.

85



Islam kiiltiiriiniin yayginlastirilmas1 yolunda icraatlar gergeklestirmistir.>*’ Onun
doneminde bircok medrese acilmis ve fikih egitimi desteklenmistir.3?® Ekber Sah
doneminde egitime dair yapilan ve Arabi ilimlerle birlikte fikih ilminin
zayiflamasma yol acan diizenlemelerden®®® vazgecilmis ve yeni miifredatlar
uygulanmaya baslanmistir. Frengi Mahal ve Rahimiyye Medreselerinin miifredatlar
konusunda ilgili bolimde bilgi verildi. Bu iki ekol giiniimiiz Hindistan, Pakistan,

Banglades ve Afganistan’da tesirlerini hala devam ettirmektedir.3°

Gengliginden itibaren stfiyane bir hayat siiren Evrengzib gecit térenlerinde ve taht
tizerindeki kabullerinde ihtisamli kiyafetler giyinse de genel itibarla basit ve
zahidane bir hayat siirmeye gayret etmistir. Kisisel ihtiyaclarini kargilamak icin takke
dikip mushaf istinsah ettigi nakledilmektedir. Aile hayatinda eslerinden ¢ok kizlar
ve kiz kardesleriyle istisarede bulunmus, bazilarinin ihanetleriyle daha da kendi igine
kapanmistir.®*! Ornegin en biiyiik kiz1 Zibiinnisa’y: isyan eden oglunu destekledigi

i¢cin hapsettirmistir.332

Ogullar1t Muhammed Sultan (d.1639), Muhammed Muazzam (d.1643), Muhammed
Azam (d. 1653), Muhammed Ekber (d. 1657) ve Kambahs’la (d. 1667)3% iliskilerini
daima seviyeli tutmus; saltanatina gelebilecek herhangi bir sikintiyr engellemek igin
onlart siirekli gdzetim altinda bulundurmustur. Ornegin riisvet alan oglu Muazzam’1
cezalandirmaktan ¢ekinmemistir. Mirzalarin 6deneklerini siirekli sinirli tutmus, isyan
edecek bir biitce olusturmalarim engellemeye calismistir.33* Daha ziyade torunlariyla
yakinlasmis ve onlart 6n plana ¢ikarmistir.®® Biitiin aldig1 tedbirlere ragmen

Alemgir, babasina kars1 yaptig1 taht miicadelesini bircok ogluyla da yasamistir.3%

321 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 283.
828 Bayur, Hindistan Tarihi, 238.
329 Aydin, Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzas: Hint,212.

30 Ahmet Aydin, “Babiirlii Medreseleri”, Derin Tarih Babiirliiler Ozel Sayisi, Ozel Say1 20
(2022): 32.

33% Eisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 281.
832 A g.e., 293.

333 Bayur, HindistanTarihi, 232.

3% Fisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 302.
85 Ag.e., 304.

336 Bayur, Hindistan Tarihi, 232.

86



Ancak kiz ve erkek evlatlarmin egitimi i¢in bliyilk ¢aba sarfetmekten geri
kalmamistir. Alemgir Sah, babasiyla olan taht kavgasini yumusatarak ve aralarmdaki
iliskinin 6rnekligini evlatlar1 yanindayken zaman zaman dile getirerek bu konudaki

yanlis anlasilmalara kendince engel olmaya ¢alismustir.>®’

Alemgir Sah’a babasi Sah Cihan’dan yaklasik 25.000 kitaptan olusan biiyiik bir
kiitliphane kalmigtir. Biiyiik dedesi Hiimdyun zamaninda Sir Sah’in sarayinda
kurulan devasa kiitiphane o donemin en biiyiiklerindendir. Alemgir Sah
seleflerinden miras aldigi bu biiyiik birikimi olaganiistii bir comertlikle daha da
genisletmistir. Fetavd-yi Hindiyye’nin telif heyetinin {iyeleri bu kiitliphaneden

istifade hakkina sahip olmuslardir,33®

33 ye distaki diismanlarla miicadele

Hayatinin son donemine dek igteki isyanlarla
etmeye devam eden Evrengzib; bir¢ok beldeler fethetmis, sinirlar1 tabii genisligine
ulastirarak Hint alt kitasin1 hakimiyeti altina almistir.>*° Hemen hemen higbir savasta

%41 fleri yasina ragmen fil iizerinden kilicin1 ve

yenilmemis muzaffer bir komutandir.
mizragimi sallayarak bu konudaki istiyakin1 askerlerine gostermekten geri
durmamistir.®*? Alemgir ayrica Tibet ve Arakan civarindaki birgok dariilharp

konumundaki yeri dariilislama dahil ederek gazilik unvanini da almustir.343

Alemgir iceride Racputlara karsi her ne kadar Maratalar1 desteklese de onlarin tam
olarak itaatini saglayamamistir. Ogullarin1 ve en iyi komutanlarini onlarin {izerine
gondermisse de Maratalar, Kutupsahiler ve Adilsahiler arasindaki ittifaklar ve
ihtilafli olaylar nedeniyle mevcut durum iginden ¢ikilmaz bir hale gelmistir. Nihayet
olaya kendisi miidahale etmis; devlet hazinesinin 6nemli bir kismini harcamak
ugruna da olsa bu iic muhalif grubu da itaat altina almustir.>** Burada oldugu gibi

islerini vekaleten ¢ozmek yerine asaleten halletmis ve genellikle ordusunu kendi

337 Eisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 280.

38 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 27-32.

839 Ag.e., 289.
%0 A g.e., 280.
%1 Bayur, Hindistan Tarihi, 229.
%2 A g.e., 229.
33 Ag.e., 254.
%4 A.g.e., 302.

87



komuta etmistir.3*> Alemgir ayrica kabiliyetli devlet adamlarini ve komutanlarimi da

siirekli mesgul ederek gaile ¢cikarmalarini engellemistir.34

Yaptig1 uzun askeri seferleri tarihgiler, siyasetgiler ve iktisat¢ilar tarafindan elestiri
konusu edilen sultan, toplum arasindaki birligi sarsmak ve hazineyi bosaltmakla
suclanmigtir. Ciinkii fetihlerden elde edilen gelirler, askeri ve siyasi anlagmazliklarin
yol actigt ekonomik darbogazi asmaya yeterli gelmemistir.®*’ Ayrica Alemgir
doneminde sinirlarin asir1 genislemesi yerel gii¢lerin kontrol altinda tutulmasini
zorlastirmakta; bu durum adaletin, hukukun ve diizenin olusmasina engel oldugu gibi

vergi toplama kapasitesinin zayiflamasina da sebep olmaktaydi.34

Alemgir Sah ekonomik zorluklara karsi bulgurhane agmak, Ramazan’da 90 bin
rupiyi ve diger aylarda daha azini kendi kesesinden dagitmak,®*° vergileri affetmek
ve hazineden bagis yapmak gibi gecici ¢Ozilimler {iretmisse de kalici ¢dziimler
iiretmede muvaffak olamamustir.’®® Reayasina son derece miitevazi®! davranan
Sultan; gegit torenleri esnasinda kendine yonelik hakarete varan elestirilere aldirig

etmeyip, cezalandirmayarak af yoluna gitmistir.%?

Seriat ve fikih alaninda genis bilgisi oldugu konusunda siiphe eden bazi
arastirmacilar kendisinden eman isteyen bazi Miisliman sultanliklara asiri
davrandigmi ve Miisliiman kam doktiigiinii iddia etmislerdir. Ancak Alemgir’in
cezalandirma konusunda giivenlik¢i bir tavir izledigi aciktir. Miisliman ya da
gayrimiislim olmasi cezalandirmada esas teskil etmemistir. Mesela yine Semphaci
gibi baz1 isyancilar1 asagilama, kor etme ve idam gibi cezalar uygulayarak etkisiz

hale getirmistir.3®3

Alemgir’in siyasetinin ii¢ temel amaci vardi:

35 A.g.e., 230.

%6 A.g.e., 257.

347 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 299.
38 Ag.e., 301.

%9 Bayur, Hindistan Tarihi, 238.

350 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 278.
%1 Ag.e., 276.

%2 A g.e., 278.

%3 Ag.e., 296.

88



1) Hint alt kitasinin siyasi birligini saglamak.
2) Hint alt kitasin1 islamlastirmak.
3) Himayesi altindaki devletleri merkezi yonetime dahil etmek.3%

Fetava-y1 Hindiyye’nin telifinde fetvaya medar olan goriislerin alinmasini emreden
Alemgir Sah’in, Kanun-1 Alemgiri’de bu anlayisi muhafaza etmedigi hatta Fetdvd-y
Hindiyye’ye aykirt kanunlastirmalarda bulundugu iddia edilmistir. Bu iddialar
gelecek boliimlerde zikredilip gerekli incelemeden sonra elde edilen sonuglar

arastirmamizda yer alacaktir.3*®

Alemgir Sah’in saltanati boyunca gozettigi yontem ve icraatlar birgok bilimsel
aragtirmaya elestiri konusu olmus ve bu elestiriler Fetdva-y1 Hindiyye’ye yapilan
elestirilerle adeta i¢ ice gecmistir.®*® Yine biz bu elestirileri de ilgili boliimlerde
zikredecegimiz i¢in burada detaya girmiyoruz. 5 Haziran 1659’da tahta gecen
Alemgir Sah 3 Mart 1707°de vefat etmis, yaklasik elli yil saltanat siirmiistiir.
Selefleri gibi devasa tiirbelerde defnedilmeyi arzu etmemis, Cisti tarikat1 lideri Seyh
Zeyreddin’in tiirbesinin avlusuna basitce ve iistii acik bir mezara defnolunmayi tercih
etmistir.®*®’ Onun 6liimii baz1 tarihgiler tarafindan Babiirlii Devleti’nin fiilen yikilisi

olarak kabul edilmistir.38

Saltanat1 siiresince kendini ait hissettigi ve kokeni olarak gordigii Orta Asya
Miislimanlariyla iyi iliskiler kurmus®®®, Safevilerle iliskileri doénem donem
bozulmustur. Mesela Sah Abbas ile Alemgir arasinda tahrik edici ve igneleyici

mektuplasmalar olmustur. Sah Abbas, Alemgir’e “pedergir”® diyerek istinzada

%4 Bayur, Hindistan Tarihi, 257.

35 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 11-12.
356 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 334.

%7 Ag.e., 286.

8 A.g.e., 307.

%9 Bayur, Hindistan Tarihi, 244.

30 “Alemi tutan, zapteden” anlamina gelen “Alemgir” unvani yerine “babasmi tutan,
mahkiim eden” anlamina gelen “pedergir” sifat1 kullanilarak hem tenkit ediliyor hem de

asagilaniyor.

89



bulunmus; bunun iizerine taraflar savasin esigine kadar gelmistir. Sah Abbas’in

oliimii yiikselen tansiyonu bir nebze diisiirmiistiir. %

Alemgir; vasiyetnamesinde Iranli, Turanli ve Hiiseynilere ne sekilde davranilacagini
izah etmis ve kendi saltanati doneminde hizmette olan gorevlilerin kayirilmasini ve

siirekli diismanlara kars1 uyanik bulunulmasini salik vermistir.>®2

Osmanlilara ise kayitsiz kalmis, yonetimde Babiir Sah ve Hiimayun Sah’in degil
dedeleri Ekber ve Cihangir’in politikasini giitmiistiir.3®® Kendisini Miisliimanlarm
lideri olarak gérmiis ve Osmanli padisahlarini halife olarak kabul etmemis, Roma
hiikkiimdar1 olarak vasiflandirmistir.®®* Ancak Haremeyn’in ulema, umera, fukara ve
mesayihine bolca ikramda bulunmus; onlarin manevi destegini almak igin gayret
gostermistir.®*® Osmanl’dan ve diger devletlerden kendisine iltica eden devlet

adamlarin1 himaye etmistir.>%®

Selefleri doneminde baslayan somiirge faaliyetleri, Alemgir Sah dénemine
gelindiginde imparatorluk i¢in ciddi tehlike arz edecek bir duruma gelmistir. Alemgir
Sah, Ingiliz kralimin da destegini alan ingiliz Dogu Hindistan Sirketi ordusunun
saldirilarin1 karada bertaraf etmistir. Ayrica daha 6nce verdikleri zararlara karsilik
ciddi savas tazminatlar1 alip®®’ bu sirketi kendi diledigi sekilde antlasma yapmaya
zorlamistir.3® Ancak denizde yeterince gii¢lii olmayan Babiirliiler cesitli ittifaklarla
bu sorunu asmaya caligmislarsa da kesin bir sonug elde edememislerdir.>®° Alemgir
Sah donanmanin zafiyetinin farkinda oldugu ic¢in sorumlular1 uyarmaya c¢alismis
fakat bu konuda bir gelisme kaydedilememistir.3’® Babiirli Devleti nehir

donanmasina sahip, deniz donanmasindan mahrum bir kara devleti olarak varligim

%1 Bayur, Hindistan Tarihi, 250.

%2 A.g.e., 316.

%3 A.g.e., 250.

364 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 290.
%5 Ag.e., 278.

%6 Bayur, Hindistan Tarihi, 253.

37 Ozel, Ingiliz Dogu Hindistan Sirketi, 203.

368 Eisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 301.
%9 Bayur, Hindistan Tarihi, 310.

370 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 302.

90



devam ettirmistir.>’* Bu durum sémiirge giiglerinin Hindistan {izerinde giin gectikce
daha tehlikeli boyutlara ulasan bir giic olusturmasina neden olmus, nihayetinde

zayiflatilan ve par¢alanan Babiirlii Devleti Ingilizler tarafindan isgal edilmistir.3"?

XX. yy.da Alemgir ve Miisliiman Babiir yonetimi hakkinda birbirine zit iki teori
tiretilmistir. Birincisi Hindu milliyetgiligini besleyip oryantalist bakis agisini yansitan
ve Alemgir’i yobaz, baskicy, istilact ve zalim olarak tasvir eden Stanley Lane-Poole,
Vincent Smith, Wolsely Haig ve Sarkar Jadunath tarafindan temsil edilen teoridir.
Ikincisi Muhammed Habib, Zahiruddin Farugi ve Muhammed Nazim tarafindan
temsil edilen, Babiirlii yonetimini ve Alemgir’i adil ve misamahakar olarak
degerlendiren Miisliiman bakis agisidir. Alemgir hakkinda ileri siiriilen her iki teoride
aslinda kendini temellendirirken sadece diisiincelerine zemin teskil eden tarihsel
olgular1 esas almaktadirlar. Amaglar1 iki toplum arasindaki ayrimi tam olarak
saglamaktir. ikbal ve Cinnah bu isin kiiltiirel ve siyasi temsilcileridir. Hindular

icerisinde de benzer temsilcileri vardir.3"

Alemgir Sah gerek siyasi gerek ekonomik gerekse de sosyal nizamin tesisi i¢in kendi
caginin ¢ok lizerinde politikalar {iretmesine ragmen imparatorlugun ¢okiisiine mani

olamamistir. >’

2.3. Fetdvd-y1 Hindiyye’nin Miiellifleri

imam-1 Azam Eba Hanife Kafe Mescidi’ndeki fikhi faaliyetleriyle adeta Hazret-i
Omer’in kolektif ictihat anlayisinin devam ettiricisi olmustur. Daha sonraki
donemlerde de birgok kolektif fikhi faaliyet gerceklestirilmistir. Selguklu Sultani
Meliksah’in ulemaya yaptirdigi kanunlastirma faaliyetleri bunlardan sayilabilir.
Ancak Fetavd-y1 Hindiyye’ye dek kaynaklarin ve ulemanm devletin biitiin
imkanlariyla seferber, yazilan niishalarin bu kadar titiz bir sekilde tashih ve tahkik
edildigi bir fikhi ¢alisma o giine dek Islam hukuk tarihinde bilinmemektedir. Alemgir
Sah telif heyetinin {iyelerini Hint alt kitasinin muhtelif yerlerinden kendi fikri

yapisina uygun alimlerden se¢mistir. Bu alimler, yasadiklar1 bolgeleri Sultan’in

S Ag.e., 84.
372 Enver Konukgu, “Babiirliiler”, D4, (Istanbul: TDV Yay., 1991), 4/403.

873 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 18.

874 Agrawal Jagriti / Agrawal Pooja, 5070.

91



emriyle geride birakarak kendilerine tahsis edilen Delhi’deki misafirhanelerde kalmis

ve Sultan’a olan baghliklarini ispatlamislardir.®™

Telif esnasinda heyetin bir¢ok iiyesi vefat, hastalik, yaslanma vb. nedenlerle siirecten
el cekmek zorunda kalmistir. Isimleri net olarak bilinmemekle beraber ulemadan bazi
kisilerin telifin daha 6nce saptanmis olan kurallarina uygun hareket etmedikleri igin
uzaklagtirildiklar1 da zikredilmektedir. Bu nedenle telif heyetinin kimlerden ve kag
kisiden olustugunun tespiti neredeyse imkansiz hale gelmektedir.®”® Bilinmesi
gereken bir diger konu da telif heyetinin liyelerinin net olarak hangilerinin asil,
hangilerinin yardimci oldugunun tespit edilmesinin zorlugudur. Biz kaynaklardan
kargilastirmali analiz yaparak giicimiiz yettigince bu konuyu aydinlatmaya
calisacagiz. Fetdvd-y1 Hindiyye’nin planlanma ve kaleme alinma doneminde iki
kisinin emegi yadsinamayacak derecede Onemlidir. Bu kisilerden birincisi telif
iradesini ortaya koyan, cani ve maliyla eserin ortaya ¢ikmasi i¢in ¢abalayan zamanin
sultan1 Muhyiddin Evrengzib Alemgir Sah’tir. ikincisi ise telif heyetinin baskani olan
Burhanpurlu Seyh Nizam’dir. Biz éncelikle bu bolimde Alemgir Sah’in daha sonra
da telif heyeti iiyelerinin kisa biyografilerini tabakat kitaplarindan ve 1ilgili

calismalardan nakiller yaparak aktarmaya c¢alisacagiz.
2.3.1. Telif Heyetinin Kisa Biyografileri

Fetivd-yi Hindiyye; Alemgir Sah tarafindan Burhanpurlu Seyh Nizdm’m
bagkanliginda Seyh Vecihiiddin, Molla Celaliiddin Muhammed, Kadi Muhammed
Hiiseyin ve Molla Hamid’in baskanlik ettigi onar kisilik ulema heyetlerine®’’ 1065-
1073 (1664-1672) yillar1 arasinda telif ettirilmistir.>"8

Fetava-y1 Hindiyye’nin konular1 gesitli bolimlere ayrilmis ve her bir boliim bir
heyetin mesuliyetine tevcih edilmistir. Bu boliimlerde yapilacak her tiirlii yazim,
icerik ve tercih hatalarinin sorumlusu &ncelikle heyetin bagkanidir. Ikinci sorumluluk

baskanlarin bagkani olan Seyh Nizam’a aittir. Boliimlerin sorumlular1 su alimlerdir:

875 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 61.

376 Molana Mojeeb Ullah Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, (Lahore: Dyalshankar Shett
Liberary, 1927), 94.

8" Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 15.
88 Demir, Kitabiyat Hanefi Fikih Edebiyati, 92.

92



Birinci boliim: Seyh Celaliiddin Muhammed Canpri.
Ikinci béliim: Seyh Vecihiiddin Gompavi.

Ucgiincii boliim: Seyh Muhammed Hiiseyin Canpiri.
Dordiincii boliim: Molla Hamid Canpiri.

Bu dort kisinin emri altinda kimlerin hangi gorevlerde calistigi tam olarak
bilinmemekle birlikte tahminen her bir boliim sorumlusunun ona yakin yardimcisi
olmustur. Asagida isimleri tespit edilebilen heyet iiyelerinin yirmi dordiiniin kisa
biyografileri konuyla ilgili Urduca ¢alismadan terciime edilerek 6zet bir sekilde

sunulacak, haklarinda bilgi tespit edemediklerimizin adlar liste olarak verilecektir.>"®

1. Seyh Nizam Burhanpiri:*®° Hindistan’in Gucerat bolgesinin Burhanpur sehrinde
dogmus, Nasiruddin Burhanpiiri’den ilim tahsil etmistir. Dekken valisi iken Alemgir
Sah’la tanigmis, hem yakin dostu hem de danismani olmustur. Alemgir Sah, Fetdva-
vt Hindiyye telif heyeti reisligine onu atayarak kendisine verdigi degeri gostermistir.
Melik Miinevver, Seyh Lad, Seyh Abdullah ve Seyh Ebiilhayr adlarinda doért oglu

vardir. Seyh Nizam 1681°de vefat etmistir. !

2. Mir Seyyid Muhammed Kannuci:®? Asil ismi Muhammed olup Mir olarak
amlmistir. Edep ve ahlakiyla meshur olan bu zat, Alemgir Sah tarafindan birgok
ihsanlara layik goriilmis; saltanat yillarinda ise danisman heyetine girmistir.
Sehzadelerin nikahlarin1 kiymis ve Fetdvd-yi Hindiyye telif heyetinde bulunmustur.
Edebiyat ve matematik alaninda uzman olan Kannuci, Sultan’a sefirlik de yapmustir.
H. 1097°de vefat etmistir. Kendisinden sonra cocuklari da devletin degisik
gorevlerinde istihdam edilmistir. Bilinen ¢ocuklart Seyyid Serif ve Seyyid Ahmed;
en meshur talebesi ise Mevlevi Asgar Ali Kannuci’dir. Ayrica Alemgir Sah da

kendisinden Gazzali’nin [y’ sim okumustur.383

379 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 21.
380 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetAva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 88.
%1 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 26.
382 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 89.
%83 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 28.

93



3. Molla Muhammed Cemil b. Miiftii Abdiilcelil Siddiki Canptri:®¥ H. 1055°te
Canpur’da dogmustur. Ilimle maruf bir aileye mensuptur. Dedesi Molla Sems-i Nur,
babas1 Molla Abdiilcelil ve amcalar1 Molla Sadik ve Molla Halil’den ders alarak
kendini ilmen yetistirmistir. [lkdgrenimden sonra Molla Niireddin ve Molla Cemil’in
yaninda muhtelif ilimlerde ihtisas yapmis, ardindan Canpur’da bir medrese agarak
omriinii ilim dgrenip dgretmeye ve Ismaili Batinilerle miicadele etmeye adamistir.
Bir¢ok 0grencisi vardir. En meshurlart Mevlevi Nizamiiddin Evrengabad, Mevlevi

Nirii’l-Hiida ve Molla Nareddin Cafer Gazi’dir.38°

4, Kadi Muhammed Hiiseyin Canpiri:*®® Sah Cihan déneminde Canpur kadilig
yapan, Alemgir Sah déneminde sirasiyla Allahabad kadiligi, danisma meclisi iiyeligi,
ordu muhasipligi gibi bircok gorevde bulunan, Alemgir Sah’in birgok iltifatlarma
mazhar olan ve Fetdava-yi Hindiyye heyet azaligi yapan Canpuri; H. 1080 yilinin
zilkade ayinda Delhi’de vefat etmistir. Eserleri ve ailesi hakkinda herhangi bir

bilgiye ulasilamamaktadir.3®’

5. Seyh Vecihiiddin Gopamavi:3 Hem Islami ilimlerde hem de pozitif bilimlerde
kendini ¢ok iyi yetistirmistir. Sah Cihan’in sehzadelerinden Dara Sikih’la ilmi
miitalaalarda  bulunmustur. Dard Siikdh’un vefatindan sonra Alemgir Sah’in
hizmetine girmis, bir miiddet sonra riistiinii ispatlayarak once danigsma meclisine
sonra da Fetavd-yi Hindiyye telif heyetine dahil olmustur. Fetdva-yi Hindiyye’nin

dortte birlik kismmin sorumlusudur. H. 1083’te vefat etmistir.°

6. Sah Abdiirrahim Sahip Dihlevi:**® Sah Veliyyullah Dihlevi’nin babasidir. H.
1054’te Delhi’de dogmustur. Babasinin adi Vecihiiddin’dir. Lakab1 Ebii’l-Faiz’dir.
Hazret-i Omer’in veya Hazret-i Ali’nin soyundan geldigine dair rivayetler varsa da
bu durum net degildir. Ailesi Hindistan’da Islamiyet’in yayilmasi ve seriat

ilimlerinin yayginlastirilmasinda biiyiik hizmetlerde bulunmustur. Sah Abdiirrahim

%84 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 89.
%5 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 31.
386 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetava ve hatavatihe’l-ameliyye”, 90.
%7 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 33.
388 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 91.
%9 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 34.

390 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetAva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 92.

94



ilk egitimini alim babasi Seyh Vecihiiddin’den almistir. Orta diizeye kadar olan alet
ilimlerini agabeyi Seyh EblG Riza Muhammed’den tahsil etmis, daha sonra Mir
Zahid’e talebe olmus ve onun yaninda bir¢ok Islami ilimde ihtisas yapmustir.
Alemgir Sah zamaninda muhtesiplik yapmis ve birgok gorevde bulunmustur. Safi
mesrep bir alimdir. Siirekli Kur’an tilaveti ve tedebbiirliyle mesgul olmustur. Gece
ibadetine ve takvaya biiyiik ehemmiyet vermistir. 12 Safer 1131°de (4 Ocak 1719)
Carsamba giinli vefat etmistir. Rahimiyye Medreselerinin kurucusudur. Oglu
vasitastyla Hint Islam diisiincesine biiyiik katkilarda bulunmustur. Ortaya koydugu
egitim miifredat: ilgili boliimde aktarilacaktir. Fetdvd-yr Hindiyye’nin tashihinde ve
bazi boliimlerinin kaleme alinmasinda gorevlendirilmis fakat Seyh Nizam’la distiigi

ihtilaf sonucu gérevden alinmistir.3%

Gorevden alinma siireci su sekilde gerceklesmistir: Yukarida da deginildigi iizere
Alemgir Sah telif heyetinin yapmis oldugu ¢alismalar giinliik olarak incelemekteydi.
Ancak o giin kendisine arz edilen taslaklarda ciddi ¢eliskiler bulunmaktaydi. Bu
durumu sert bir sekilde elestirerek Seyh Nizdm’1 uyardi. Seyh Nizamiiddin, Alemgir
Sah’la giinlik Fetdva-y1 Hindiyye’ye dair miizakerelerini tamamladiktan sonra
huzurdan ayrilip evine gidince Molla Hamid’e Sah Abdiirrahim’in yapmis oldugu
tashih ve teliflerle ilgili kizarak soyle dedi: “Sorumlulugu istlendiginde taslak
hususunda sana glivendim. Ama sen beni utandirdin.” Molla Hamid sustu ve higbir
cevap vermedi. Bir zaman sonra bu durum Sah Abdiirrahim’e anlatilinca soyle dedi:
“Ben orada diizeltme yaptim. Lakin Seyh Nizdmeddin bunu idrake gii¢ yetiremedi.

Onun i¢in hata Seyh Nizdmiiddin’indir.”3%2

7. Molla Ebf Vaiz Bergami Bedatini:3* Sah Abdiirrahim Dihlevi’nin akrabasidir. Bu
aile Fetivd-y1 Hindiyye telifinde onemli rol almigtir. Kiinyesi EbG Vaiz’dir.
Babasmin adi Kadi Sadreddin’dir. Hem Hazret-i Ali’nin hem de Hazret-i Omer’in
soyundan geldigine dair rivayetler vardir. Omriiniin énemli bir kismm okumaya,
okutmaya ve ilmi miitalaalarda bulunmaya ayrrmistir. Ilmi derinliginden dolay
Fetava-yi  Hindiyye telif heyetine secilmistir. Fetdvd-y1 Hindiyye’'nin bdliim

sorumlusu mu yoksa sorumlu yardimcist mi oldugu konusunda ihtilaf vardir.

%1 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 35.
%92 g|-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, 131.

393 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetAva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 93.

95



Bergam’da (Kesmir) dogup, yasaylp vefat etmistir. Oliim tarihi ve g¢ocuklari
hakkinda net bir bilgi yoktur.3%

8. Molla Seyh Muhammed Kakuri:*® Adi Muhammed Gavs olup kiinyesi Ebi
Muhammed’dir. H. 1056 yilinda Kakur’da dogmustur. ilk egitimini aldiktan sonra
Molla Muhammed Zaman, Molla EbG Vaiz ve Molla Kutbuddin Sehlevi’nin
yanlarinda alet ilimlerini tamamlamstir. ilimde kemale erdikten sonra Delhi’ye
gitmis ve Alemgir Sah’in 6zellikle hadis ilminden yararlandigi huzur hocalari arasia
girmistir. En meshur talebeleri Sah Muhammed Varis, Seyh Abdullah ibn Seyh
Emanullah ve Mevlevi Gulam Murtaza’dir. 26 Safer 1118’de (9 Haziran 1706)
altmis li¢ yasindayken Leknev’de vefat etmistir. Kadi Necmiiddin Ali Han’a gore
Kakur?’nin belli bir boélimiin sorumlusu olmadigi kesin olmakla birlikte telif
heyetinin yardimcilar1 arasinda olup olmadigi daha detayli bir inceleme

gerektirmektedir.3%

9. Mevlana Molla Muhammed Said: Molla Said, Molla Kutbuddin’in ogludur.
Dogum ve vefat tarihleri bilinmemektedir. Babasinin yaninda ilim tahsil etmistir.
Babasinin vefatindan sonra Alemgir Sah’in ilim meclislerine katilmis ve onun izin ve
talimatiyla ailesiyle birlikte Leknev’e yerlesmistir. Fetdvd-y1 Hindiyye’nin telifinde
gorev aldigit konusunda ¢esitli kaynaklarda bilgi varsa da bu konunun

kesinlestirilmesi i¢in detayli incelemeye ihtiyag vardir. Geng yasta vefat etmistir.3’

10 Allame Ebi’l-Ferah: Fetdva-yi Hindiyye nin telif heyetindendir. Emir Miran
lakabiyla meshurdur. Gucerat Ahmedabad’da kadilik yapmustir. Fetdva-yt
Hindiyye’nin telifinde bulunmak i¢in Delhi’ye geldi. Surat’a yapmis oldugu bir

yolculukta isyancilar tarafindan sehit edildi.>%

%% gahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 90.

395 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 93.

3% Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 95.

¥7 Ag.e., 97.

%8 A.g.e., 97; Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of
The Fatawal-Alamgiriya, 50.

96



11. Molla Gulam Muhammed Lahori:3*® Mevlana Seyyid Ebi Zafer bu zatin Fetdva-
yi  Hindiyye'nin telif heyetinde oldugunu ve Kitdbii'l-Asdr’1  yazmakla

gorevlendirildigini ifade etmistir. Bu zat ayrica kadilkudatlik da yapmistir.*®

12. Celebi Abdullah: Fetdvd-yr Hindiyye nin telif heyetinin ileri gelenlerindendir. Bu
zat ayrica kismi de olsa Fetdva-yi1 Hindiyye’yi Farsgaya terciime etmistir. Adi
Abdullah, nisbesi ve lakabi Celebi olup Anadolu’dan gelen ulemadandir. Tiirkge,
Fars¢a, Arapga basta olmak iizere bircok dile vukufiyeti vardir. Tasavvuf ilmine dair
birgok eseri olup arkadast Molla Sadullah’mn vesilesiyle Alemgir Sah’mn 6zel ilim
meclisine dahil olmustur. Baz1 talebeleriyle birlikte Fetdvd-yi1 Hindiyye nin Farsgaya
gevrilmesiyle gorevlendirilmistir. Mevlana Celaleddin-i RGmi’nin torunlarindan

oldugu rivayet edilmistir.*

13. Seyyid Ali Ekber Sadullah Han:*? Tefsir, hadis, kelam gibi birgok Islam1 ilimde
kendini ¢ok iyi yetistirmistir. Ozellikle fikih alanindaki ihtisasiyla 6ne ¢ikmaktadir.
[lim tahsilini Delhi’de yapmustir. En meshur hocas: siirekli beraber oldugu icin
ismiyle anilan Molla Sadullah’tir. Hocasinin oglu Latifullah Han’in da egitimini
iistlenmistir. Hocasinin vasitasiyla Alemgir Sah’m 6zel ilim meclisine girmis ve
Fetdva-yi1 Hindiyye’nin telif heyetine dahil edilmistir. Lahor’da kadilik yaparken vali

tarafindan hukuki bir anlasmazlik sonucunda H. 1090 yilinda katledilmistir.**3

14. Seyh Nizameddin b. Siikrii Sindi Tahtavi: Tahta’da (Sind) diinyaya gelmistir.
Fikih ilmi basta olmak iizere birgok Islami ilimde kendini yetistirmistir. Fikha olan
vukufiyeti sebebiyle 6nce Alemgir Sah’in 6zel ilim meclisine girmis, daha sonrada

Fetdva-y1 Hindiyye’nin telif heyetine dahil edilmistir.*%

15. Kad1 Ebii’l Hayr Tahtavi:*® Tahta’da diinyaya gelmistir. Hayat: hakkinda yeterli
bilgi bulunmamaktadir. Fetdvd-y: Hindiyye telif heyetinde yer almis ve Hanefl

399 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 93.
400 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 98.

41 Ag.e., 99.

402 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetiva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 94.
403 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 100.

404 Ag.e., 102.

405 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 95.

97



imamlarinin farkli goriisleri arasinda tercih hususunda agirlikli olarak katkida

bulunmustur.*%

16. Celaleddin Muhammed:*®" Hindistan’m Canpur bélgesinin Mecli sehrinde
dogmus, hayatinin 6nemli bir kismin1 6grenip dgretmekle gecirmistir. Basta Kadi
Senaullah olmak iizere birgok alimle ilm{ iliskiler kurmustur. Alemgir Sah; onu, ilmi
ve fazileti nedeniyle 6nce kendi 6zel ilim meclisine almis, daha sonra da Fetavd-y:
Hindiyye nin telif heyetine dahil ederek birinci boliimiin sorumlular1 arasinda

gorevlendirmistir.*%®

17. Molla Hamid Canptri Hanefi:*®® Canpur’da diinyaya gelmistir. Geng yaslarda
Sah Cihan’in ¢evresindeki meshur alimlerden Mirza Muhammed Zahid’in hizmetine
girmistir. Sah Cihan’in 6nemli vezirlerinden Danismend Han’in yaninda bir¢ok
Arapga eseri miitalaa etmistir. Sah Cihan zamaninda Sultan’in 6zel ilim meclisine
girmis, Alemgir Sah zamaninda gérevine devam etmistir. Sultan, kendisini en biiyiik
sehzadesinin egitimiyle gorevlendirmistir. Fetdvd-y: Hindiyye heyetine dahil edilmis

olup bilinen baska bir eseri yoktur.*

18. Seyh Radiyuddin Bagalpiri:*'* Bagalpur’da biiyiik bir asiretin mensubu olarak
diinyaya gelmistir. Uzun yillar dini ve diinyev1 ilimlerle mesgul olmustur. Canpur ve
Allahabad’da kadilik yapmistir. Sultanin 6zel ilim meclisine girmistir. Fikih ilmine
vukufiyeti sebebiyle Fetdva-yi  Hindiyye'nin telif heyetine dahil edilmistir.
Yevmiyesi ii¢ rupidir. Sultanla beraber bir¢ok isyani bastirmak icin sefere ¢ikmustir.

Savas meydaninda asiler tarafindan sehit edilerek H.1081°de vefat etmistir.*2

19. Mevlana Muhammed Sefi:**® Bagdat’tan Gazne’ye, oradan Delhi’ye, oradan da
Bihar’a go¢ eden, Hz. Osman’in soyundan gelen, giiniimiizde de halen devam eden

biiyiik bir aileye mensuptur. Dogumu ve ilk egitimi hakkinda yeterince bilgi yoktur.

406 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 102.
407 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetiva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 88.
408 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 103.
409 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 88.
410 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 104.
411 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 89.
412 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 105.

413 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetiva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 89.

98



Tasavvuf ilmine vukufiyeti derin olup Seyh Muhyiddin Kalenderi’nin hizmetinde
bulunmustur. Alemgir Sah’m 6zel ilim meclisinde danismanlik ve hocalik yapmustir.
Ayrica Sultan’dan mevleviyet payesi almistir. Fetdvd-yi Hindiyye’nin telifine karar
vermeden 6nce Alemgir Sah’m istisare ettigi kisilerdendir. Daha sonra da telif
heyetine dahil edilmistir. Kendisine hem toprak verilmis hem de maas baglanmistir.
Cocuklarindan Kadi1 Bedilizzaman meshur bir alim olmustur. 11 Sevval 1084°te (19

Ocak 1674) vefat etmistir.***

20. Molla Vecihu’r-Rabb:**® Bihar eyaletindendir. Hayati hakkinda fazla bilgi
yoktur. Alemgir Sah doneminde muhtelif devlet vazifelerinde bulunmustur. {Imi

dirayeti nedeniyle Fetdvd-y: Hindiyye nin telif heyetine katilmustir.*1®

21. Mevlana Muhammed Faik:*'" Muhammed Sefi’nin oglu Kadi Bediiizzaman’in
neslindendir. Sultanin 6zel ilim meclisine ve Fetdvd-yi1 Hindiyye telif heyetine
girmistir. Kendisine hem toprak bagislanmis hem de maas baglanmistir. Giinliik iki

buguk rupi yevmiyesi vardir.**®

22. Molla Muhammed Ekrem Lahori:*'® Fetdvd-yi Hindiyye nin telif heyetinde
Mevlana Muhammed Faik’le birlikte calismistir. Hem miiftiiliilk hem kadilik hem de
sultanin 6zel ilim meclisinde danismanlik yapmistir. Fetdva-y: Hindiyye nin dortte

birinin tasnifinin sorumlusudur.*2°

23. Molla Fesihiiddin Pehlavari Caferi Lahori:*?! Bihar bolgesinin Pehlavar
kasabasinda dogmustur. Babasi Emir Ataullah Caferi’dir. Ailenin ilk ¢ocugudur.
Delhi’ye giderek Molla Vecihiiddin’e talebe olmustur. Ilmen kemale erdikten sonra
hocasinin tavsiyesiyle once Sultanin 6zel ilim meclisine, daha sonra da Fetdvd-y
Hindiyye heyetine girmistir. Kendisine hem giinliik bir rupi maas baglanmis hem de

toprak verilmistir. Ileri yaslarinda memleketine donerek kardesleriyle birlikte

414 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 108.
415 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetiva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 89.
416 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 109.
417 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 90.
418 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 110.
419 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 91.
420 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen,109.

421 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 93.

99



medrese agmistir. Bu medrese, 1272 (1855-56) yilina kadar devam etmis, birgok
talebe yetistirmistir. En meshurlar1 Sahibzade Kadi Hayat Miirid, Molla Gulam
Serefiiddin’dir. Molla Sabihiiddin ve Molla Miibin ayrica ogullar1 arasindan
yetistirdigi alimlerdendir. H. 1119°da vefat etmis, Dengi Mescidi’'nin dogusuna

defnedilmistir.*?2

24. Miifti Ebi’l-Berakat b. Hiisimeddin b. Sultan b. Hasim b. Riikneddin b.
Cemaleddin el-Hanefi ed-Dihlevi: Delhi’de dogmustur. Fetdvd-yt Hindiyye’nin telif

heyetinde yer almustir. Mecmau ’I-Berakdt isimli eseriyle meshurdur.*?

25. Kadi Abdussamed Canpiril: Canpur’da dogmustur. Leknev’de kadilik yapmus,
bircok bolgede vergi tahsildarligiyla gorevlendirilmis, Fetavd-yr Hindiyye'nin telif

heyetinde bulunmustur.*?*

26. Kad1 Ismetullah Leknevi: H. 1046°da Leknev’de dogmustur. Miiftii Vecihiiddin
Gopamavi’den ders almistir. Fetavd-y1 Hindiyye’nin telif heyetinde hizmet etmis,

1113’te (1701-1702), 67 yasinda Muradabad’da kadilik yaparken vefat etmistir.*?®

27. Selahaddin Muhammed Caferi: Canpur’da kadilik gorevinde bulunmus, Fetdva-
yi Hindiyye’nin telif heyetinde gorev almustir. Ozellikle ilm-i hilaf konularinda

uzmandir. Makhliahr’da vefat etmistir.*?®

28. Molla Haydar Kadihani: Alemgir Sah tarafindan baskad: olarak H. 1110-1117
tarihleri arasinda Canpur’a atanmis ve H. 1121°de gorevi basindayken Canpur’da

vefat etmistir.4?’

29. Seyh Ahmed b. Ebii’l Mansur Kubamavi: Kubamau’da dogmustur. Usil-i fikih,
fird-i fikith ve Arapca konusunda uzmandir. Fetdva-yi Hindiyye’nin telif heyetinde

422 3ahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen,110.

42 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 50. (Mecmau’l-Berakat hakkinda ayrica bir bilgiye ulasamadik.)

424 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 51.

45 Ag.e., 52.
426 A g.e., 50-55.
427 A g.e., 50-55.

100



giinliik bir rupilik iicretle calismistir. Iki kez Hicaz’1 ziyarete gitmis (H. 1102 ve

1112) Hicaz’da vefat etmistir.*?

30. Seyh Abdiilfettah Samdani Canptri: Canpur’da Seyh Muhammed Zahid’in
yaninda fikih hocalig1 yapmis, Delhi’de H. 1101°de vefat etmistir.*?°

31. Molla Muhammed Kadilkudat Lahori: Fetdvd-y1 Hindiyye’nin sarf bolimiiniin
yazarlarindandir. Bihar’da muhtesip olarak gorevlendirilmistir. H. 1136’da vefat

etmistir.*3°

2.3.2. Diger Miiellifler

Asagidaki miiellifler hakkinda bilgiler eksiktir ve Ozet terciimesini verdigimiz

kaynakta sadece isimleri verilmistir:

Seyyid Sah Gulam Hasaneyn Sahib Nedvi Pulvari
Seyyid Nizameddin Sani*3!

Saadet Siikrullah

Seyyid Sah Veli

Mir Siraceddin

Seyyid Gulam Evliya

Seyyid Muhammed Said Nasir

Seyyid Muhammed Kazim

Mir Hazimiiddin

© 0 N o g b~ w0 D E

-
©

Kad1 Seyyid Inayetullah Monkori 432
11. Sah Abdiirrahim*3
12.  Molla Ziyaiiddin Muhaddis*®*

13.  Seyh Ahmed Hatib**®

428 A g.e., 50-55.

429 A g.e., 50-55.

430 A.g.e., 50-55.

431 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetiva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 87.
432 Ag.e., 87.

433 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 26.

434 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetiva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 88.

101



14. Emir Mirgan*%
15.  Allame Al-Ara®’
2.4. Fetava-yt Hindiyye’nin Terciimeleri

Fetava-y1 Hindiyye’nin telifinin tamamlanmasinin ardindan bu eserden istifade
edecek hedef kitlenin genisletilmesi problemi ortaya ¢ikmustir. Ciinkii Babiirlii
hakimiyeti altindaki topraklarin tamaminda standart bir egitim olmadig1 igin
gorevlendirilen kadilarin ve miiftiilerin ilmi seviyeleri de birbirinden farklilik arz
etmekteydi. Alemgir Sah’in kiz1 Zibiinnisa bu konudaki ihtiyaci fark ederek Fetdvd-
i Hindiyye’yi terciime ettirmeye karar vermis ve bu konuda terciimede miitehassis

olan Abdullah Celebi’yi gorevlendirmisgtir.**

Abdullah Celebi, Fetdvd-y1 Hindiyye’nin telif heyetinin ileri gelenlerindendir. Bu
zat, ayrica ilk terclime girisimini gerceklestirerek Fetdva-yi Hindiyye’yi kismen de
olsa Farscaya terciime eden alimdir. Ad1 Abdullah, nisbesi ve lakabi Celebi olup
Anadolu’dan gelen ulemadandir. Mevlana Celdleddin Rimi’nin soyundan geldigi
nakledilmektedir. Tiirkge Fars¢a, Arapga basta olmak iizere bir¢cok dile vukufiyeti
vardir. Tasavvuf ilmine dair bir¢ok eseri olup arkadasi Molla Sadullah’in vesilesiyle
Alemgir Sah’in 6zel ilim meclisine dahil olmustur. Bazi talebeleri de Fetdvd-y

Hindiyye nin Farscaya terciimesinde ona yardim etmislerdir.*3

Abdullah Celebi’ye terciimede yardimci olan talebeleri arasinda Half Irsad Kudva ve
Mevlana Ebii’l-Hekim SiyalkGti vardir. Onlarin talebeleri de yine bu konuda
hocalarina katkida bulunmuglardir. Bu terclimenin ne o6lclide tamamlanabildigi

konusunda yeterli bilgi yoktur.#4°

Fetava-y1 Hindiyye'nin elimizde bulunan Fars¢a terciimelerinin ilki Mevidna
Necmeddin Sakib (6. 1814) tarafindan yapilmistir. (Abdullah Celebi’nin yaptigi

Farsca terciime giiniimiize ulasmamistir.) Cinayat boliimii ile simirli olan bu Farsca

4% A.g.e., 88.
436 Ag.e., 89.
BT Ag.e., 91

43 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 32-37.

43 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 26.
“0Ag.e., 27.

102



terciime Kalkiita ve Leknev’de basilmistir. Daha sonra Ingiliz Lord Sir John Shore

(6.1834) tarafindan bu terciime Ingilizceye de cevrilmistir.***

Eser, ilk olarak XIX. yiizyilin sonlarinda seckin bir alim olan Leknevli Mevlana
Seyyid Emir Ali (6. 1919) tarafindan Urducaya g¢evrilmis; vefatindan sonra 1964’°te

Pakistan ve Hindistan’da yayimlanmigtir.*42

Alemgir Sah’in heniiz yasarken bu eseri Tiirk¢eye ¢evirmek istedigine dair bilgiler

43 Fakat Fetdvd-yi Hindiyye’nin Tiirkgeye

baz1 vyazarlarca ileri siiriilmiistiir.*
terclimesi ancak ii¢ asir sonra 1984°te gerceklesmistir. Bu terclime Arapcaya vakif
onemli bir fikth alimi olan Mustafa Efe tarafindan gerceklestirilmistir. Birgok
aragtirmaci bu terciimenin aslina uygun yapilan nadir terciime faaliyetlerinden biri

oldugunu ifade etmektedir.**

Tiirkge terciime Ak¢ag Yayinlari tarafindan on ikKi cilt olarak basilmig, her boliimiin
sonunda kaynaklar liste seklinde belirtilmis ve son ciltte fikih ilmine dair usuli ve
tarihi bilgiler eklenmistir. Terciimenin Tiirk¢esi akici ve anlagilirdir. Miitercim, fikhi
terimleri miielliflerin maksatlarina uygun sekilde terciime etmis ve miimkiin
oldugunca birebir terciime yapmaya Ozen gostermistir. Eser hemen hemen fikihla
mesgul olan biitiin ilim adamlariin kiitliphanesinde goriilebilmektedir. Fetdva-y:

45 “Ingilizceye yapilan kismi terciimeleri

Hindiyye, Ingilizceye de terciime edilmistir.
de sunlardwr: N.B.E. Baillie, The Moohummudan Law of Sale (London 1850); a.mlf.,
The Land Tax of India (London 1853); a.mlf., A Digest of Moohummudan Law
(London 1875, 1887; Lahor 1957); Mohamed Ullah Ibn S.Jung, The Muslim Law of

Preemption (Allahabad University Studies, 1931, VII/I, 1-334) .44

Hindistan’da Neil B. A. Billy, eserin bazi béliimlerini Ingilizceye g¢eviren ilk
oryantalistti. Ancak cevirideki tasarrufu referanslari ihmal etmis ve bircok durumda

yorum ve aciklamalar da dahil olmak {izere biiyiikk 6nem tasiyan konular: atlamistir.

4“1 Ag.e., 30.

442 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 14.
443 Ahmet Aydin, Miilakat: Aliosman Dagli, Istanbul, 12.12.2021.

444 Ekrem Bugra Ekinci, Miilakat: Aliosman Dagli, istanbul, 09.03.2022.

445 Nasreen Aslam Shah, “Reproductive Choices - Female Bodies, Male Decisions: A Case
Study Of Pakistan”, Pakistan Journal of Women's Studies: Alam-e-Niswan, vol. 23, Issue
2, (2016): 4.

46 Ahmet Ozel, “el-Alemgiriyye”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1989), 2/365.

103



Oyle ki okuyucu ¢ogu zaman Fetdvd-yi Hindiyye'nin orijinaliyle baglanti
kuramamaktadir. Orijinaliyle arasinda fazla uyum eksikligi bulunmaktadir. Hatta
bazen Arapca baskisinda yeri olmayan farkliliklar ve metinler bulunmaktadir. Bagka
bir deyisle Billy’nin Islam Hukukundan Se¢meler adin1 verdigi kitabi, aslinda eserin
girisinden anlagilacagi gibi, ¢evirmenin kendisi tarafindan konuyla ilgili verilen

fetvalar olup kitapta olanlarin disinda baz1 referanslarin dogru terciimeleridir.*4’

2.5. Fetava-y1 Hindiyye’nin Baskilari
2.5.1. Fetava-y1 Hindiyye’nin Arapca Baskilari

Fetdvd-yr Hindiyye’nin, Hindistan ve Pakistan’daki kiitiphanelerde Alemgir Sah
devrinden kalmalar da dahil olmak iizere ¢cok sayida yazma niishalar1 bulunmaktadir.
[k matbaa yaymi 1827 yilinda basladi. Yayinci, eserin girisinde ni¢in boyle bir nesre
gerek goriildiigiini aciklarken, el yazmalarinda goriilen ¢ok sayidaki yazim hatalarini
sebep olarak gdstermistir. Kalkiita’daki “Ingiliz Hiiklimeti’nin isleriyle ilgilenen bazi
“yiiksek yetkililer” de bu eserdeki hatalarin diizeltilmesini ve eserin basilmasini
onermislerdi. Boylece baskiya 22 Ocak 1827°de Kalkiita’daki Kamu Egitimi
Komitesi’nin yetkisi altinda basland: ve ilk cilt Subat 1828’de tamamland1.**® Biitiin
ciltlerin nesri dort yil siirdii ve 1831 yilinda son buldu. Bu ilk matbu niisha dort
ciltten olusuyordu. Eserin ikinci baskisi 1842 yilinda yapilmis, fiyati o donemin
imkanlar1 sebebiyle ¢ok yiliksek olmasma ragmen Fetdvd-yi Hindiyye, insanlarin
ilgisini cezbedebilmistir. Kisa siirede tiikkenen eser igin olduk¢a fazla talep vardi.
Yogun talebe kayitsiz kalamayan Darii’l-Ilmiyye isimli yayinevi eserin tekrar
basilmas igin karar ald1. Ugiincii bask1 i¢in ulemadan biiyiik bir heyet kurdu. Heyetin
basina Seyh Muhammed Abdullah getirildi. Eser basindan sonuna kadar tekrar
incelendi, kimi hatalar diizeltilerek tekrar yayimlandi.**® Kitabin diizeltilme
islemlerinin devamina Mevlevi Muhsin Ali Benderhogli ismiyle bilinen medresenin
miiderrislerinden tli¢ alim nezaret etti. Bu alimler Seyh Mansur Ahmed Fornevi, Seyh
Gulam Mahdum Beliyyavi ve Seyh Hasan Fornevi’dir. Eser biiyiik ve acik harflerle

kalin beyaz kagitlara yazdirildi. Yaymevi idaresi tarafindan, bundan sonraki

“7 Ahmet, “el-Fetava el-Alemgiriyye Takviymii Eseriil Feteva [lmiyyen ve Mukarenetiiha bi
Ameli Ciistinyan fil Kavaniyni el Romaniyyeti”, 71.

8 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa
Alamgiri (17th Century India)”, 20.

449 el-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye™, 133.

104



baskilarin bu iiciincii tashihli baski esas alinarak yapilmasi karar1 alindi. Bu ii¢ilincii

tashihli baski, dért bin sayfadan fazla siiren alt1 biiyiik ciltten olusuyordu.*>°

1973 yilinda yapilan bir diger Fetavd-yi Hindiyye yayin c¢alismasinda onceki
baskilardan farkli olarak eserin Oniine fikih literatiiriine dair kisa bir giris yazisi
eklenmistir.®®! Fetdvd-yi Hindiyye'nin cesitli tarih ve sehirlerde yapilan Arapca
baskilar1 soyledir: Kalkiita 1828-1831, Ahmedi 1861, Leknev 1895, Kanptr 1895,
Bulak (Misir) 1859-1861 [Abdurrahman el-Behravi’nin tashihi ile], Bulak 1892-1893
[kenarinda Fetivad Kadihin ve el-Fetdva’l-Bezzdziyye ile], Kahire 1865, Kahire
1905. Bu baskilardan baska 6zellikle 2000°li yillarda Liibnan, Pakistan, Hindistan,
Tirkiye gibi {lilkelerde eski baskilart tekrarlayan ¢ok sayida birebir nesir
gerceklestirilmistir.

2.5.2. Fetdava-y1 Hindiyye’nin Farsca Baskilari

Fetava-y1 Hindiyye’yi Farscaya ilk defa ayni zamanda eserin telif heyetinde de
bulunan Abdullah Riimi Celebi terciime etmistir. Yukarida da deginildigi lizere bazi
kaynaklarm belirttigine gore Alemgir Sah’m kiz1 Zibiinnisa tarafindan yaptirilmstir.
Bu terciime pek itibar gormemis olmalidir ki mevcut herhangi bir niishasina
rastlanmamustir. Eserin daha sonra Muhammed Necmeddin Ali Han (6. 1814)
tarafindan yapilan kismi Farsca terclimeleri olan Kitabii'l-Hudiid ve Kitdbii'l-

Cindyat ise 1813 te Kalkiita’da basilmigtir.*>2
2.5.3. Fetdvi-y1 Hindiyye’nin Ingilizce Baskilari

Ingiliz isgal yonetimi yillarinda Ingiliz arastirmacilarin Fetdvd-yi1 Hindiyye iizerine

kismi terciime ¢alismalar1 olmustur. Bu kismi terctimeler sunlardir:

N. B. E. Baillie, The Moohummudan Law of Sale (London 1850). Bu eserin tam adi
The Moohummudan Law of Sale, According to The Huneefeea Code: From The
Futawa Alumgeeree ‘dir. 1850 baskisinin ardindan tespit edebildigimiz baskilarmin
tarithleri 1965 ve 2010 yillaridir. Yine ayni miitercime ait olmak iizere 1853 yilinda
Londra’da The Land Tax of India: According to The Moohummudan Law isimli eser

yayimlanmistir. Bu eserin tespit edebildigimiz kadariyla 2006 ve 2012°de baskilari

40 Ag.e., 129.

%1 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa
Alamgiri (17th Century India)”, 25.

452 Ahmet Ozel, “el-Alemgiriyye”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 1989), 2/365-366.
105



yapilmstir. N. B. E. Baillie’nin Fetdvd-y1 Hindiyye’nin kismi terclimelerini esas
aldig1 bir tglincii caligmasi ise A Digest of Moohummudan Law isimli eserdir.
Londra’daki 1875 ve 1887 baskilarindan sonra 1957°de Lahor’da da baskisi
yapilmistir. Baillie’den baska Fetavd-yi: Hindiyye lizerine ¢aligma yapan bir ikinci
isim Hindistanli Mahomed Ullah Ibn S. Jung’dur. 1931 yilinda Allahabad University
Studies isimli dergide (VII/I) nesrettigi “The Muslim Law of Preemption” adli

makale 333 sayfay1 ihtiva eden terciimeleri igermektedir.
2.5.4. Fetava-y1 Hindiyye’nin Tiirkce Baskilar

Fetava-y1 Hindiyye’nin Tirkceye tek terciimesi bir biitlin olarak Mustafa Efe
tarafindan yapilmistir. Eser Hindistan yayinlarindan farkli olarak Fetdvad-yi Hindiyye
ismiyle yayimlanmistir. 1984-1988 yillar1 arasinda Ankara’da on alti cilt olarak
nesredilmistir. Bu calismadan baska Fetdva-y: Hindiyye lizerine Tiirkgede herhangi

bir kismi terciime dahi yoktur.
2.5.5. Fetdva-yt Hindiyye’nin Urduca Baskilar

Seyyid Emir Ali Melihabadi’nin (6. 1917) Osmanli’da bilindigi isim olan Fetdva-i
Hindiyye adiyla yaptigi Urduca terciimedir. Lahor’da 1964’te basilan eser on cilt
olup bas tarafinda 300 sayfalik bir mukaddime bulunmaktadir.

106



UCUNCU BOLUM
FETAVA-YI HINDIiYYE’NIN OZELLiKLERI, KAYNAKLARI
VE MUHTEVASI

3.1. Fetivi-y1 Hindiyye’nin Ozellikleri

Fikih edebiyatinda serh, hasiye, ihtisar, telhis, ta’lik, tekmile, tetimme gibi bir¢ok
yazim tiiriiniin yan1 sira bir de baslangicta nevazil, daha sonra da fetava adi verilen
bir baska telif tarz1 vardir. Bu tarz, genel olarak seyhiilislam, kazasker, kadi, miiftii
ve miistakil alimlere yoneltilen suallere verilen fetvalarin toplandigi mecmualar
olarak bilinmektedir. Osmanl fikih edebiyat1 bu tiir teliflerin en zengin 6rneklerini
barindirmaktadir. Bunlarin en meshurlar1 Seyhiilislam Ebiissuud, Catalcali Ali,
Feyzullah, Hayri, Yenisehirli Abdullah efendilere isnat edilen fetva mecmualaridir.
Ancak Hint alt kitasinda kaleme alinan ve isminde fetdva gecen eserlerin bilyiik bir
cogunlugu bu tiirden eserler olmayip fikih kitaplarinin 6zellikle de Hiddye’nin
bablarina gore diizenlenmis hacimli ve genis bir literatiiri muhtevi olan
derlemelerdir. Fetdvad-y: Hindiyye de bu tarzda kaleme alinmig eserlerden olup temel

ozellikleri asagida zikredilmeye ¢alisilacaktir.
3.1.1. Kolektif Bir Telif Olmasi*>3

Dénemin en kidemli isldm ulemas: ve hukukgularindan olusan resmi bir heyet
tarafindan yiiriitiilen, kapsamli bir fikih kitabi yazma hususunda yapilan ilk
projelerden biridir. Bu ¢alisma Islam hukukunun kodlanmasi tarihinde tiiriiniin ilk

adimlarmdandir. Fikhin kodlanmasinin yolunu agmaktadir.*>*

Fetavd-y1 Hindiyye daha onceki boliimlerde de zikrettigimiz iizere bir¢cok miiellif ve
yardimcilari tarafindan kaleme alinmasina ragmen eser Alemgir Sah’a nispet edilerek

e 1zam tarafindan kaleme alindigi ifade edilmistir. ncak bir¢cok kayna
yvh Niza findan kal lindig1 ifade edilmistir.*®® Ancak bircok kaynak

453 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 13.

454 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetdva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 88.

4% Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 33.

107



Fetdva-yr Hindiyye’nin bir telif heyeti tarafindan kaleme alindigini1 bizlere ittifakla
bildirmektedir.*®

Buradaki isimlendirme Fetdvd-y1  Tatarhdniyye’de oldugu gibi ithafi ifade
etmektedir. Fakat Alemgir Sah, ilgili boliimde de zikredildigi iizere, s6z konusu
eserin telif siirecinde de degisik miinasebetlerle yer almistir. Fetdvd-yi Hindiyye’den
once de kolektif telif tirlinii olan fikih eserleri kaleme alinmistir. Nizamiilmiilk’iin
tavsiyesi ve Meliksah’mn emriyle giizide bir heyet tarafindan kaleme alinan el-
Mesailii'I-Meliksahiyye fi Ahkami’s-Seriyye de bunlar arasinda zikredilebilir.*®’
Fetava-y1 Hindiyye’den yaklasik yiiz elli yil sonra kaleme alinan Mecelle de bu tarz
eserlerdendir. Kolektif telif calismalarinin, XX. ylizyilda baslayan ve kokleri ashab-1
Kiram donemine kadar dayandirilabilen kolektif igtihada bir oOncii oldugu
diistiniilebilir. Daha sonra ulema, modern meseleleri ¢6zmek ve ¢agdas zorluklar
bireysel olarak ele almak i¢in ¢abalamis; ayni zamanda kendi donemlerinde ortaya
¢ikan yeni durumlara ve modern meselelere cevap vermek icin kolektif ¢aba sarf
etmislerdir. Kolektif igtihat; yeni ortaya ¢ikan bir duruma giivenli, oy birligiyle ve
tatmin edici bir cevap bulmanin en iyi yollarindan biridir. Boylece 1970 yilinda
Jamiat Ulama-i Hind biinyesinde Idarat al-Mabahdith al-Fighiya ve 1988 yilinda
Islamic Figh Academy India kurulmustur. Bu iki biiyiik kurulus, kolektif i¢tihadin
devreye girmesinde, diizenlenmesinde ve modern meselelerin islam fikhi 1s131nda

¢oziilmesinde 6nemli rol oynamugtir.*s

Hukuk tarihi kolektif telif konusunda zikredilmeden gecilemeyecek bir
kanunlastirma faaliyetine sahit olmustur ve biitiin modern hukukun bu cabanin
tizerine oturdugu var sayilmaktadir. Burada hazirlanma siirecinin Fetdvad-yi
Hindiyye’ye benzemesi agisindan ona da deginmenin yerinde olacagini diisiiniiyoruz:
Roma Imparatoru Justinianus, 528 yilinda yeni bir kanun kitab1 hazirlanmasi i¢in
emir vermistir. Bu kitabin daha 6nce 500 ve 506 yillarinda hazirlanan bir kanun
kitab1 esas alinarak yapilmasini istemistir. Bu ¢alisma i¢in on hukukgudan olusan bir

heyet kurulmustur. Bu hukukgular, 529 yilinin Nisan ayinda islerini bitirdikten sonra

46 A g.e., 30.

7 Omer Menekse, Selcuklu Islam Hukuku Yiikselis Devri “1063-1092”, (istanbul: Bilge
Yayinlari, 2021), 178.

%8 Qasmi, “The Orientation and Approach of Indian Ulama in Resolving Contemporary
Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”, 6.

108



Imparator galigmalarmi onaylamistir. Onceki tiim yasal diizenlemeler iptal edilmis;
Imparator, 533 yilmin Aralik ayinda hukuk hakkinda elli kitaptan olusan bir
koleksiyonu derlemek igin ¢alisma baslatmistir. Bu da en meshurlar1 Paul ve Ulpian
olan otuz dokuz yasa koyucunun goriislerinin harfi harfine ¢ikarilmasi hususunda bir
calismadir. Fakat bu koleksiyon biiylik ve ¢ok genis oldugu igin ve onun bir ders
kitab1 haline getirilmesi adina Imparator, Konstantinopolis’teki ve diger bazi
sehirlerdeki hukuk okullarinda 6nde gelen profesorleri Kanuni Hiikiimler adli bir
temel kitap gelistirmekle gorevlendirmistir. Ancak Justinianus’un bu c¢aligsmasi, eski
yasa koyucular tarafindan yapilan tiim noktalara cevap vermekte yetersiz kalmis; bu
nedenle boslugu doldurmak isteyen Imparator, 529 senesinde hazirlattigi calismayi
degistirerek bir dizi karar yayimlamis ve bu kararlar1 onun miitemmimi héaline
getirmistir. 534 yilmin Aralik ayinda bir hukuk grubu olusturulmustur. Ikinci Kanun
Grubu adi1 verilen bu yasalar on iki boliimden miitesekkildir. Imparator, Yeni
Kanunlar adi altinda yasal diizenlemeler yapmak igin ¢aligma baslatacagini ilan
etmis; s6z konusu galisma 535-564 yillar1 arasinda yayimlanmistir. Yayimlanan bu
calisma yiiz altmis bes adet temel yasadan olusmustur. Justinianus’un bu ¢alismasi su
temel boliimlerden meydana gelmistir: ilk olarak hukukun dogasi, béliimleri ve
kaynaklar1 hakkinda genel notlar; daha sonra kisiler, esyalar, miraslar, ylikiimliiliikler
ve muamelatla ilgili kanunlar. Bati diinyasinin modern yasama sistemlerinin
tiimiinlin Justinianus’un hukuk sistemi ilkelerinden tiiredigi diisliniildiigiinde bu

yasama ¢alismasinin takdire sayan olduguna siiphe yoktur.**®

3.1.2. Kendinden Onceki Hanefi Fikih Birikimini Cemetmis Olmasi

Fetdava-y1 Hindiyye kendinden once kaleme alinmis Hanefi klasik eserlerini kendinde
toplayan kanun kodu olmasa da c¢ok itibarli bir yere sahip olan sekiz yilda
tamamlanmus 6nemli bir basvuru eseridir.*®° Eserin, bircok Hanefi fikih metnini belli
bir hedef gozeterek bir araya getirmeyi ve nazari bilginin gilindelik tatbikatla

uyumunu saglamay1 hedefledigi sdylenebilir.**

49 Ahmet, “el-Fetava el-Alemgiriyye Takviymii Eseri’l-Fetava Ilmiyyen ve Mukarenetiiha bi
Ameli Ciistinyan fi’l-Kavanini’r-Rimaniyye”, 73.

460 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 11.

41 Ag.e., 25.

109



Alemgir Sah’in babasindan miras alarak gelistirdigi ve yiizbinlerce rupi harcayarak
bir araya getirdigi kiitiiphanesi, Fetdvd-yi Hindiyye telif heyetinin hizmetine
sunulmug ve alanda hicbir bosluga yer birakmayacak sekilde ciddi bir arastirma
imkan temin edilmistir. Esasen bu eserlerin bir araya getirilerek yeni bir kitabin
kaleme alinmasinin temelde iki amaci vardir: Birincisi, seriatin hayata dair
hiikiimlerini beyan etmek; ikincisi ise Irak, Belh ve Maveraiinnehir’de tesekkiil eden

Hanefi fikih birikiminin fetvaya medar olan kismin1 tespit etmektir.*62

3.1.3. Hint Hanefi Fetava Literatiiriiniin En Son ve Kamil Sekli Olmasi

Eser, Hint Hanefi kiiltiiriinde daha once telif edilen Guydsiyye ve Tatarhaniyye gibi
on bir fetva kitabindan esasen sadece biri ve sonuncusudur, denilebilir. Ancak
Alemgir Sah’m da gabalariyla ok genis bir literatiirden ve telif heyetinden istifade
edilerek kaleme alinmis, digerlerine gore devlet nizami {izerinde daha etkili

olmustur. Fakat Alemgir Sah’tan sonra gelen sultanlar ayn1 itinay1 gostermemislerdir.

Sémiirge déneminde de Ingilizler, Hanefi fikhinda Hiddye’nin kullanilmasini tesvik
etmislerdir. Haddizatinda Fetdvd-y1 Hindiyye; higbir zaman kanun kodu olmamas, en
parlak doneminde bile temel basvuru kaynagi olarak kalmistir.*®® Eser onceki Hanefi
birikimini yansitmanin yani sira Hintli alimlerin eserlerinden alintilar yapmasi
agisindan ¢ok onemlidir. Ozellikle ihtida, irtidat ve sahis hukukuyla ilgili konular

yerel hukuki uygulamalari yansitmasi acisindan kayda degerdir.*%*

Fetdvd-y1 Hindiyye Islam Diinyasi’nin diger bdlgelerinde Fetdvd-yi Alemgiriyye’den
daha ¢ok Fetdava-y1 Hindiyye olarak bilinmekte ve bu sekilde agirlikli olarak atiflar
yapilmaktadir. Bu da Fetdvd-y: Hindiyye’nin Hindistan ilim havzasinin bilinirligi ve
glivenilirligini yansitmasi agisindan son derece onemlidir. Fetava-yi Hindiyye XX.

yy.da daha da bilinir hale gelmistir.*®®

%2 A 0.e., 27.

463 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 38.

464 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal
Sovereignty”, 23.

465 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 36; Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official
Status of the Fatawa Alamgiri”, 4.

110



3.1.4. Hiddye’nin Konu Dizilimini Esas Almasi

Merginani'nin Hiddye’si, Hanefl fikih literatiiriinde adeta bir doniim noktasi
olmustur. Kendisinden sonra kaleme alinan Hanefi mezhebine ait hemen hemen
biitiin fikih eserleri konu dizilimi agisindan onu esas almislardir. Ornegin Fetdva-y
Hindiyye gerek yazim tirli gerekse de isimlendirme olarak Fetava-y
Tatarhdniyye’ye son derece benzemektedir. Oyle ki her ikisi de hamileri olan devlet
adamlarinin ismiyle anilmis ve Hiddye’yi kendine model edinmislerdir.*®® Ancak
Hidaye’de feraiz bolimii bulunmamasina ragmen Fetdva-yi Hindiyye’de bu boliim

detayli olarak ele almmustir.*¢’

3.1.5. Konular1 Detayh Olarak Incelemesi*®®

Fikhi eserlerin bazilar1 konular1 ana hatlariyla aktarirken bazilart da hem delillerini
vermekte hem de ayrintili izah yapmaktadir. Birinci tiir eserlere metinler ve
mubhtasarlar 6rnek verilebilirken ikinci tiir eserlere de serhler, hasiyeler ve mutavvel
fikih kitaplar1 misal gosterilebilir. Fetdva-y: Hindiyye, yukarida sayilan bir¢ok
tarzdaki eserleri cemetmesi itibariyla daha da genis bir hacme ulasmaktadir. Ornegin
ileriki boliimlerde inceleyecegimiz vakif kitab1, Hiddye ve Miiltekd’da ana hatlariyla
zikredilmisken Fetdva-y: Hindiyye’de konuya dair hemen hemen biitiin mezhep igi
ihtilaflar ve tercih edilen goriisler nakledilmektedir. Bu da kadi ve miiftiilerin
ithtiyaclarmi karsilayip bagka kaynaklardan miistagni kilmasi agisindan son derece

onemlidir.
3.1.6. Bastan Sona Bir Uslup Birligi Gozetilmesi

Fetava-y1 Hindiyye’nin igerigi onlarca farkli kitaptan olusturulan paragraflarla
birbirini tamamlayic1 sekilde meydana getirilmistir.*®® Farkli alimlerin ve kitaplarin

goriigleri birbirini tamamlayict ve aciklayic1 tarzda zikredilmigtir. Farkli farklh

466 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 37.

7 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 40.

468 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 13.
469 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 41.

111



miellifler tarafindan kaleme alinmalarina ragmen ayni kisiler tarafindan tashih

edildikleri igin {islup olarak biitiinliik arz etmektedir.*’

Gerek Alemgir Sah gerek Seyh Nizidm ve gerekse de dort ana boliimiin
sorumlulugunu iistlenen miiellifler, telifin hedefe uygun bir sekilde sekillenmesi ve
tislup birliginin saglanmasi i¢in biiyiik ¢aba gostermislerdir. Oyle ki bazi heyet
tiyeleri, bu ahenkli yiirliyen yazim siirecine uyum saglayamadiklar i¢in ya kendileri
gorevden ayrilmis ya da uzaklastirilmiglardir. Bunlar arasinda ismi zikredilebilecek
en 6nemli kisi Sah Veliyyullah Dihlevi’nin babasi ve Rahimiyye Medreselerinin

kurucusu Sah Abdiirrahim Dihlevi’dir.*"*

Fetdva-yi Hindiyye’nin el-Esbdh ve’n-Nezair vb. miiftiilerin bagvuru eserlerinden
farki, giinlik hayatin tiim yonlerini kapsamasi, soyutlama, kisaltma ve diger
teknikleri kullanarak vakalari umumilestirmesi ve kaleme almisindaki titizlikle

referans olabilecek bir diizeye ulagmasidir.*’

3.1.7. Fetivi-y1 Hindiyye’nin Siradan Bir Taklit Déonemi Uriinii Olmamasi

Fetava-y1 Hindiyye naklettigi hiikiimlerin gerekgelerini Kur’an ve Siinnet’ten
delillendirmemistir.*’® Fetdvd-y1 Hindiyye dogrudan bir ictihat faaliyeti olmasa da
kendisinden 6nce kaleme alinan Hanefi fikih kitaplarinin goriislerini XVII. yy. Hint
alt kitasinin ihtiyaglarimi gozeterek yeni bir formda sunmasi acisindan son derece
onemli bir hukuki tecdit sayilabilir. Bir yandan da mevcut literatiirle yapilabilecek en
iyl lrlin sayilabilecegi i¢in klasik donemin son ¢abalart olarak degerlendirilmesi
miimkiindiir.*’* Ayrica miisteftilerin sorularmin cevaplandirilmasinda kaynaklik

ettigi icin de fetva geleneginin bir devamidir.*

Fetdvad-y1 Hindiyye’nin hangi fikith donemi iiriinii ve tiiriiniin ne oldugu konusunda

ciddi tartigmalar vardir. Halldk gibi baz1 arastirmacilar, onu dolayli da olsa igtihat

40 Ag.e., 49.
471 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 42.

472 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 61.

47 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 12.

474 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 67.

45 Ag.e., 37.

112



déneminin igerisine dahil etmisler, kimileri de onu taklit doneminin bir iiriinii olarak
gormiislerdir. Iceriginde bulunan serh, hasiye ve metin tiirii eserler ne kadar uzmanca
tasnif ve telif edilseler de yine de bu konudaki tartismalara kesin bir nokta

koyamamaktadirlar.*’®

Miiftii ve fetvanin mahiyeti hakkinda klasik donemde yapilan biitiin tartigmalar
Fetava-yi Hindiyye’de de vardir. Ancak eserde de yer aldigi lizere “Giiniimiizde
fetvaya medar olan ve benzeri tabirler onun basit bir aktarim olmadigimi kisith da

olsa ictihat iiriinii oldugunu ortaya koymaktadir”.*"’

Fetava-y1 Hindiyye, Misliimanlarin igtimai ve ferdi yasantilarin1 daha genis sahada
ele alan bir kitap olmasi hasebiyle birgok bolimii muhtevidir. Bununla beraber
bircok yeni arastirma, gelistirme ve kanun hazirlama teknikleri kullanilarak
hazirlanan bir kitaptir. Bu kitap hem ilmi kaideler hem de toplumsal hayatin
gereksinimlerini birlestiren bir eserdir. Ciinkii Alemgir Sah, ilmin kendine has
tekniklerinin giin gectikce degiskenlik gosteren Islami toplumsal hayatin isteklerine
karsilik vermekte zaman zaman yetersiz kalabilecegini 6ngoérmiistii. Ancak burada
telif siirecini yiiriitenlerin kendilerini mevcut Islami diisiince ekollerinin hiikiimlerine
bagl gordiiklerini inkdr edemeyiz. Boylece zamanin sartlarmin gerektirdigi Islami
toplumsal hayatin zamana gore degisen isteklerini seriatin 1zin verdigi sinirlar i¢inde
karsilamaya c¢alismislardir. Fetdavd-yi Hindiyye, resmi bir bagvuru eseri oldugundan
dolayr kadi, miifti vb. devlet yoneticilerinin yani sira siradan bir sahis i¢in bile
basvuru kaynagi olabilirdi. Birey, aldig1 fetvaya gore 6zel hayatini1 diizenleyebilecegi
gibi hakim de Oniine gelen bir davada buna gore bir karar verebilirdi. Bu fikhi
miitalaalar, gercek meseleleri ele aldigindan ve hukuk metinleriyle
uyumlu oldugundan, mevcut sartlarla ilgili olmasi bakimindan yayimlanmasi biiyiik

onem arz etmektedir.*’8

476 A.g.e., 40.
417 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 21.
478 Ahmet, “el-Fetava el-Alemgiriyye Takvimii Eseri’l-Fetava ilmiyyen ve Mukérenetiiha bi

Ameli Ciistinyan fi’l-Kavanini’r-Rimaniyye”, 74.

113



Fetava-y1 Hindiyye’nin lslubuna gore belirli bir konuda bir sonuca vardiktan sonra
yeni gelisen bir olayda, orf ya da zaruret nedeniyle farkli bir sonuca varmak da

miimkiindiir. Bu da onun degisen sartlara uyumdaki kabiliyetini gostermektedir.*’®

3.1.8. Mukaddimesinde Kendi ifta Usuliinii Beyan Etmesi

Fetdva-yi Hindiyye bir taraftan ig¢inde bulunan muhakeme usuliinii agiklayan
bolimlerle miiftiiniin nasil hikkmedecegine dair kurallar koyarken bir taraftan da giris
kisminda, miiellifi belli olmayan bir boliimde iftd usuliinii de izah etmektedir.*®
Esasen miiftii ile miistefti arasinda bir giiven bagi vardir. Miistefti sayet miiftiiden
aldig1 cevaplarla tatmin olmazsa baska bir miiftiiye gidebilir. Ancak Fetdva-y
Hindiyye’yi esas alarak kabul eden yoneticilerin atadigi miiftiiler, aym ¢6ziimii
ongodrmelidirler. Bu da toplumsal sdzlesmenin ikamesinin bir tezahiiriidiir.*3! Yine
Fetava-y1 Hindiyye metnini kaide haline getirirken ya fikhi olaylar1 soyutlastirarak

bunu yapar ya da methumu 0Ozetleyerek; bu da miiftiiniin benzer konularda goriis

bildirmesi i¢in ona imkan saglar.*8?
3.1.9. Telifte Zahirii’r-Riviye’nin Esas Ahnmas1#3

Fetava-y1 Hindiyye heyeti, telifte delilin bagka bir sorunu agikliga kavusturdugu veya
icerdigi durumlar disinda sorunlara delil ve kanit getirmekten kaginmislardir.
Kendilerini biiyiik 6l¢lide Zahiri r-Rivaye’nin mesaili yani Hanefi okulunun kaynak
kitaplariyla sinirlandirmislardir. Zdhirii 'r-Rivaye, Muhammed b. Hasan es-Seybani
(6. 189) tarafindan yazilan ve birlikte Hanefi mezhebinin kaynak kitaplarini
olusturan alt1 Hanefi fikih kitabindan olusmaktadir. Bu kitaplar sunlardir: el-Mebszit
veya el-Asl, el-Camiu’s-Sagir, el-Cdamiu’l-Kebir, es-Siyeru’l-Kebir ve es-Siyeru’s-
Sagir, el-Ziyadat. Fetavd-yi Hindiyye bu kitaplardaki mesaili sunarken g¢esitli

2

otoritelerden alinti yapmak ve alintilarin1 “gore...” ifadesiyle bitirmek ve ardindan
yazarin adini veya kitabin bagligini vermek gibi 6zel bir yontem benimsemistir.

Nakillerin illetlerini aydinlatacak higbir agiklama yapilmadigi gibi derleyiciler de

419 ‘Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa
Alamgiri (17th Century India)”, 74.

480 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 46.

LA g.e., 47.
482 A g.e., 50.

483 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 14.

114



nakillerin tercih sebebini ortaya koyan kaideleri zikretmemislerdir. Fetdvd-y
Hindiyye zaman zaman “Bu ve bu tercih edilen goriistiir” veya “dogru goris ...”
climlesini nakillerin sonuna eklemektedir. Ancak bu kelimelerin miielliflerin kisisel
tercihini mi gosterdigi yoksa asil naklin bir par¢asint mi olusturdugu her zaman net
degildir. Yine de hukukgularin ¢esitli nakilleri segme ve yan yana getirme bigimleri,
belirli toplumsal degerlere vurgu yapilmasini ve belirli hukuki ilkelerin tercih

edilmesini saglamaktadir.*84

Fetdvi-yi Hindiyye’nin gerek mukaddimesinde gerekse de Ibn Abidin’in fetva
usuline dair eserinde ifade edilen metot, Zdhirii r-Rivdye’nin esas alinmasi
seklindedir. Bu durum Irak ekoliiniin Maveraiinnehir ekoliine 6ncelendigi seklinde
de yorumlanmaktadir. Ancak bu usule gore orflin ve zaruretin bulundugu yerlerde

Nddirii r-Rivaye’den ve mesayihin eserlerinden istifade edilebilmektedir.*®

Eser yazilirken yine Hanefi mezhebinin temel eserlerinden olan Imam Merginani’nin
Hiddye ismiyle miisemma eserindeki tertibe riayet edilmistir. Eserde Zahirii 'r-Rivaye
kitaplarindaki fetva ve goriislerle yetinilmis ancak Zahirii r-Rivdye’de bulamadiklari
meselelerde Nddirii r-Rivdye’ye bagvurmuslardir. Eserdeki tiim meseleler ciddi bir
zaruret olmadikca bizzat kaynagindan ve ibarelerde degisiklige gidilmeden orijinal
haliyle nakledilmistir.*®® Ancak tercihler yapilirken, Hindistan sosyo-politigi ve
onceki sahlarin devirleri de géz Oniine alinarak orfe cok dikkat edilmistir. Orf,
hukukun en eski degil ama ayni zamanda her yerde bulunan bir kaynagidir.
Toplumda birlestirici bir gii¢ olarak calisir ve hukuk kurallarinin sekillendirildigi
hammaddelerden birini saglar. Bu hem hukukgular hem de tarihgiler tarafindan genel
olarak kabul edilen bir gergek gibi goriinmektedir ancak bunu kesin olarak
belirlemek hem ilk miictehidler ve tarih¢iler hem de ¢agdas yazarlar icin bir sorun

olmustur.*¥’

84 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa
Alamgiri (17th Century India)”, 30.

485 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 46.

486 g|-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, 134.
87 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa
Alamgiri (17th Century India)”, 106.

115



3.1.10. Biliniyorsa Récih Gériisii, Bilinmiyorsa Goriislerin Hepsini Nakletmesi

Fetva mecmualarinin giindeme getirilen konulara agiklik getirmek i¢in bazi 1stilahlar

kullandiklar1 gorilmiistiir. Bu temelde, asagidaki ifadeleri kullanmislardir:

“Sahih ve Esah”: Bu iki 1stilah toplanan fikhi goriisler arasinda kuvvetli olani

ayirmak i¢indir.

“Aleyhi el-fetva”: Bu tabir hiikiim verilirken “Bu goriis mesned olabilir,” anlamina

gelir.

“Aleyhi’|-Itimad”: Bu tabir fikth Aalimlerinin mevzu edilen konudaki fikhi

goriise glivendiklerini gosterir.

“Aleyhi Amel-i Ummet”: Bu tabir insanlarm umumiyetle benimsedigi ser‘i bir
gortisii ifade igin kullanilmistir. Bu ifadeyle sonradan gelen mezhep ulemasinin fikhi
goriis ve kaviller arasindan bir kavli alarak onun tizerinde hemfikir olduklar1 beyan
edilir. Gegerli olan uygulama ser‘i goriise uymadigi zaman yani orfe gore oldugu
zaman “Buglin amel bununladir,” ifadesi kullanilir. Kullanilan biitiin bu tabirler
mubhtelif kaviller arasindan bir kavli segmek ve fikhi goriislerin arasinda se¢im

yapmak igindir.4%

“Aleyhi Amel-i Yevm ”: Seriatin bir goriisii olmakla beraber insanlarin iilfet ettigi cari

bir uygulama varsa ve seriatin esasina ters diismiiyorsa bu ifade kullanilmistir.

Nihai gortisleri ayirt etmek i¢in kullanilan bu ifadeler, tercih edilen fikhi goriisii ifade
edilebilecek sekilde secilmistir. Biitiin bunlar, Islam Diinyasi’ndaki diger fikih ve
fetva kitaplariyla karsilastirildiginda ilmi fetvalarin biiyiikk degerinin ve itibarl
konumlarinin agik bir gostergesidir. Biitiin Islim iilkelerinde onemli bir referans
haline gelmistir. Basta Fetdvd-yi Hindiyye olmak iizere, yapmis oldugu
kanunlastirma faaliyetleri vesilesiyle Alemgir Sah’m saltanati déneminin, Hindistan
tarihinde tarafsiz, adil ve hukuk devletinin hiikiim siirdiigii bir donem oldugu

soylenebilir. 48

Giris, kitabin yazilma sebebini igerir ve Alemgir Sah’in bu c¢alismadaki iistiin

meziyetlerinden ve kitapta ¢ogunlukla Hanefi mezhebinin zahir rivayetlerine yer

488 g|-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, 135.

489 Ahmet, “Fikratii cem’il-fetiva ve hatavatihe’l-ameliyye”, 87.

116



verilip, verilen fetvalarin ise (miiftda bih olan) fetvalarla sinirhh tutuldugu

konularindan bahsedilmistir.*®® Eger birebir nakilde bulunuluyorsa “keza ve keza”,
491

A

Ozet ya da manen naklediliyorsa “hakezd” diyerek duruma isaret edilir.

Fetdvd-y1 Hindiyye'nin giris boliimiinde miiftii 6ncelikle imam-1 Azam’m, sonra Ebd
Yisuf'un, daha sonra da Imam Muhammed’in goriisiinii miisteftiye bildirmekle
sorumlu tutulmaktadir. Duruma gore Imameyn’in goriisii, Imdm-1 Azam’a tercih
edilebilir ya da Cumhur’un goriisii alinir. Bu konudaki yol ve yontem burada 6zetle
izah edilmisse de Ibn Abidin’in Serhu Ukiidi Resmi’I-Miifti adli eserinde detaylariyla
izah edilmektedir. Bu da bize Babiirlii iftd usuliiyle Osmanli usuliiniin benzerligini

gostermektedir.*%?

3.1.11. Hukuk Anarsisini Engellemek icin Kaleme Alinmasi

Portekiz, Hollanda ve Ingiliz Dogu Hindistan Sirketlerinin Ekber Sah déneminden
itibaren Babiirlii topraklarinda faaliyet gostermesi, modern hukukla bu cografyanin
erken donemde tanismasina vesile olmustur. Alemgir Sah, Batililarin somiirge
faaliyetlerine hem askeri hem siyasi hem de ekonomik tedbirlerle engel olmaya
caligmistir. Ancak Babiirlii Devleti’nin hukuki altyapisinin uluslararasi hukuk
acisindan zafiyeti, Sultan tarafindan da gozlemlenmistir. Alemgir Sah diinyadaki
modernizm hareketlerine uyum saglayabilmek i¢in hukuk alanindaki diizenlemelere
¢ok ihtiyact oldugunu bildiginden Islam hukukuna dayali kanunlasma faaliyetlerine
biiyiilk 6nem vermis ve Fetdvd-yi1 Hindiyye’yi bu yiizden kaleme aldirmisti. Clinkii
doneminde Imparatorluk sathinda yiiriirliikte olan kanunlar oldukca simirliydi. Bu
kanunlar zayif goriisler alinarak yanlis yorumlara tabi tutuluyordu. Bu da hukuk

anarsisine neden oluyordu.*%

Alemgir Sah o6ncesi Hindistan’da somiirge faaliyetlerini baslatma girisiminde
bulunan Sir Thomas Roe ger¢ekten cok iyi bir gozlemciydi. Hindistan hakkindaki

“Sonsuz din var, hukuk ise yok,” sdzleriyle Ingiliz Dogu Hindistan Sirketi’nin

40 Ag.e., 88.
491 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 14.

492 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 49.

9 Ag.e., 13.

117



faaliyetlerinin zor sartlar altinda yiiriitiildiigiine isaret etmistir.*** Ancak Alemgir
Sah’in aldig1 tedbirler sayesinde Hindistan’in somiirge haline getirilmesi yaklagik
yiiz elli yil geciktirilmistir. Benzeri durum Sultan Abdilmecid Han ve Sultan
Abdiilaziz Han zamaninda da Osmanli Devleti’nde kendini hissettirerck Mecelle vb.

kanunlarin kaleme alinmasina neden olmustur.
3.1.12. Irak Hanefi Ekoliinii Yansitmasi

Hanefi mezhebinin tarihi siireci incelendiginde ii¢ temel okulun tesekkiil ettigini
gormekteyiz. Ulema-y1 emsar diye ifade edilen Irak, Belh ve Maverannehir ulemasi
bulunduklar1 yerlerin ve yasadiklari kosullarin geregi olarak zaman zaman farkli
goriisleri benimsemektedirler. Fetdva-y1 Hindiyye Orta Asya, Orta Dogu gibi
bolgelerdeki Islam hukuku anlayislariyla Giiney Asya’daki hukuki anlayisin

farkliliklarini ve benzerliklerini kesfetmek i¢in dnemli bir misaldir.*%®

Fetdva-yi Hindiyye diger Hanefl ekollerinden daha ziyade VIII ile X. yiizyil Irak
eserlerine vurgu yapmustir. Bu da gayrimiislimlerin islam toplumuyla
biitiinlesmesinde hukuki altyapiyr hazirlamistir. Nitekim Belh ve Maveratinnehir
ekolleri gayrimiislimlere karsi daha sert tedbirleri 6ngérmektedir. Babiirlii fikhi
Maveraiinnehir ekoliiniin bir devami olmasina ragmen Fetdvd-yi Hindiyye yerel

ihtiyaclara binaen Irak ekoliinii esas almis goriinmektedir.*%®

Bu konuda bilinilmesi gereken 6nemli bir husus sudur: Gayrimiislimlere muamele
konusunda Islam Hukuku ekolleri arasinda farkliliklar vardir. Bu farkliliklar,
Miisliiman-gayrimiislim iligkilerine dair tartismalarin zaman i¢inde devam ettigini ve
Miisliimanlarin hayatlarmin diger dini gruplara gore nasil diizenlendigine dair

Miisliiman algilarinda bir degisime yol agtigim1 gdstermektedir.*®’

Gayrimiislimlere yonelik muamele ele alindiginda tarihsel olarak bu hukuk ekoliiniin
ilk donemine denk gelen Hanefi Hukuk ekoliiniin Irak kolu, Maveraiinnehir koluna

kiyasla siyasi sonuclarla daha az ilgili goriinmektedir. Nifusun c¢ogunlugunun

4 Ozel, Ingiliz Dogu Hindistan Sirketi, 141.

495 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 22.

4% Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 10.
47 Khalfoui, “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of Religious

Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”, 87.

118



gayrimiislim oldugu bir donemde ve yerde (Kife bolgesi ve kirsall) yasamis olan
Ebl Hanife ve 6grencisi Muhammed b. Hasan’a gore gayrimiislimlerin kirsalda ve
kiiciik kdylerde 6zgiirce yasamalarina izin verilmesi uygundur. Hanefl ekoliiniin 1X-
XI. yiizyillar arasinda ge¢irdigi dontisiim ve merkezinin, ¢ikis yerinden (Kife) Orta
Asya’ya kaymasindan sonra ekol yavag yavas hukuki sdyleminin bir pargasi haline
gelen sosyo-politik bir sistem gelistirmistir. Cogunlugu gayrimiislim ve azinligi ise
Miisliiman olan Irak’tan, ¢ogunlugu Miisliiman olan Orta Asya’ya gecisle birlikte yer
ve sosyo-demografik Ozelliklerin degismesi nedeniyle Hanefilerin zimmet anlayisi
Irak kolununkinden daha sert ve kati olmustur. Buna bagl olarak Orta Asya’daki
Belh alimleri, gayrimislimlere Ebd Hanife ve Muhammed b. Hasan tarafindan
Ongoriilen miisamahakar tavr1 benimsememislerdir. Bu kararlarin1 klasik donemdeki
Irak ile o donemdeki Orta Asya (XII-XIV. yiizyillar) arasindaki durum farkliliklarina
dayandirmiglardir. O donemde Orta Asya’da zimmi bulunmadigmi ve
Mislimanlarin kiigtik kirsal koylerde bile yasadigini savunan Belh alimlerinin
mantiZin1 kullanan Orta Asyali alimler, kendi topraklarindaki gayrimiislimlere
yonelik miisamahakar tavri benimsememislerdir. Tartigmalarini sosyo-demografik
faktorlere dayandirmislardir. Fetdvd-yi Hindiyye 'deki gayrimiislimlerin durumu, esas

olarak gayrimiislimlere ait dini yapilar meselesine odaklanmugtir.*%®

Yukaridaki tartisma, Fetdvd-yr Hindiyye nin yazarlarim dini metinlerle ilgili teorik
tartigmalardan ziyade yerel Giiney Asya gercekligiyle ilgilendiklerine isaret
etmektedir. Peki, Giiney Asyali alimler neden Irakli alim Muhammed es-Seybani’nin
goriislerini desteklemis ve bu goriisler Hanefilerin Orta Asya kolunun gorisleriyle
celismistir? Miislimanlarin diger dinlerle bir arada yasamasini nasil tasavvur
ediyorlardi? Bu sorularin cevaplar1 Irakli alimlere karsi ¢ikan Belh Hanefi
alimlerinin argiimanlarinda bulunabilir. Orta Asya’daki diger alimlerin yani sira
Belhli alimlere gére Imam Muhammed’in zimmilerin dini binalar insa etmelerine ve
bayramlarini alenen kutlamalarina izin veren bakis acis1 sadece Irak ortaminda
gecerlidir. Belhli Alimlere gére bunun sebebi, Imam Muhammed’in yasadig
donemde Irak ve Kafe’de kirsal kesimde yasayanlarin ¢ogunun gayrimiislim olmasi
ve Muhammed es-Seybani’nin de onlarin buralarda serbestce ikamet etmelerine izin

vermesidir. Hanefi mezhebinin Belh alt koluna gore Irak’taki durum Orta

4% Ag.e., 90.

119



Asya’dakinden ayirt edilmelidir. Bu, Orta Asya’nin kirsal sakinlerinin agirlikli olarak
Miisliiman, Irak’in kirsal sakinlerinin agirlikli olarak gayrimiislim oldugu
argiimanina dayanmaktadir. Imam Muhammed’in bu konuda sdylediklerinin, Irak
topraklariyla sinirli oldugunu ve Orta Asya gibi diger topraklara uygulanamayacagini
vurgulamaktadirlar. Gliney Asyali alimlerin Orta Asyali meslektaslarinin hukuki
goriislerini benimsemeleri beklenirdi -6zellikle de bu iki iilke cografi olarak birbirine
cok yakin oldugu i¢in- ancak bu gerceklesmedi. Bize gore bunun nedeni, Fetava-y:
Hindiyye’nin yazarlarinin kendi durumlarim1 Orta Asya’dan ziyade Irak baglamiyla
benzer bulmalariydi. VIII. yiizylldan X. ylizyila kadar Irak bolgesinin ve XVII.
yiizyilda Giiney Asya’nin sosyo-demografik ¢ergevesinin incelenmesi, Gliney Asyali
fukahanin neden hem cografi hem de tarihi olarak daha uzak bir goriisii tercih
ettiklerini agiklayabilir.*®® Kammizca bu Irak Hanefi ulemasmin gayrimiislim

unsurlara kars1 miisamahakar goriislerinden kaynaklanmaktadir.>®

3.1.13. Hint Alt Kitasinda Siinni Islim’mm Yerlesmesine Kanuni Mesruiyet

Kazandirmasi

Fetdvd-y1 Hindiyye’nin gayrimiislim unsurlarla ve Siinni olmayan Miisliimanlarla
miicadeleyi de kolaylastirip mesruiyet sagladigi diisiiniilebilir.®®* Alemgir Sah
doneminde Miisliiman niifusun altida birden iigte bire ¢iktigina dair nakledilen
istatiksel bilgiler dogru kabul edilirse Sultan’in bu konuda basarili oldugu
soylenebilir. lgili bolimlerde de ifade ettigimiz iizere Alemgir Sah ihtida
(Islamlagsma) faaliyetlerini desteklemis ve ozendirmistir. Oyle ki bir¢ok savasin

ardindan yapilan anlagmalarda IslAm’a girenlerin affedilecegi sartim1 koydurmustur.

3.1.14. iki Yiiz Bin Rupilik Bir Biitceyle Sekiz Senede Tamamlanmas1>%?

1664 - 1672 yillan arasinda kaleme alinan Fetdvd-yi Hindiyye’ye genis bir biitge

ayrilmistir.  Fetdva-yt Hindiyye'nin telif heyetinde bulunan alimlerin giinliik

49 Ag.e., 92.
50 efévre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics”, 122.

%01 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 14.

%02 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 14.

120



ticretlerinin ortalama bir rupi oldugu goz oniinde bulundurulursa miktarin ne kadar

yiiksek oldugu daha iyi anlagilacaktir.%%3

Alemgir Sah’m her tirlii liks ve ihtisamdan uzak durmaya calisan saraydan
eglenceyi kaldiran selefleri gibi kendisi i¢in anitsal mezar yaptirmayan son derece
iktisatli bir Sultan oldugunu goz 6niinde bulundurursak onun ilme olan ragbeti daha
anlagilir hale gelir. Bazi kaynaklarda diger masraflarla birlikte Fetdva-y
Hindiyye’nin maliyetinin 800.000 rupiye ¢iktig1 da nakledilmektedir. Muhtemelen bu

rakamin igerisine dolayli masraflar da eklenmistir.>%*

3.1.15. Devlet Destegiyle Telif Olunup Nesredilmesi®®

Kur’an-1 Kerim’in Hazret-i EbG Bekir doneminde cemolunmasi Misliiman
yoneticilerin bu konuda yapmis oldugu ilk faaliyet olarak kabul edilebilir. Omer b.
Abdiilaziz’in Ibn Sihab ez-Ziihri’den hadisleri bir eserde toplamasini istemesi,
Haruniirresid’in kamu maliyesiyle ilgili sorularina Ebl Ytsuf’tan yazili olarak cevap
talep etmesi; Meliksah, Fatih Sultan Mehmed, Kanini Sultan Siileyman, Firtiz Sah
ve Tatar Han gibi birgok devlet adaminin hukuki konularda eserler kaleme alinmasini
irade etmeleri Fetdvd-y1 Hindiyye’den once gergeklesmis bazi devlet destekli telif
faaliyetlerine Ornek gosterilebilir. Ayni1 sekilde Osmanli yonetimince kaleme
aldirilan Mecelle, Hukuk-1 Aile Kararnamesi ve Misir Hidivi Ismail Pasa tarafindan
Kadri Pasa’ya yazdirilan Miirsid-i Hayran, Fetdvd-yi Hindiyye’den sonra kaleme

alinan ayn1 tarz eserlerden sayilabilir.5%

Ancak Fetdva-yi Hindiyye bir kanun kodu degil yasay1 uygulayici kadi ve miiftiiler
tarafindan basvurulacak bir kaynak eserdir.>®” Devlet eliyle telif ve nesredilmesi hem

ona genis imkanlar tanimis hem de giivenilirlik katmistir.>%®

%03 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 31.

%04 g]-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, 136.

55 Khalfoui, “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of Religious
Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”, 88.

506 Mehmet Akif Aydin, “Muhammed Kadri Pasa”, DIA, (Ankara: TDV Yay., 2020), 30/543.

%7 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 47.

%8 Ag.e., 37.

121



Fetdvd-y1 Hindiyye nin bazi boliimlerini Ingilizceye terciime eden Baillie, Dogu
Hindistan Sirketi’'nin hukuk mahkemeleri i¢in standart otorite olarak Fetdva-y:
Hindiyye yerine Hiddye’nin benimsenmis olmasini {iziicii bulmustur. Ona gore
Fetdva-yi  Hindiyye Hindistan’da bir Hintli Miisliman hiikiimdarin otoritesi
tarafindan derlenmis olma avantajina sahiptir ve bu nedenle kanuna esas alinmaya

daha layiktir,>%®

Bir hukuk sistemini kodifiye etme girisimi elbette XVII. ylizyilda Hindistan’a 6zgii
bir durum degildir. Profesér R. K. Wilson, VI. yiizyilda Justinianus’un Corpus luris
Civilis’inin de aym amagla derlendigini belirtmistir. Konstantin’in  din
degistirmesiyle birlikte Hiristiyanligin kendine ait bir hukuk sistemi kalmamis ve bu
nedenle eski temeller iizerine insa etmekle yetinmisler, Hiristiyanlar Roma
Hukuku’na yonelmislerdir. Roma Hukuku da varsayimsal hukuki spekiilasyonlarin

arasina serpistirilmis pratik, canli mevzuattan olusmaktaydi.>°

Hem Corpus’un hem de Fetdvd-y1 Hindiyye’nin boylesine seckin eserler haline
gelmesinin, Imparatorluk miidahalesinden mi yoksa hukuksal otoritenin dogasindan
mi1 kaynaklandig1 hem hukuki hem de tarihi bir ilgi konusudur. Goriinen o ki her iki
imparator da boyle bir hukuki metnin derlenmesine baglarken ortak bir arzudan
hareket etmislerdir. Sadece kendi tebaalarina degil sonraki nesillere de 6zlIii, kesin ve
belki de hukuki referans kaynagi olarak essiz bir hukuk kodu sunmak

istemislerdir.>!

3.1.16. Arapca Olmasi ve Bircok Dile Terciime Edilmesi

Fetava-y1 Hindiyye, doneminde yazilan bir¢ok eser gibi Arapca olarak kaleme
alinmigtir. Bunun temelde ii¢ sebebi vardir: Birincisi, aynen ya da 6zetlenerek alinan
kaynaklarin miimkiin oldugunca dogru bir sekilde nakledilmesini saglamak; ikincisi,
Islam Diinyasi’nin ortak dili Arapga oldugu igin muhatap kitleyi genisletmek;

liciinciisii ise muhatap olarak miiftii ve kadilar1 hedeflemektir.%*?

599 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 14.

510 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa
Alamgiri (17th Century India)”, 35.

S A g.e., 22.
512 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 34.

122



Fetdvd-y1 Hindiyye telifi tamamlandiktan bir miiddet sonra Alemgir Sah’in kizi
Zibiinnisd’min emriyle Farscaya gevrilmeye baslanmustir. Bu durumun, Alemgir
Sah’in cihan padisahligi iddiasiyla paralellik arz ettigi sdylenebilir. Ciinkii Arapga
belli bir elitin kullandig1 bir ilim dilidir. Farsca ise genis bir alanda hakimdir.>*®
Fetdvd-y1 Hindiyye'nin terciimeleri bdliimiinde de izah edilecegi iizere Ingilizce ve
Tiirk¢ce gibi dillere de ¢evrilmistir. Fetdva-y: Hindiyye, Hanefi mezhebinin sahih ve
iktibas edilebilir eserleri arasinda Hiddye’den sonra sayilmaktadir. Ingiliz hakimiyeti
doneminde yapilan Urduca ve Ingilizce terciimesi de popiilerliginin bir baska kanit1
olarak zikredilebilir. Seyyid Emir tarafindan Urducaya ve segilen boliimler N.B.A.

Belly tarafindan “A Digest of Muhammedian Hanefi and Islamia Law in India”

bashig1 altinda Ingilizceye cevrilmistir.>!4
3.1.17. Kendi Dénemindeki ve Sonraki Déonemlerdeki Eserleri Etkilemesi

Fetava-y1 Hindiyye kendisinden oOnce kaleme alinmaya baglanan Kanun-:
Alemgiri’nin son kisminda basvuru eseri olarak degerlendirilmistir.5'® Yine kendi
doneminde kaleme alinan bazi fetva gerekgelerinde de Fetdvd-y: Hindiyye’ye atif
yapildig1 gozlemlenmektedir. Fetdva-yi Hindiyye’yle ayn1 donemde yazilmis higbir
Hanefi fikih kitabi onun sahip oldugu itibar ve sohrete erisememis ve bu kadar ¢ok
alimin imzasim tasimamistir.>’® Osmanli’nin kanunlastirma déneminin en biiyiik
tirinii olan Mecelle de Fetdvd-y1 Hindiyye'yi kendisine kaynak olarak almistir.
Mesud Efendi Mir’dt-1 Mecelle’de kaynaklari tespit ederken Fetdvd-yi Hindiyye’ye
sik¢a bagvurmustur. Mecelle’nin yaklasik 500 maddesinde Fetdvd-y: Hindiyye’ye atif
yapildig1 tespit edilmistir.5” Ibn Abidin’in meshur hasiyesi Reddii’l-Muhtir da
Fetavda-yi  Hindiyye’den istifade etmistir. Mustafa Ates, Reddii’l-Muhtdr’in

B Ag.e., 33

514 Hamdani, Saleem, “Development of Figh Literature in Indian Subcontinent During
Sultanate & Mughal Periods”, 37.

5 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 42.

516 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The
Fatawal-Alamgiriya, 67.

517 Kemal Yildiz, Tayyip Nacar, “Mir’at-1 Mecelle’de Belirtilen Mecelle Kaynaklar1”, Islam
Hukuku Arastirmalar: Dergisi, S. 20 (2012): 102.

123



kaynaklarmi siralarken Fetava-y1 Hindiyye’ye 270 atif yapildigini grafikle tespit

etmistir.>!8

Mehmed Zihni Efendi’nin Nimet-i Zsidm isimli eserinde Fetdvd-yi Hindiyye’ye on
dort atif yapilmistir. Omer Nasuhi Bilmen Efendi’nin Biiyiik Islam [Imihali kitabinda
Fetdva-yi1 Hindiyye’ye hi¢ atif yapilmamistir. Suriyeli Safii fikih alimi Muhammed
Vehbe Zuhayli’nin Islam Fikhi Ansiklopedisi adiyla on cilt olarak Tiirkgeye terciime
edilen el-Fikhu’I-Islami ve Edilletuhu adli eserinde Fetdvd-yi Hindiyye’ye otuzdan
fazla atif yapilmistir. Yine Kuveyt Vakiflar ve Din Isleri Bakanligi’nin himayesinde
telif edilen el-Mevsiiatii’I-Fikhiyye adli eserinde de Fetava-yr Hindiyye’ye 1040 atif
vardir.” Halil Giineng, basta Giiniimiiz Meselelerine Fetvalar olmak iizere bircok
eserinde Fetava-yi Hindiyye’ye atifta bulunmustur. Mezkr eserinin son kisminda
kaynaklar boliimiiniin en basina Fetdvd-y1 Hindiyye’yi yerlestirmistir. Ancak i¢inde
bulunan bazi zayif goriislere dikkat edilmesi konusunda uyarida bulunmustur.’®
Ayrica iilkemizin ileri gelen IslAm hukukcularindan Hayreddin Karaman’in
fetvalarmin toplandig1 Islam 'in Isiginda Giiniin Meseleleri adl1 eserin birgok yerinde

ya aynen ya da 6zetlenerek alintilar yapilmustir.>?°

Fetava-y1 Hindiyye boylece kendisine tam olarak itimat edilmis, dolayisiyla fikha
dayali ictihatlarin toplandig: bir eser haline gelmistir. Muhteviyati son derece ince ve
Ozenli bir ¢alismayla toplanan kitap, daha ziyade igtihatlarin tam anlamiyla tasnifinde
isabetli bir yontem ortaya koymustur. Mesela bunlarin baginda medreselerde elde
edilen teorik kazanimla sosyal hayatin pratigini birbirine raptetmesi yer alir. Bu
sebeple, Islam seriatim 6zel hukuku ilgilendiren meselelerde tatbik ederken,

ekseriyetle kendisine bagvurulan bir eser olmustur. Kanuni delilleriyle ilgili Kitap

*® Mustafa Ates, “Son Dénem Osmanli Fakihlerinden fbn Abidin’in Fikih¢iligi (Reddii’l-
Muhtar Ornegi”, (Doktora Tezi, Uludag Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Temel
Islam Bilimleri Anabilim Dal1 Islam Hukuku Bilim Dals, 2019), 97.

“ Bu istatistiksel bilgi “sd@mile” adl program iizerinden tarama yoluyla elde edilmistir.

19 Fatima Zehra Senyiiz, “Giiniimiiz Fakihlerinden Halil Giinen¢ ve Fikih Anlayis1”,

(Yaymmlanmamus Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii
Temel Islam Bilimleri Anabilim Dali, 2017), 28.

*? Cabir Onay, “Cagdas Bir Fakih Olarak Hayreddin Karaman”, (Yayimlanmanus Yiiksek
Lisans Tezi, Sakarya Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, 2010), 33.

124



yazan miiellifler Fetdva-y1 Hindiyye’yi bu konuda giivenilir bir kaynak olarak kabul

etmistir. Kanuni delillerin sunumunda da ne kadar iistiin oldugu agiktir.>?
3.2. Fetavad-y1 Hindiyye’nin Kaynaklari

Hanefi fikih kiilliyatin1 ihtiva eden basta Mutavvel ve Muhtasar olmak iizere hemen
hemen biitiin eserler Alemgir Sah tarafindan kurulan kiitiiphanede telif heyetinin
hizmetine sunulmus olup Fetdva-y1 Hindiyye’nin yaziminda bu kiitiiphanenin biiyiik

katkist olmustur.>?2

Fetdva-yi Hindiyye’nin tahkik ve terciimeleri vasitasiyla belirledigimiz doksan bes
adet kaynagi bulunmaktadir. Muhammed el-Haseni bu saymin 124 oldugunu

nakletse de ilgili alismasinda ancak seksen sekizinin ismini zikredebilmistir.5%3

Bu kaynaklarin en fazla bagvurulani 4.402 adetle el-Muhit’tir. Eserlerin ¢ogu klasik
Hanefi fikih kitaplarindan olusmaktadir. Hanefi mezhebine ait Tatarhdniyye adli eser
Hint alt kitasinda kaleme alinan en 6nemli fetava klasigi olup Fetdvd-yi Hindiyye’nin
onciisii olarak goriilebilir. Calismamizda hem Fetdvd-y1 Hindiyye’ye c¢ok sayida
atifta bulunmalar1 hem de Hanefi fikih literatiiriindeki 6nemlerine binaen ilk on dort
eser ana basvuru kaynaklar1 bashg altinda agiklamali olarak verilecektir. Geri kalan
eserler ise diger basvuru kaynaklart basligi altinda atif sayilari verilerek kisaca
zikredilecektir. Fetdvd-y1 Hindiyye’nin tamaminda kaynaklara 25.751 kez atifta
bulunulmustur. Bunlarin 20.236’s1 ilk on dort esere yapilmistir. Bu istatistikten
anlasilan, Fetdvd-y1 Hindiyye’nin Maveralinnehir ilim havzasinin telifatindan
beslendigi gercegidir. Fetdavd-yi Hindiyye’nin kaynaklarinin  bircogu aym
cografyanin iirlinlerinden olan Tatarhaniyye ve Guydsiyye gibi fetva kitaplarina da
kaynaklik etmislerdir. Ancak kaynak alinan bir¢ok eser, Osmanli cografyasinda telif
ve tasnif edilen fikih literatiiriince alinti yapilmamig olan eserleri ihtiva etmektedir.
Oyle ki kaynaklar arasinda yer alan bazi eserler hakkinda en ufak bir atfa bile
rastlanilmamaktadir. Bu durum eserimizin yerel kaynaklar1 bizlere aktarip tanitmasi
acisindan son derece Onemlidir. Kaynaklar arasinda ismi zikredilen bazi eserlere

binlerce kez bagvurulurken bazilarina sadece bir defa atif yapildig1 goriilmektedir. Bu

521 g|-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye™, 137.
522 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 1927.

5Muhammed  el-Haseni,  “Fetevayi-Hindiyye-el-Alemgiriyye”,  el-Baas-el-Islami,
Nedvetii’l-Ulema, (1984): 61.

125



durum oOzelde Babiirliilerde genelde Hint alt kitasinda hangi fikih eserlerinin ne
derecede itibar goriip kullanildigi konusuna 1s1k tutmasi agisindan ehemmiyetlidir.
Nitekim bu eser bir kanun kodu olmasa da devlet eliyle genis bir telif heyetince
kaleme alindigi i¢in o donemin tercihlerini aksettirmektedir. Fetdvd-yi Kadihan,
Fetdva-yi Tatarhdniyye, Hiddye, Miilteka ve Muhtar ile Fetdavd-yi Hindiyye’nin
dijital metinleri arasinda yaptigimiz karsilastirmalar sonucunda iktibaslarin
cogunlukla aynen yapildigini tespit etmis bulunuyoruz. Esasen telif heyetinin
yapmaya c¢alistig1 seyin, Hanefi mezhebince muteber olan kaynaklarin belli bir
planda sunulmasi oldugu anlasilabilir. Ciinkii kitabin telif amaci yeni bir metin
olusturmak degil, yapilan tasniflerle zimnen tahric, tercih ve temyizler yapmak
suretiyle ¢oziim yollar1 ortaya koyarak fetvaya medar olan racih goriisii tespit
etmektir. Alemgir Sah’m telif heyetine talimat: bu konuyu zaten geregince vuzuha

kavusturmaktadir.
3.2.1. Ana Basvuru Kaynaklari

Fetava-y1 Hindiyye’nin on dordii temel olmak tizere birgok kaynagi bulunmaktadir.
Eserlerin ¢ogu Maveraiinnehir ulemas: tarafindan mesayih doneminde kaleme
alinmis metin, serh ve hasiye tiirii Hanefi fikih kitaplarindan olusmaktadir. {1k ve son
donem eserlerine yapilan atiflar nispeten daha azdir. Hiddye ve iizerine yapilan
caligmalar eserde sik¢a kullanildigi igin bu eserin Fetdvd-y1 Hindiyye’nin telif
edildigi donemde de etkin bir bagvuru eseri oldugu anlasilmaktadir. Kaynaklar
arasinda Hint alt kitasinda kaleme alinan eserlerin bulunmasi, Fetdvd-yi Hindiyye’ye
ozglnliik katmaktadir. Calismamizda bu esere kaynaklik yapan en c¢ok atif alan

eserler hakkinda kisaca bilgi verilecektir.

1. el-Muhit: Burhaneddin el-Buhari tarafindan kaleme almman eser nevazil
eserlerinden de beslenmis olup birgok tarihi olay ve olguya aciklik getirmektedir.
Eser el-Muhitii'/-Kebir, el-Muhiti’I-Burhdni  fi’l-Fikhin ~ Nu’mani  diye de
anilmaktadir. Imam  Serahsi’nin  Muhit’iyle zaman zaman Kkaristirildig

gdzlenmektedir.5?* Esere 4.402 kez atif yapilmustir.

524 Uzunpostalc1, “Burhaneddin el-Buhari”, 435.

126



2. Zahiratii’l-Fetdva: Burhaneddin el-Buhari tarafindan kaleme alinan eser, el
Muhit’in muhtasar1 olup nevazil tiirinin en meshurlarindandir. ez-Zahire ve ez-

Zahiretii’I-Burhdniyye adlariyla da bilinmektedir.>?® 2.596 atif yapilmustir.

3. Fetdva Kadihan: Hasan b. Mansur b. Mahmud tarafindan kaleme alinan eser,
Fetdva-yi Hdniyye diye de bilinmektedir. Hanefi imamlarinin gorisleri ile
miiteahhirinin ve miitekaddiminun yapmis oldugu tahric ve tercihleri nakleden eser,
zaman zaman Safil ve Maliki mezheplerinin goriislerine de atiflarda bulunmaktadir.
Muhtasar ve miifit olan eser ulema-y1 emsarin goriiglerinin karsilagtirilmasini
yapmakla beraber miidellel degildir. Fetdva-y: Hindiyye’nin en ¢ok atifta bulundugu
3.fetva kitabidir.®?® 2.545 defa atif yapilmstir.

4. el-Muhit: Semsii’l-eimme es-Serahsi tarafindan kaleme almman eser, imam
Muhammed’in kitaplariyla Hakim es-Sehid’in el-Miinteka’sin1 cemetmistir. Miiellif,
nakillerde cogu zaman alintiladigi esere sadik kalmis; bazen de kendi ibareleriyle de
tercihini yansitarak manen nakil yoluna gitmistir. Eser, degisik zaman ve
biiyiikliiklerde tabedilmistir. Ayni ismi tasiyan diger eserlerle karistirilmamasi i¢in
miiellifin nispetiyle anilmaktadir. Eserin telifinde Hassaf, Semerkandi, Natifi,
Haherzade ve Hakim es-Sehid’in eserlerinden sikca istifade edilmistir.>?’ Fetdvd-yi

Hindiyye’nin en ¢ok atifta bulundugu 4. eserdir.1.870 kez atif yapilmistir.

5. el-Mebsiit: Semsii’l-eimme es-Serahsi tarafindan hapiste bulundugu sirada kuyu
igerisinden talebelerine imla ettirilmistir. Otuz cilt olan eser Prof. Dr. Cevat Aksit
bagkanliginda ilmi bir heyetce nesredilerek Giimiisev Yayinlari tarafindan
nesredilmistir. Eser, Hakim es-Sehid’in el-Kdfi adli kitabinin serhidir. Miidellel bir
fikih eseri olup Hanefi fikhindaki en énemli basvuru kaynaklaridandir.5? 1.458

defa atif yapilmistir.

55 A.g.e., 436.

526 Katip Celebi, Kesfii 'z-ziiniin an esamil kiitiib ve’l-fiinun, Nes. Kilisli Muallim Rifat Bilge-
M. Serefeddin Yaltkaya, (Istanbul: Milli Egitim Bakanlig1 Yayinlar1 1362/1942), 1:346;
2:1143.

521 Demir, Kitabiyat Hanefi Fikih Edebiyati, 399.
S8Ahmet Akgiindiiz, Osmanli Tarih ve Hukuk Istilahlart Kamusu, (Istanbul: Osmanl
Arastirma Vakfi Yayinlar1,2018), 793.

127



6. Huldsatii’l-fetava: 1ftihariiddin Tahir b. Ahmed el Buhari tarafindan kaleme
almmistir. Bu ¢alismayr miiellif Nisab ve Hizdnetii’l-Fetdva eserlerini 6zetleyerek

kaleme almistir. °?° Yaklasik 1.140 atif yapilmustir.

7. el-Fetava 't-Tatarhaniyye: Hicri VIII. yilizyilda Hindistan’da yazilmistir. Delhi
Tiirk Sultanligi’nda énemli devlet adami Emir Tatar Han’in talimat vermesi iizerine
Feridiiddin Alim b. Ala el-Enderpeti (6. 786/ 1384) tarafindan ge¢mis Hanefi fiirG-i
fikih literatiiriinii bir araya getirmek tizere derlenmistir. Tasnif ve sekil agisindan el-
Hiddye’yi 0Ornek alan eserin icerik bakimindan birincil kaynagi el-Muhiti’l-
Burhan’dir. Hicri II-VIIL. yilizyillar arasinda kaleme alinmis elli yedi kaynaktan
yararlanan miiellif, Muhammed b. Hasan es-Seybani’nin eserlerine 6zel bir 6nem
vermis; cogunlukla imam Eb( Hanife, Muhammed ve Eb( Ydsuf arasindaki
ihtilaflar1 zikretmis; bazen bunlara Imam Safii ve Imam Malik’in goriislerini ilave
etmistir. Miellifin, bilgileri kaynak eserlerin adlarini belirterek ve aslina riayet
ederek nakletmeye 6zen gosterdigi goriilmektedir. Birden ¢ok kaynakta aynen
buldugu bilgiyi kaynaklarin birinin adini zikrederek, bir eserinde mutlak diger
birinde mukayyet olarak buldugu bilgileri ise her ikisini zikrederek nakletmistir.>*

Yaklasik 962 atif yapilmustir.

8. el-Kdfi: Hakim es-Sehid tarafindan kaleme alinan eser, Iimam Muhammed’in
Zahirii 'r-Rivaye’ye dair eserlerinin bir 6zeti oldugu i¢in Muhtasar diye de bilinir.
Serahsi basta olmak iizere bircok serhi yapilan eser, imam Muhammed’in

kitaplarindan sonra mezhebin en 6nemli bagvuru kaynagidir.>¥! 910 atif yapilmustir.

9. es-Sirucii’l-vehhac: Eba Bekir el-Haddad tarafindan kaleme alinmis olup
Kudiri’nin Muhtasar’1 iizerine yapilan genis serh ¢alismalarindandir. Muhammed b.
Pir Ali el-Birgivi, bu eserin muteber kitaplardan olmadigint séylemistir. Eser Ahmed
b. Muhammed b. ikbal tarafindan el-Bahrii’z-Zahir adiyla ihtisar edilmistir.>32 837
atif yapilmustir.

529 Muhammed Abdulhay b. Muhammed Abdulhalim, Leknevi, el-Fevdidii’l-Behiyye fi
Terdcimi’l-Hanefiyye, (Beyrut: Darii’l Erkam,1998), 84.

5% Demirkan, “Fetava-y1 Tatarhaniyye’nin Fikih Tarihindeki Yeri (Aile Hukuku 6rnegi)”.
531 Besir Goziibenli, “Hakim es-Sehid”, DA, (Istanbul: TDV Yay., 1997), 15/195.
532 Ebubekir Sifil, “Haddad, Eba Bekir”, Did, (Istanbul: TDV Yay., 1996), 14/553.

128



10. el-Havi: Muhammed b. Ibrahim b. Enus Hasiri tarafindan kaleme alinmistir.
Eserin tam ad1 Kitabii’l-Havi fi’t-tb’dir. Hasirl, Serahsi’nin talebelerinden olup en

meshur 6grencileri, Ibnu Makula ve el-Bikendi’dir.>*® 780 atif yapilmustir.

11 Tebyinii’l-Hakaik: Hanefi mezhebinin muteber kitaplarindandir. Hanefi
imamlarinin yani sira bazi tabitin fakihlerinin ve Imam-1 Safii, Imam-1 Malik gibi
mezhep imamlarinin goriislerini nakletmistir. Goriisler arasinda tercih yaparken
rivayetlerin tahlil ve tenkidini ihmal etmemistir. Osman b. Ali b. Mihcen ez-Zeylai
tarafindan kaleme alinan eserin es-Selebi tarafindan hasiyesi yapilmistir.>** Esere

735 atif yapilmustir.

12. Hizanetiil-Miiftin: Hiiseyin b. Muhammed es-Semerkandi; bu eserde Hanefi
mezhebinin muteber kaynaklarin1 esas almis, delil ve ihtilaflara yer vermemistir.
Osmanli ulemasmin da bagvuru kaynagi olan esere, nukiillii fetvalarda sik¢a yer

verilmistir.® 707 atif yapilmustir.

13. Beddi 'u’s-Sana 7 fi Tertibi’s-Serd’i“. Eba Bekir b. Mesud b. Ahmed el-Kasani
tarafindan kaleme alinmustir. Tuhfetii’l-Fukahd’nin serhi oldugu konusunda iddialar

varsa da kesin degildir.>®® 654 atif yapilmustir.

14. Hiddye: imam Merginani tarafindan kaleme alinan eser, Kudtri ve el-Cédmi ‘u’s-
sagir esas alinarak teskil edilmistir. Eser esasen Biddye adli eserin serhi olup
kendisinden sonra gelen biitiin Hanefi eserlerinin kaynaklarinda yer almig ve onlara
sablon olmustur. Fetdvd-y1 Hindiyye de Hint alt kitasinda kaleme alinan fetava
eserleri gibi Hidaye esas alinarak telif edilmistir. Hiddye’ye yiiziin iizerinde serh ve
hasiye yazilmis olup en meshuru Ibnii’l-Hiimam’1in kaleme aldig1 Fethii 'I-Kadir’dir.
Osmanlilar doneminde bu eseri okutan miiderrislere ¢ift maas verilmistir. Basta
Osmanli cografyasi olmak {izere Hanefiler arasinda “kariii’l-Hidaye” adinda bir

unvan olusmustur.>®’ Yaklasik 640 defa atif yapilmistir.

53 Demir, Kitabiyat Hanefi Fikih Edebiyati, 75.

53 |_eknewvi, el-Fevdidii’|-Behiyye fi Terdcimi’l-Hanefiyye, 115.
5% Demir, Kitabiyat Hanefi Fikih Edebiyat, 82.

5% A g.e., 55.

87 Murat Simsek, “Bir Hanefi Klasigi: Merginani’nin el-Hidaye’si ve Uzerine Yapilan

Calismalar”, Tiirkiye Arastirmalari Literatiir Dergisi, C. 12, S. 23 (2014): 280.

129



3.2.2. Diger Kaynaklar

Fetava-y1 Hindiyye’nin toplam olarak doksan ii¢ kaynagi tahkik ve tercimesinden
tespit edilmis olup ana kaynaklar disinda az sayida atif yapilan yetmis dokuz eser

vardir. S6z konusu eserler asagida atif sayilariyla birlikte verilmistir:

el-Fetdva’l-Bezzdziyye (600), el-Bindye fi serhi’l-Hiddye (58), Muzmerat (223),
Zahidi (94), Serhu’l-Vikaye (24), Fethii’l-Kadir (452), el-Bahru’r-Raik Serhu
Kenzi’'d-deka’ik (517), el-Fetdva’s-Sirdciyye (276), el-Ihtiyar li-ta ‘lili’l-Muhtar
(130), Tahtavi Serhi (1), el-Muhitii’I-Burhdni (1), el-Cevheretii 'n-Neyyire (227), el-
Gunye fi’l-Fetava (409), Serhu’l-Mebsiit (29), en-Nehrii’l-Fdaik (168), en-Nihaye fi
Serhi’l-Hidaye (96), Mi ‘rdcii’d-Dirdye ila Serhi’l-Hiddye (7), en-Nevdzil (7), el-
Fetava (Semsiileimme el-Halvani [1]), Kifdye fi Serhi’l-Hiddaye (57), Gunyetii’l-
Miitemelli fi Serhi Miinyeti’[-Musalli (4), Halbetii’I-Miicelli ve Bugyetii’-Miibted: fi
serhi Miinyeti’l-Musalli ve Gunyeti’l-Miibtedi Ibn Emiru Hac Ebii Abdillh
Semsiiddin Muhammed el-Halebi (24), Miihradat (1), Semni (4), Miilteka’[-Ebhar
(9), Zdhirii'r-Rivaye (10), el-Muhtasar (2), Serhu MuhtaSari’'t-Tahavi (7), Cami ‘u’l-
Fikh (123), Serhu’l-Kenz (19), Gayetii’l-Ihtisar (Ahmed b. Hiiseyn [Hasen] b.
Ahmed el Abbadani) (1), Serhu z-Ziyadat (Ahmed b. Muhammed b. Omer el-Attabi
el-Buhari) (4), el-Fusilii’l-Imadiyye (269), et-Tecnis ve’l-Mezid fi’I-Fetava (17), el-
Fetava’l-Kiibra l-Fikhiyye (171), Tenvirii’l-Ebsar (78), Fetava-yi Gardib (68), el-
Fetava’l-Giyasiyye (190), Gayetii’l-Beydn (95), Gayetii’s-Siiriici (76), Kudiiri Serhi
(8), el-Muhtdr (3), el-Muhtarii’l-Fetava (40), Cevahirii’l-Fetava (69), Cevdhirii’l-
Ahlati (127), Vikaye (6), Cdmiu’s-Sagiv (34), Camiu’s-Sagir Serhi (30), Vikidt-1
Hiisamiyye (29), Miinye (17), Kenzii'd-deka ik (43), Siyer-i Kebir (1), Siyer-i Sagir
(1), Kesfii’l-Kebir (2), Camiii’l-Kebir (27), Hiisati’nin Cami-i Kebir Serhi (1),
Fiisulii’l-Usriseni (19), Fevaid (2), Mugni (80), Yendbi (92), Fetdvd-yi Kerhi (9),
Tehzib (44), Mecma Serhi (4), Nikaye (8), Nikaye Serhi (15), Yetime (8), Edebii’l-
Kadi (15), Tecrid (4), Velvaliciyye (4), Fetavd-yr Nesefi (15), Fetavd-yr Sugra (99),
Telhis Serhi (8), Mezid (15), Habiyye (3), el-Izah (Kirmani [34]), Fetdvdi-yi
Hammadiyye (7), Ndatifi 'nin Vakiat (28), Vakiatii'l-Fetava (1).

Yukarida isimleri zikredilen eserlerin biiylik bir cogunlugu Maveraiinnehir ekoliine
ait olmakla birlikte Hint alt kitasinin kendi tirtinlerini de i¢ermektedir. Ancak Fetdva-

i Hindiyye nin 6zellikleri bagligi altinda inceledigimiz {izere Irak ekoliiniin bolgenin

130



kendine has ozellikleri nedeniyle 6zellikle gayrimiislimlere yonelik hiikiimlerde 6n

plana ¢iktig1 gdzlemlenmektedir.
3.3. Fetavi-y1 Hindiyye’nin Muhtevasi

Fetava-y1 Hindiyye’nin mukaddimesinde fikhin ve genel olarak seriatin mahiyeti
tartistlmakta, kullanilan kaynaklar ve otorite olarak zikredilen fakihler hakkinda bilgi

verilmektedir.>38

Mukaddimenin tamamlanmasinin ardindan, Hiddye sonrasi fikih kitaplarinin klasik
dizimine gore boliimler ardi ardinca gelmektedir. Hem Fetavd-yi Hindiyye’nin hem
de Hiddye’'nin bu genel taksimi ve diizenlemesi, Muhammed eg-Seybani’nin

Cami ‘u’s-Sagir’i gibi klasik Hanefi fikih kitaplarindan alinmis goriinmektedir.>*®

Fetava-y1 Hindiyye’de Hiddye’nin metnine nazaran yapilan az sayidaki degisiklik; iki
boliimiin birlestirilmesi, bir boliimiin adinin degistirilmesi ve bes yeni boliimiin
eklenmesinden ibarettir. Eklenen bu bes boliim; muhakeme usulii ve hiikiimler
(muhadir ve’s-sicillat), hukuki sekiller (surGt), hukuki araclar (hiyel) ve miras
kurallaridir (fard’iz). Bunlarin 6nemi; ibadetler, muamelat, itk, Osiir, hara¢ ve
cizyeyle ilgili fikhi hitkiimlerin ayrintilarini ele alan diger elli yedi boliimiin aksine,
daha c¢ok hiikiimlerin belirlenmesi ve uygulanmasina iligkin kaidelerle ilgili

olmasindan kaynaklanmaktadir.>*°

Boyut olarak Fetdvd-y1 Hindiyye, Hiddye’'nin yaklagik dort katidir ve her bir
boliimde daha fazla sayida vaka igerir. Dolayisiyla Hiddye, Islam fukahasi tarafindan
kullanilmaya ve alintilanmaya devam ederken Fetavd-y: Hindiyye, Merginani’den
sonra yazan ulema tarafindan hazirlananlar da dahil olmak tizere Hanefi fikhinin tiim
muteber kitaplarini kendinde cemetme avantajina sahiptir.>** Fetdvd-yi Hindiyye bir
taraftan klasik donemde yazilan kaynaklarin {islubunu muhafaza ederken diger
taraftan da modern hukuk kitaplarinda yer alan ve klasik fikih kitaplari igerisinde
daginik sekilde bulunan birtakim malumati barindirmaktadir. Mesela klasik déonemde
yazilan bir¢ok fikih kitabi, vakifin ve mesrutun-lehin sartlari1 toplu halde

zikretmezken Fetavd-yr Hindiyye zikretmektedir. Yine vakif kitabinin karsilagtirmali

%% Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 11.
59 Ag.e., 12.
S0 A g.e., 12.
1A ge., 13.

131



incelemesi boliimiinde goriildiigii lizere modern donemde kaleme alinan fikih
kitaplarinin tarif ve tasnifiyle Fetdvd-yi Hindiyye bircok yonden benzerlik arz
etmektedir. Fetdvd-yi Hindiyye’de muhakemeye dair asli ve tali meseleler
kendisinden 6nce kaleme alinmis ve bizce incelenen Hiddye, Miilteka, Tatarhdniyye,
Haniyye gibi bir¢cok eserden daha kapsamli olarak incelenmistir. Fetdva-yi
Hindiyye’den onceki fikih kitaplarmin yarisina yakimini ibadetlere dair boliimler
olustururken Fetdvd-yi Hindiyye ise giiniimiizde Islam hukuku diye adlandirilan

alana daha genis yer vermistir.

Fetava-y1 Hindiyye altmis ik kitaptan olusmaktadir. Bu kitaplar toplam 849 bapa
ayrilmigtir. Bu baplarin kendi iglerinde toplam 1.679 fasil vardir. (Asagidaki
kitaplara ait baplarin igerigi, calismamizin sonunda “Ek: Fetdva-yi1 Hindiyye nin

Kitaplar: ve Baplar1” kisminda verilmistir.)

1. Kitabii’t-Taharet: Yedi bap, yirmi ik fasildan olugsmaktadir.

2. Kitabii’s-Salat: Yirmi iki bap, altmis dort fasildan olugsmaktadir.

3. Kitabii’z-Zekat: Sekiz bap, on sekiz fasildan olusmaktadir.

4. Kitabi’s-Savm: Yedi bap, otuz iki fasildan olusmaktadir.

5. Kitabu’l-Menasik: On sekiz bap, kirk dort fasildan olugsmaktadir.

6. Kitabii’n-Nikah: On bir bap, otuz bir fasildan olusmaktadir.

7. Kitabii’r-Reda: iki baptan olusmaktadir.

8. Kitabii’t-Talak: On yedi bap, elli iki fasildan olusmaktadr.

9. Kitabii’l-Eyman: On iki bap, on dort fasildan olusmaktadir.

10. Kitabi’l-Huddd: Yedi bap, dokuz fasildan olugmaktadir.

11. Kitabii’s-Sirkat: Dort bap, bes fasildan olusmaktadir.

12. Siyer-Cihad ve Kitabii’s-Siyer: On bap, doksan dort fasildan olusmaktadir.
13. Kitabii’l-Lakit: Bir baptan olugsmaktadir. Bu bapta fasillar yoktur.
14. Kitabi’l-Liikata: Bir baptan olugsmaktadir. Bu bapta fasillar yoktur.
15. Kitabii’l-ibak: Bir bap, iki fasildan olusmaktadir.

16. Kitabii’l-Mefkud: Bir baptan olusmaktadir. Fasil yoktur.

132



17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

217.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

Kitabii’s-Sirket: Alt1 bap, on dokuz fasildan olugsmaktadir.
Kitabii’l-Vakf: On dort bap, otuz alt1 fasildan olugmaktadir.
Kitabii’l-Biyh: Yirmi bap, seksen alt1 fasildan olusmaktadir.
Kitabii’s-Sarf: Alt1 bap, yirmi fasildan olusmaktadir.
Kitabii’l-Kefale: Bes bap, on yedi fasildan olusmaktadir.

Kitabii’l-Havale: Ug bapt, sekiz fasildan olusmaktadir.

Kitabii Edebii’l-Kadi: Otuz iki bap, yirmi ti¢ fasildan olugsmaktadir.

Kitabii’s-Sehadet: On iki bap, yirmi iki fasildan olusmaktadir.

Kitabii’r-Rucu’ ani’s-Sehadat: On bir bap, dort fasildan olugmaktadir.

Kitabii’l-Vekale: On bir bap, yirmi alt1 fasildan olugmaktadir.
Kitabu’d-Dava: On yedi bap, yirmi dort fasildan olusmaktadir.
Kitabii’l-Ikrar: Yirmi ii¢ bap, on bir fasildan olusmaktadir.
Kitabii’s-Sulh: Yirmi bir bap, on bir fasildan olusmaktadir.
Kitabii’l-Miidarabe: Yirmi li¢ bap, on bes fasildan olugsmaktadir.
Kitabii’l-Vedia: On bap, bes fasildan olugsmaktadir.
Kitabii’l-Ariyet: Dokuz bap, bes fasildan olusmaktadir.
Kitabii’l-Hibe: On iki bap, yirmi ik fasildan olugsmaktadir.
Kitabii’l-Icare: Otuz iki bap, yirmi dort fasildan olusmaktadir.
Kitabii’l-Miikateb: Dokuz bap, dokuz fasildan olusmaktadir.
Kitabii’l-Vela: Ug bap, on sekiz fasildan olugsmaktadir.
Kitabii’l-Tkrah: Dort bap, alt1 fasildan olusmaktadir.
Kitabii’l-Hacr: Ug bap, on ii¢ fasildan olusmaktadir.
Kitabii’l-Me’zun: On {i¢ bap, dort fasildan olugsmaktadir.
Kitabii’l-Gasb: On dort bap, ti¢ fasildan olugsmaktadir.
Kitabii’s-Siif*a: On yedi bap, sekiz fasildan olusmaktadir.

Kitabii’l-Kismet: On ti¢ bap, on iki fasildan olusmaktadir.

133



43. Kitabii’l-Miizaraa: Yirmi dort bap, yirmi bir fasildan olugmaktadir.
44, Kitabii’l-Muamele: iki bap, bes fasildan olusmaktadir.

45, Kitabii’z-Zebaih: Ug bap, dokuz fasildan olusmaktadir.

46. Kitabii’l-Edhiyye: Dokuz bap, dokuz fasildan olusmaktadir.
47. Kitabi’l-Kerahiyyet: Otuz bap, 252 fasildan olusmaktadir.
48. Kitabii’t-Taharri: Dort bap, iki fasildan olusmaktadir.

49. Kitabii’l-Thyai’l-Mevat: ki bap, dért fasildan olusmaktadir.
50. Kitabii’s-Surb: Dort bap, iki fasildan olusmaktadir.

51. Kitabii’l-Esribe: Ug bap, dort fasildan olusmaktadar.

52. Kitabii’s-Sayd: Yedi baptan ve bes fasildan olugsmaktadir.

53. Kitabii’r-Rehn: On iki bap, sekiz fasildan olusmaktadir.

54. Kitabii’l-Cinayat: On yedi bap, on dort fasildan olugsmaktadir.
55. Kitabii’l-Vesaya: On bap, bes fasildan olugsmaktadir.

56. Kitabii’l-Mehadir ve’s-Sicillat: Yiiz otuz alti bap, altmis dokuz fasildan

olusmaktadir.

57. Kitabii’s-Stirat: Yirmi sekiz bap, 258 fasildan olugsmaktadir.

58. Kitabii’l-Hiyel: Yirmi dokuz bap, on sekiz fasildan olugsmaktadir.
60. Kitabii’l-Hiinsa: iki bap, yedi fasildan olusmaktadir.

61. Kitabii’l-Mesailil Muhtelife: Elli dort fasli vardir.

62. Kitabii’l-Feraiz: On sekiz bap, doksan bir fasildan olusmaktadir.

134



DORDUNCU BOLUM

EL-FETAVA’L-HINDIYYE’NIN FIKIH iLMINE KATKILARI VE
YAPILAN ELESTIRILER

4.1. Fetivi-y1 Hindiyye’nin Fikih ilmine Katkilar

Fetdava-y1 Hindiyye modern dénem 6ncesi Islam hukukunun yeniden canlandirilmasi
cabalarinin en 6nemli 6rneklerindendir. Dolayisiyla kendisinden sonra gelen islam
hukukunu ihya faaliyetlerinin hemen hemen hepsinde Fetdvd-y: Hindiyye’ye atiflar
yapilmis ve Alemgir Sah’in bu konudaki ¢abalar1 zimnen devam ettirilmistir. Hem
Tanzimat Donemi Osmanli ulemas: hem de Misir hidivlerinin himayesi altinda
calisan ilim adamlar1 kanunlastirma faaliyetleri esnasinda Fetdvd-yi Hindiyye’den
biiyiik olglide istifade etmislerdir. Tarihi siiregte Hindistan’da ve diger Islam
beldelerinde gerek kanunlastirma faaliyetlerinde gerekse de kaleme alinan yeni
eserlerde Fetiva-y1 Hindiyye’nin izini siirmek son derece kolaydir. Fetdva-yt
Hindiyye kendisinden once kaleme alinmaya baslanan Kanun-i Alemgiri’nin son
kisminda basvuru eseri olarak degerlendirilmistir.>*? Eser, Mecelle’nin®*® en fazla atif
yaptig1 (yiiz ve iizeri) birinci grupta yer alan Hanefi fikih klasiklerindendir.>*
Yapilan istatistiksel c¢alismalar sonucunda toplam 509 atif yapildigi tespit

edilmistir.>*

Mustafa Ates’in “Son Doénem Osmanli Fakihlerinden Ibn Abidin’in Fikihgiligt
(Reddii’l-Muhtar Ornegi)” adli doktora calismasinda verdigi bilgiye gore Reddii’l-
Muhtéar’ da>*® Fetdvd-yr Hindiyye’ye yaklasik 270 atifta bulunulmustur.>*’

%2 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 45.

3 Mehmet Akif Aydin, “Mecelle-i Ahkdm-1 Adliyye”, DI4, (Ankara: TDV Yay., 2003),
28/231.

54 Y1ldiz, Nacar, “Mir’at-1 Mecelle’de Belirtilen Mecelle Kaynaklarr”, 90.

5 Ag.e., 102.

546 Ahmet Ozel, “Ibn Abidin, Muhammed Emin”, DIA, (istanbul: TDV Yay., 1999), 19/292.

*7 Ates, “Son Donem Osmanli Fakihlerinden ibn Abidin’in Fikih¢iligi (Reddii’l-Muhtar
Ornegi”, 97.

135



Miirsidii’I-Hayran’m®® kaynak aldign bircok eser vardir. En cok atif yapilmig

dordiincii eser el-Fetdva’l- Hindiyye’dir.>*°

Mehmed Zihni Efendi’nin Nimet-i Isldm isimli eserinde Fetdvi-yi Hindiyye’ye 14
atif yapilmistir. Omer Nasuhi Bilmen, Hukuk-1 Isldmiyye ve Istildhdt-1 Fikhiyye

550

Kamusu>® adli eserinde yiizlerce kitaba atifta bulunmustur. Bunlardan yiize yakini

Hanefl mezhebine ait eserlerdir. Fetdva-y1 Hindiyye de bunlardandir. Ancak Biiyiik

Islam Iimihali’nde Fetdvd-yi Hindiyye’ye herhangi bir atif yapilmamistir.>®

Fetdva-yi Hindiyye; Hanefi Siinni diinyasinda etkili olmus, “Anglo-Muhammedi”
hukukun 6nemli bir bilesenini olusturmus ve hem Hindistan hem de Pakistan’daki

Miisliiman hukuk kodlarma yansimustir.>>2

Seyh Muhammed Halil b. Ali Muradi’nin nakline gére Hanefi mezhebinin fetvalarini
bir araya toplayan bu kitap Hicaz, Misir, Sam ve Rum beldelerinde ¢ok meshur olup
miiftiilerin ve kadilarin miiracaat ettigi, biitiin insanlik i¢in ¢ok faydali, muhtesem bir

eserdir.>>

Refik Melih’in goriisiine gore Fetdvd-yi: Hindiyye’yi ayricalikli kilan kendine has
meziyetleri hususunda onunla karsilastirilabilecek hicbir fikih kitabi -mevcut
literatiire gore- s6z konusu degildir. Ciinkii islam Aleminin birgok yerinde &zellikle
de Arap iilkelerinde temel kaynak haline gelmistir. Nitekim Kuveyt Fikih

Ansiklopedisi yazarlar1 giris béliimiinde sdyle sdylemislerdir:>>*

Bircok iilkenin bu fetvalarin bir kismini degil tamamini uyguladigini goriiyoruz.

Marakes ten Endonezya’ya Tiirkiye'den Giiney Afrika’ya bircok iilke Fetdava-yi

58 Mustafa Sentop, “Miirsidii’l-Hayran”, DIA, (istanbul: TDV Yay., 2006), 32/59.

%49 Muhammed Hamidullah Agirakga, “19. Yiuzyill Misir’inda Kanunlagtirma Hareketleri”,
(Basilmig Doktora Tezi, Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Ilahiyat Ana
Bilim Dal1 Islam Hukuku Bilim Dal1, 201 1), 307.

50 Ferhat Koca, “Hukilk-1 Islamiyye ve Istilahat-1 Fikhiyye Kamusu”, DI4, (istanbul: TDV
Yay., 1998), 18/319.

5! Esra Celik, “Omer Nasuhi Bilmen’in ‘Hukik-1 Islimiyye ve Istilahat-1 Fikhiyye Kamusu’
Adli Eserinin incelenmesi”, (Yayrmlanmamis Yiiksek Lisans Tezi, Gaziosmanpasa
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Ana Bilim Dali islam
Hukuku Bilim Dali, 2019), 83.

%2 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal
Sovereignty”, 24.

553 gl-Hindi, “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”, 137.
%4 Ag.e., 139.

136



Hindiyeye'yi Islam fikhimin tatbiki hususunda kazdi kararlar vermek icin sekil ve

konu bakimindan hazir bir kaynak olarak kullanmustir.>>

Fetava-y1 Hindiyye farkli donemlerdeki ulema, fakihler, kadilar ve miiftiiler
tarafindan genis ¢apta incelenmis ve alintilar yapilmistir. Ayni eser, modern
mahkemelerin hakimleri tarafindan da Miisliimanlarin ahvalii’s-sahsiyye hukukuna

iliskin davalarda referans olarak gosterilmektedir.>*®

Fetava-y1 Hindiyye heniiz XVII. yiizyilda telif edilmis bir eser olmasina ragmen fikih
eserlerinde yapilan atiflarin ¢oklugundan da etkisi anlasilabilmektedir. Fetava-y:
Hindiyye’de yer alan fikhi hiikiimler ve yapilan tercihler, birgok Islam devletinde
kabul gormiis ve muhakeme kanunlarinda temel kaynak olarak kullanilmistir.
Miisliiman devletlerin yani sira Ingiliz isgali altindaki Hindistan mahkemelerinde

dahi Fetdavd-y1 Hindiyye nin gercekligi ve gecerliligi kabul edilmistir.>®’

Fetava-y1 Hindiyye 1310 (1892) yilinda Kahire’de alt1 biiyiik cilt halinde basilmis ve
el-Fetdva el-Hindiyye el-Alemgiriyye olarak isimlendirilmistir. Birgok iilkenin bu
eserleri biitiin manasiyla uyguladiklarin1 gormekteyiz. Marakes’ten Endonezya’ya ve
Tiirkiye’den Giiney Afrika’ya, Fetdvd-yi Hindiyye sekil ve 6z bakimindan Islam
hukukunun uygulanmasinda kazai kararlarinin verilmesi i¢in hazir bir referans olarak

kullanilmistir.>®8

Bahsedilenlere ek olarak, Fetdva-yi Hindiyye fetvalarinin pratik degerini gdsteren
bagka bir husus da bircok yargi kararinda dikkate deger bir sekilde ona
giivenilmesidir. Fetava-y1 Hindiyye Hindistan ve Pakistan’da giivenilen ve itibar
edilen bir fikhi eser olarak goriilmektedir. Bu gergekligin ortaya konmasi son derece
onemlidir. Ozellikle ahvalii’s-sahsiyyeye dair mevzularda son derece basarili
bulunan Fetdavd-yi Hindiyye bir¢ok ilmi ¢alismada kendisine atif yapilan bir eser
hiline gelmis ve IslAm hukukunun kanunlastirilmas: ¢abalarinda etkinligi
arastirmacilarca acgikg¢a ifade edilmistir. Bir de Miislimanlarin yasadigi bazi

tilkelerde (Hindistan, Pakistan, Malezya, Burma, Seylan, Kenya, Uganda ve

55 A.g.e., 140.

%6 Hamdani, Saleem, “Development of Figh Literature in Indian Subcontinent During
Sultanate & Mughal Periods”, 39.

57 Ahmet, “el-Fetava el-Alemgiriyye Takvimii Eseri’l-Fetava Ilmiyyen ve Mukarenetiiha bi
Ameli Ciistinyan fi’l-Kavanini’r-Rimaniyye”, 70.

%8 A.g.e., 70.

137



Dogu Afrika gibi) yargi mercileri bagvuru eseri olarak Fetavd-y1 Hindiyye’yi
dogrudan kullanmakta, bu da onun Islam hukukunda edindigi essiz konumunu
tahkim etmektir. Israil’in Filistin’i isgalinden once Filistin Yiiksek Mahkemesi’nin
Fetava-y1 Hindiyye’ye dayanarak verdigi kararlar, Ingiliz Yargi Konseyi tarafindan
onaylanmaktaydi. Bunun en belirgin 6rnegi “Saadat Kamil Hatim Davasi” diye
bilinen yargilama siirecidir.>*® Bu yargilama siirecinde Fetdvd-y: Hindiyye ile beraber
Mecelle ve Omer Hilmi Efendi’nin [thdfu’|-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf gibi eserleri de
genis ¢apta degerlendirilmistir. Benzeri konularda Ingiliz Yargi Konseyi daha dnce
Kibris’in Letkose sehrinde yapilan bazi muhakemelerde de Fetdva-y: Hindiyye’ye
dayanilarak verilen benzeri hiikiimleri tasdik etmistir. Kadiri Enver Ahmet’e gore
Anglo-Amerikan ve Kita Avrupasi medeni hukuk sistemleri esasen Roma Hukuku’na
dayanmaktadir. Napolyon kanunlastirma faaliyetleri esnasinda esas olarak Roma
Hukuku’nu alsa da Fransiz somiirgelerinde yasayan yogun Miisliiman niifustan otiirii

medeni hukuk alaninda Fetdvd-y: Hindiyye’den de istifade etmistir.>®

Fetava-y1 Hindiyye’deki hiikiimlerin ve yapilan tercihlerin su anda hala biiyiik dl¢iide

Islam iilkelerinde deger goriip takip edildigi sdylenebilir.>®
4.2. Alemgir Sah’a ve Fetivi-y1 Hindiyye’ye Yapilan Elestiriler
4.2.1. Alemgir Sah’a Yapilan Elestiriler

Bir insani, bir eseri, bir konuyu dogru ve yanlig yanlarmi bulup gostermek amaciyla
inceleme isine elestiri denir. Tarihin ilk donemlerinden giiniimiize degin bir¢ok iilke
kadro, yoOnetici, siradan bireyler, mimari ve edebi eserler iizerine tenkitler yapilip
elestiri yazilar1 kaleme alinmustir. Incelemesini yaptigimiz Fetdvd-yi Hindiyye ve
onun &nciisii ve hamisi olan Alemgir Sah hakkinda da hem kendi déneminde hem de
tarihi siiregte bircok elestiri yapilmistir. Ancak elestirilerin biiyiik bir ¢ogunlugunun
oryantalist ve Hindu milliyet¢isi On yargilara dayandigi gozlemlenmektedir. Bu
konuda yapilacak c¢alismalarda objektif sonuglara erisilebilmesi i¢in kisilerin ve
diisiincelerin - bu 6n yargilardan armmmis olarak incelenmesi gerekliligi

kaginilmazdir.®®? Biz bu boliimde hem Fetdvd-y: Hindiyye’ye hem de Alemgir Sah’a

%9 Ag.e., 72.
%0 A g.e., 75.
%l Ag.e., 77.
%2 Pjrbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 12.

138



yapilan elestirileri zikredecek; bir taraftan da bu elestirilere verilen cevaplari ortaya
koymaya calisacagiz. ilk bolimde Alemgir Sah’a, sonraki boliimde ise Fetdvd-y

Hindiyye’ye yapilan elestirileri sirastyla inceleyecegiz.

1. Kendini Miitedeyyin Gostererek Ulemanin ve Mesayihin Destegini Almaya
Calistigr Iddiasi: Alemgir Sah’a yapilan bu elestiri genelde oryantalistler ve Hindu
milliyetcileri tarafindan yoneltilmektedir. Gerek kendi doneminde bagimsiz tarihgiler
tarafindan kaleme alinan kaynaklarda gerckse de tabakat kitaplarinda seleflerinden
ve haleflerinden daha dindar bir hayat yasadig ittifakla nakledilmektedir. O; omrii
boyunca hanedandaki seleflerine muhalif olarak icki ve afyon gibi akli giderici
seyleri hi¢ kullanmamis, bes vakit namazini ve ramazan orucunu terk etmemis, hatta
nafile oruglara ehemmiyet vermis, liikks ve ihtisamdan gozle goriiniir derecede uzak
durmustur. Onun stifilere ve alimlere olan yakinligi hicbir Babiir sultaninda

miisahede edilmemistir.%®

Doneminde bir¢cok eski camiyi tamir ettirirken yine birgok cami ve mescidin
yapilmasi emrini vermistir. Kabrinin selefleri gibi biiyiik abidelerin i¢inde degil, bir
Cisti seyhinin tiirbesinin bahgesinde, iistii acik bir sekilde olmasini istemistir.
Omriiniin son donemlerinde saltanatini korumak igin dini 6lciilerde bazi tavizler
verdigi iddialar1 varsa da genel olarak Naksibendi-Miiceddidi ulemasinin dini ihya

hareketinin merkezinde yer almistir.%

Arzusu seriat1 yasamak ve tlim tebaasinin yasayacagi bir diizen kurmak olsa da en
yakin c¢aligma arkadaglarinin diinyaya olan diiskiinliigii ve makam sevdasi ¢abalarini
baltalamis ve ihya hareketinin yanlis anlasilmasina sebebiyet vermistir.®® Ancak
devletin gelecegini ilgilendiren bazi siyasi ve askeri kararlarinda ulemayla kars

karsiya geldigi de nakledilmektedir.>%®

2. Babasi Yasarken Tahti Zorla Ele Gegirdigi Iddiasi: Alemgir Sah, daha
mirzaliginda iken tahttan feragat edip kendini ilme ve murakabeye adamak istemistir.

Ancak bu talebi babasi Sah Cihan tarafindan siddetle reddedilmistir. Alemgir Sah,

%3 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal
Sovereignty”, 8.

%4 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 6.

%5 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal
Sovereignty”, 22.

%6 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 51.

139



babasinin rahatsizligin1 bahane ederek devleti ele gegirmek isteyen kardesi Dara
Siiktih’la miicadele etmeye mecbur kalmistir. Taht miicadelesini kazanip kardeslerini
bertaraf ettigi siiregte sagligina kavusan babasinin -6zellikle veliaht olarak goriilen
Dara Siikah’un oldiriilmesi nedeniyle- kendisine husumet besleyecegini ve tahttan
mahrum birakip cezalandiracagini diisiinmesi, babasin1 hapsetmesine ve tahttan
¢ekilmemesine yol agmustir. Ayrica Alemgir Sah babasinin bazi sapkin fikirlere sahip
oldugunu ve kardesinden etkilendigini diisiinmiistiir. Bu nedenle de babasinin tahtta
gecmesinin maslahata uygun olmadigi goriisiindedir. Nitekim babasina kars1 bu tavri
nedeniyle siyasi rakibi olan Safevi Sah1 Sah Abbas, bir mektubunda onu asagilamak
amaciyla kendisine “Alemgir” unvamiyla degil “pedergir” sifatiyla hitap etmistir.
Ozellikle babasmin yasadigi dénemde birgok devlet adami ve Aalim tarafindan
saltanatinin mesruiyeti tartistlmistir. Oyle ki baskadi, onun saltanatim siipheli
gordiigii i¢in onun adina hutbe okumaktan geri durmustur. O da Seyh Abdiilvahhab’1
aract yaparak baskadiyr ikna etmistir. Stinni alim ve devlet adamlarinin ve
Naksibendi-Miiceddidi  mesayihinin  destegi bu konuda elini  oldukc¢a
giiclendirmistir.>®” Saltanatinin son dénemlerinde bazi mirzalarmin siiphe ceken
davraniglar1 lizerine baba hakkinin 6neminden bahseden ve valideyne isyankar
olmanin ne koti bir is oldugunu anlatan 6nemli bir konusma yapmistir. Bu
konugsmasinda babasi Sah Cihan’dan ovgiiyle bahsederek onun adil sultanlardan
oldugunu ifade etmistir. Yine ayn1 konusmanin icinde taht sahibi olan babanin
hiikkiimranligina saygi gostermenin faziletinden ve karsi ¢ikmanin reziletinden

bahsetmistir. Alemgir Sah’in bu tavri tarihgiler arasinda tartisma konusu olmustur.

3. Zaruri Olmayan ve Uzun Siiren Savaslar1 Devam Ettirdigi Iddias1: Alemgir Sah’in
cihada olan istiyaki ve ileri yaslarinda bile seferlere bizzat katilmasi, tarihi bir
gergekliktir. Onun doneminde Babiirlii Devleti’nin siirlart en genis halini almistir.
Ancak i¢ savaglarin ve isyanlarin bir tiirlii tam olarak neticelendirilememesi, dis
seferleri de zaman zaman olumsuz etkilemistir. Bu durum bir taraftan hazineyi
eritirken diger taraftan da halkta bikkinliga sebebiyet vermistir. Politik ve diplomatik
yollarla ¢oziilme ihtimali olan meselelerin askeri yollarla neticelendirilmeye

calisiimasi ayr bir tenkit konusu olmustur.®®® Ancak basta Osmanli ve Safevi gibi

%7 Guenther, “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 5.
568 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 34.

140



diger rakip giiclerin de o donemde benzeri tavir sergilemesi, Alemgir Sah’a kars1 6n
yargill bir ithamda bulunuldugunu hissettirmektedir.®®® Devletlerin genisleme
stratejilerinde dini-ideolojik hedeflerin yani sira ekonomik kazanimlarin da etkili
oldugu bilinmektedir. Sanayi inkilabi’na kadar olan siiregte devletlerin en énemli
gelir kalemleri arasinda ticaretin yani sira tarim gelirlerinin de miihim bir yer tuttugu

unutulmamalidir.

4. Seriati Gayrimiislimler Uzerinde Tatbik Ettigi Iddiasi: Bu uygulama sadece
Alemgir Sah’a mahsus bir durum degildir. Gaznelilerden baslayarak Hindistan’a
hakim olan hemen hemen biitiin devletler seriati hakim kilmaya ve gayrimiislimlere
boyun egdirmeye calismislardir. Ancak Alemgir Sah’m Babiirlii seleflerinin bu
konudaki kimine gore tavizkar, kimine gore de miisamahakar tutumlari, onun bu
konuda baskici olarak degerlendirilmesine neden olmustur. Bazi tarihi kaynaklar
seriatin tatbikinin yerel oldugunu ve genis Hint topraklarinin devlet otoritesinden
mahrum olan birgok yerinde halkin gelenekleri dogrultusunda yasadigini Alemgir
Sah donemi dahil had cezalarinin bile gercek anlamda uygulanmadigini ileri
stirmektedirler. XX. yiizyilda bile devrim yasalarimin kirsalda g¢okea etkili olmadigini
g0z Oniinde bulundurursak ulagim ve iletisim sartlarinin son derece sinirli oldugu bir
cografyada seriat kanunlarinin da Hint kirsalinda tam olarak uygulanamadigi
diisiincesi makul gortilebilir. Ekber Sah, gayrimiislimlere kars1 son derece tavizkar
bir tutum sergilemis; gayrimiislim unsurlarin devletinee ve saltanatina bagliligini
tesis etmek icin bir dizi uygulama gerceklestirmistir. Bunlarin en meshur olanlari
Islam, Hinduizm ve Yahudiligin bazi hususiyetlerini kendince birlestirerek “Din-i
[lahi” adinda yeni bir inang sistemi kurmasi, cizyeyi kaldirmasi, inek kurbanini
yasaklamasi, Hindu mabetlerini, din adamlarini, bayramlarini ve adetlerini gézetmesi
ve Hindu hanimlarla evlenmeye izin vermesidir. Cihangir Sah ve Sah Cihan
donemlerinde Ekber Sah’in sekiiler denilebilecek ¢izgisi takip edilmemis olsa da
Alemgir Sah dénemi kadar dini hassasiyetlerin tam manasiyla gozetildigi
sdylenilemez. Ancak Cihangir Sah’in daha mirzalik déneminde “Din-i Ilahi” fikrini
Ekber Sah’a telkin eden Sii alim Ebii’l-Fazl el-Allami’yi katlettirmesi, sahip oldugu
diisiinceye adeta savas agmasi ve babasinin diistiigii durumun miisebbibi olarak onun

gibileri gérmesi gozardi edilemez bir hususiyettir. Seriatin, c¢ogunlugunu

59 Miicteba Ilgiirel, “Celali Isyanlar1”, DIA, (istanbul: TDV Yay., 1993), 7/252.

141



gayrimislimlerin ~ olusturdugu  bir  toplumda  uygulanmasi  konusundaki
oryantalistlerin tenkitlerine gelinecek olursa onlarin, niifusun on binde birini bile
olusturmayan Ingiliz hukukunun, Hint alt kitasinda zorla uygulanmasi konusunda
ayni elestirileri ileri siirmedikleri goriilmektedir. Bu durum onlarin bu konudaki

samimiyetsizliklerini ortaya koymasi a¢isindan son derece 6nemlidir.

5. Gayrimiislimlerin Ibadethanelerini Yiktirdigi Iddiasi: Ibadethanelerin yikilip
putlarin kirilmasi, Alemgir Sah’a mahsus bir uygulama degildir. Hindistan’mn ilk
fatihlerinden olan Gazneli Sultan Mahmud, fethettigi yerlerdeki bir¢ok Hindu
mabedini yiktirmig ve Siva gibi bircok 6nemli putu parcalatarak sergilemistir. Bu
tatbikat, Delhi Sultanligi ve Babiirliler doneminde de zaman zaman tekrar
edilegelmistir. Ancak tarihi siire¢ iyi analiz edildiginde bu tarz uygulamalarin siyasi
hesaplasma adina yapildig1 goriilmektedir. Benzeri uygulamalar Hindular tarafindan
da zaman zaman gergeklestirilmistir. Jadunath Sarkar ve S.R. Sharma gibi tarihgiler
tapinaklara saygisizhk kavrammi Alemgir Sah’i kétiilemek igin kullanmislardir.
Onlara gore Alemgir Sah’in bagnazhigi ve Hindu karsiti dogasi, kendisini
“tapinaklara saygisizlik eylemlerinde” gostermistir. Mathura’daki Keshavnath
tapinagini, Benares’teki Vishwanath tapinagini ve Rajputana’daki tapinaklar
yiktirmasini bu tiir eylemlerin kanitlar1 olarak gostermislerdir. Bu kanitlarin higbiri
yanlis olmamakla birlikte bu tiir argiimanlarda eksik olan sey bu eylemlerin dogru bir
baglama oturtulmamasidir. Richard Eaton “Tapmaklara Saygisizlik ve Hint-
Miisliiman Devletleri” adli  6nemli makalesinde, tapmaklara saygisizlik
uygulamasmin modern 6ncesi Hindistan baglaminda, Islam’in Hindistan’a gelisinden
¢ok Once yaygin olan siyasi motivasyonlu bir eylem oldugunu ifade etmistir.
Tapinaklarin siyasi otoriteyi saglamlagtirmada oynadig siyasi rol, Giiney Asya tarihi
aragtirmacilarinin ¢ogu tarafindan iyi bilinmektedir. Genellikle Kuladavata olarak
anilan devlet tanrisint barindiran kraliyet tapinaklari, kralin egemenligini ifade
ederek bu tiir tapinaklarin kralligin yaratildigi, mesrulastirildigt ve cogu zaman
yeniden canlandirildig1 yerler olarak hizmet etmesini saglamistir. Tapinak, tanr1 ve
krallar arasindaki bu siyasi iliski baglaminda Richard Davis ve Richard Eaton gibi
akademisyenler, Erken Orta Cag Hint tarihinde hanedanlar arasi g¢atismalarin
yasandigi donemlerde goriilen ¢ok sayida tapinaga saygisizlik Ornegini ortaya
koymuslardir. MS 642 yilinda Pallava Krali Narasimhavarman, Chalukyalara

saldirmis ve kraliyet tapinaklarini yikarak baskentlerindeki devlet tanrilar1 ikonlarim

142



yagmalamigtir. Kraliyet tapinaklarini yikma ve merkezi tanri ikonlarmi yagmalama
gibi eylemler, maglup bir krali eski mesruiyetinin en goriiniir isaretinden koparmak
amaciyla gerceklestirilmistir. Dolayisiyla bir tapinagi yikip yagmalama, bir inanca
saygisizlik etme kastindan ziyade o inang tarafindan mesrulastirilan siyasi giliciin bir

daha dirilmemek iizere bertaraf edilmesini amaclamaktadir, denilebilir.>"

Alemgir Sah da 6zellikle saldirgan Hindu gruplarina karsi ibadethane yikmayi ve put
kirmay1 bir cezalandirma sekli olarak uygulamistir. Ancak itaatkar Hindularin
mabetlerine ve din adamlarina yapmis oldugu ihsanlar tarihi vesikalarla sabittir.
Gliniimiiz Hindistan’inda asir1 milliyet¢i Hindular tarafindan birgok mescit yikilmis,
yine bircoklart da tamir ettirilmeyerek ve cemaatsiz birakilarak yikima terk
edilmistir. Ayrica Antik donemde de bir¢ok Hindu krali, Budistlerin ve bazi yerel
dinlerin mensuplariin tapiaklarini gerek din taassubundan ve gerekse de siyasi

cezalandirma amaciyla yikmuslardir.>t

6. Ekber’in Kaldirdig1 Cizyeyi Yeniden Yiiriirliige Koymasi: Cizye ve harag vergileri
[slam’in  Hindistan’a hakim olmaya basladigi ilk donemlerden itibaren
gayrimiislimlerden alinmaya baslanmistir. Bazi1 siyasi ve iktisadi tedbirler
kapsaminda bu vergiler askiya alinsa da Ekber Sah donemi hari¢ hi¢bir zaman
kaldirlmamustir. Alemgir Sah bu vergileri devlet hizmetinde bulunmayan ve askerlik
yapmayan Hindulardan almigtir. Bu vergi basta Haydarabad Hindulari gibi birgok
fakir gayrimiislimlerden zaman zaman kaldirilmistir. Cizyenin toplanmasinin higbir
zaman basariyla gergeklestirilemedigi konusunda bir¢cok iddialar vardir. Bazi
oryantalistlerin, Racputlardan cizye alinmasinin, onlari idareden ve Alemgir Sah’tan
soguttugu iddialar1 son derece yanlistir. Ciinkii Racputlar devlet hizmetinde
bulunduklari i¢in hi¢bir zaman onlardan cizye alinmamistir. Onlarin bu konudaki
hosnutsuzlugunun nedeni, kendilerinden olan mansabdarlarin sayilarinin azalmasi ve
devlet kadrolarinda onlara ait olan yerlere Siinni sahsiyetlerin getirilmesidir. Alemgir
Sah, seriat1 ikame etmeye ne kadar haris olsa da birgok konuda seleflerinin yolunu
aynen takip etmistir. Alemgir Sah’in, Ekber Sah tarafindan kurulan diizeni tamamen

degistirdigine  dair  goriisler  birgok  aragtirmacit  tarafindan  kuskuyla

570 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 51.
"1 Khaund, “Akbar And Aurangzeb- The ‘Saint’ And The ‘Villain’”, 6.

143



karsilanmaktadir.>’? Cizyenin bayraklastirilip Babiir yonetimine kars1 isyanin slogani
haline getirildigi Alemgir Sah sonrasi donem, esasen bu verginin neredeyse hig
toplanilmadig1 bir zaman dilimidir.5”® Alemgir’in bircok konuda seleflerinin yolunu

devam ettirdigi iddialar1 da mevcuttur.>’*

Giliniimiiz Hindistan Anayasasti’nin 27. maddesi bu anlayisin izlerini tasir ve sdyle
der: “Hi¢ kimse, 6zellikle belirli bir dinin veya dini mezhebin desteklenmesi veya
stirdiiriilmesi i¢in yapilan harcamalarin 6denmesine tahsis edilen herhangi bir vergiyi
ddemeye zorlanamaz.” ilk bakista bu hiikiim dini kaynakl1 vergilerin kaldirilmasini
hedefliyor goriinse de har¢ gibi degisik isimlerle Hinduizmin alt dinlerinin devlet

biitcesinden fonlandig1 gézlemlenmektedir.>”

7. Haksiz Yere Bazi Miislimanlar1 Katlettirdigi Iddiasi: Alemgir Sah’in Hanefi
mezhebine gore hapsedilmeleri gereken bazi kisileri, Fetare Kurgani’nda yapilan
savagin neticesinde, ulemadan Safii fukahasindan aldigi fetvayla oldiirmesi bir
katliam olarak degerlendirilmistir. Ancak bu topluluk sadece Misliimanlari degil
savagabilen Hindular1 da katletmistir. Katledilmelerinin sebebi, bir¢ok sefer
esnasinda Alemgir Sah’m memleketine akin diizenleyip katliamlarda bulunmalaridir.
Bu yiizden oldiiriilmeleri karari, “nizam-1 alem”i tesis etmek igin verilmis olmalidir.
Ancak hukuk anarsisinden sikayet¢i olan ve Hanefi mezhebinin racih goriisleriyle
amel edilmesini salik veren bir sultanin bdyle bir tavir sergilemesi arastirmacilar

tarafindan taacciiple karsilanmistir.>’®

Esasen Alemgir Sah, seriatin zdhirine son derece bagl oldugu icin siyasi cezalari
uygun gérmemis ve bu yilizden birgok suglu caydirici cezalar olmadigindan suglarini
tekrarlam1 ve isyanlar olduk¢a uzun siirmiistiir.>’”” Yine Ahmedabadli Seyh

Kutbuddin’in yedi yliz miiridiyle idam edilmesi muhtemelen sapkin goriislere

%2 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal
Sovereignty”, 2.

3 Dhruv Chand Aggarwal, “Afterlives Aurangzeb Jizya: Social Domination And The
Meaning of Constitutional Secularism”, Rutgers Journal of Law & Religion, Vol. 18,
(2016): 127.

574 Agrawal Jagriti / Agrawal Pooja, 5069.

5 Aggarwal, “Afterlives Aurangzeb Jizya: Social Domination And The Meaning of
Constitutional Secularism”, 110.

576 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 12.
5" Bayur, Hindistan Tarihi, 316.

144



egilimli olmasindan degil, Dara Siikiih’un hocasi ve ideolojik olarak destekgisi

oldugu igin olabilir.>"®

8. Musiki ve Raks1 Saraylardan Uzaklastirmasi iddiasi: Imparatorlugun ilk Sultani
Babiir Sah’tan itibaren sarayda musiki, raks ve eglence eksik olmamigtir.>’®
Sultanlarin birgogu sarap ve afyon kullanmistir. Babiir Sah kirk yasindan sonra igki

ve afyonu birakarak tovbe etmistir.%°

Himayun Sah ve Ekber Sah’in tévbe ettiklerine dair bdyle bir rivayet yoktur.
Cihangir Sah ve Sah Cihan’in dénem donem sarap ve afyon kullandiklar
nakledilmistir.%®? Ancak Alemgir Sah’m, akli giderici bir sey kullanmadig1 ve isret
alemlerine dahil olmadig bilinmektedir. Tahta ¢iktiktan sonra da ilk icraatlarindan
biri, icki kullanimini Oncelikle sarayda yasaklamak, danscilar1 ve miizisyenleri

uzaklastirarak eglence ortamimi dagitmak olmustur.?

Alemgir Sah, Naksibendi-Miiceddidilerin yonlendirmesiyle musiki ve raksi
yasaklayinca bazi Cisti tarikati mensuplari bu durumu yanlis bir uygulama olarak
degerlendirmis ve ayinlerine yapilan bu hiirmetsizligin, devletin yikimina manen
sebebiyet teskil ettigini ileri slirmiislerdir. Bu iddia tezkire kitaplarina kadar

gecmistir.”%

Calgicilar, Alemgir Sah’in merhametine mazhar olmak igin teatral bir gosteri
diizenleyerek calg: aletlerini bir tabuta koymus ve agitlar yakarak Alemgir Sah’in
oniinden gecmislerdir. Durumlarindan sual eden Alemgir Sah’a, yasaktan otiirii
aletlerini  gomeceklerini soyleyince, Alemgir Sah tebessiim ederek bir daha
¢ikmayacak sekilde derine gmmelerini tavsiye etmistir. Alemgir Sah, raks ve calg
yasagin1 muhtesipleri araciligiyla da denetlemeyi ihmal etmemistir. Saraydaki téren
alaymin caldig1 imparatorluk gegit seremonisinin de kisa kesilmesini emretmistir.
Ancak bu durum, musikinin bir¢ok saray gorevlisi ve mansabdar tarafindan himaye

edilmesine engel olamamistir. S6z konusu hél, yasaklarin kamusal alanla smirh

578 Khaund, “Akbar And Aurangzeb- The ‘Saint’ And The ‘Villain’”, 8.

579 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 59.

%0 Ag.e., 85.

81 A g.e., 252.

582 Alam, Hindistan da Islam: Siyasi Dil ve Siyaset Kiiltiiriiniin Insast (1200-1800), 31.
83 A.g.e., 249-251.

145



oldugu izlenimini vermektedir. Ayrica Alemgir Sah doneminde seleflerinin
donemine kiyasla daha fazla miizik eseri bestelenmistir ve Brown, Alemgir Sah’n
kendisinin miizik iizerine teorik sdylemleri tesvik ettigini one siirmiistiir.’®* Bu
iddianin da ayr1 bir arastirmaya s6z konusu edilmesi miimkiindiir. Devlet adamlarinin
yonetimle ilgili sorumluluklarim1 ihmal ederek bencillesmelerinde, halkin
ihtiyaclarina kulak tikamalarinda “zevk ve eglenceye diiskiinliik, miizikli-i¢kili igret
alemleri tertip etme” gibi Ozelliklerinin de ne kadar etkili oldugu malumdur. Bu
sebeple Alemgir’in bu konudaki tavrinin Islam fikhinin miizige yaklagimmin yani
sira devlet yonetimindeki ciddiyetinden de kaynaklanmis olabilecegi akildan uzak

tutulmamalidir.

9. Racputlarin Dostlugunu Kaybederek Devletin Yikilmasina Zemin Hazirladigi
Iddias1: Hindistan’in savasciligiyla maruf kabilesi Racputlar, Babiirliilerin askeri
giicii i¢inde her zaman dnemli bir yer tutmuslardir. Ozellikle Ekber Sah déneminde
bu kabilenin desteginin alinmasi i¢in 6nemli ¢abalar sarfedilmistir. Ekber Sah hem
onlardan olan Hindu hanimlarla nikahlanarak hem de onlarin diismani kabilelerle
savasarak bu baglhlig1 pekistirmistir.°®® Ekber Sah’m bu tutumu, basta Naksibendi-
Miiceddidiler olmak iizere Siinni ulema tarafindan tepkiyle karsilanmistir. Cihangir
Sah ve Sah Cihan donemlerinde de Racputlarla ittifak devam ettirilmistir. Ancak
Alemgir Sah doneminde Racputlar gerek mansabdar gerekse askeri unsur olarak
devlette var olmaya devam etseler de onceki donemlerdeki konumlarini muhafaza
edememislerdir. Bu durum, Racputlarin devletle olan siki bagimi oldukca

gevsetmistir.>%

Alemgir Sah’in Siinni Islam lehine icra etmis oldugu bircok faaliyet, dolayli yonden
devlette ¢Oziilmeye neden olmussa da modern oOncesi merkezilestirici devlet
nizamiin yeniden kurgulanmasinin 6nemli girisimlerinden sayilabilir. Askeri giice
dayal1 devletlerin yerini sistematik organizasyonlarin almasi, hayli sancili bir siireg
sonucu gergeklesmistir.®’ Benzeri durum Osmanlinin yeni idari ve askeri nizam

kurmasi esnasinda da yasanmis ve yenigeriler, hanedani ve devlet nizamini1 oldukca

584 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 49.

585 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 178.

586 A.g.e., 296.

%87 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal

Sovereignty”, 3.

146



yipratmiglardir. Sultan 1. Osman ve Il. Mahmud da Alemgir Sah’a yapilan

elestirilere benzer ithamlarla anilmaktadirlar.>®

10. Mansabdarlar Arasindaki Dengeyi Siinniler Lehine Bozmasi iddiasi: Alemgir
Sah doneminde onceki donemlerde oldugu gibi bircok Hindu, yonetici olarak

8  Ancak Alemgir Sah, yiiriitmiis oldugu genel politika

gorevlendirilmistir.°
dogrultusunda Siinni kokenli yoneticilerin sayisini arttirmis; bu da diger unsurlarin
bu konuda rahatsiz olmalaria neden olmustur.>® Fakat hi¢bir zaman diger unsurlart
tamamen yoOnetimin ve devlet organizasyonunun digsinda birakacak bir politika
izlememistir. Ekber Sah doneminde Hindular, tim Babiir soylularinin %22,5’ini
olustururken Alemgir Sah’in yonetiminin ilk yirmi yilinda bu oran %21,6’da sabit
kalmistir. Alemgir Sah, 1679-1707 yillar1 arasinda Babiirli Devleti’nin elit
kademelerindeki Hindu katilimini yaklasik %50 oraninda arttirdi ve Hindular

soylularin %31,6’smn1 olusturdu.>®!

11. Selefleri Kadar Sanati ve Edebiyati Desteklemedigi Iddiasi: Babiir Sah
otobiyografisinde Hindistan’a hakim oldugu zaman yogun istilalar ve ekonomik
buhranlar nedeniyle bir medrese hari¢ higcbir egitim kurumunun ayakta olmadigini
anlatmaktadir. Bu durum gerek Babiir Sah’in gerekse de haleflerinin imparatorlugun
hakim oldugu topraklarda ciddi bir imar faaliyetine girmelerini gerekli kilmaktayda.
Bu siiregte diinyanin en mithim mimari miraslarindan biri olarak kabul edilen Tac
Mabhal da dahil olmak iizere bir¢ok mimari eser viicuda getirilmistir. Bunun yani sira
birgok orman ve ¢alilik arazi ziraata uygun hale getirilmis, kale sehirler insa edilmis,
yollar ve kopriiler bir taraftan genisletilmis, bir taraftan da tahkim edilmistir. Bu insa
faaliyetleri kendine 6zgii bir entelektiiel ¢evre olusmasina zemin hazirlamig, yeni
yapilan saraylarda bir¢ok sanat¢i ve edip istthdam edilmistir. Binlerce yillik bir
medeniyetin i¢inde var olma c¢abasi, Babiirlii sultanlar1 i¢in 6nemli bir hedef
olmustur. Alemgir Sah dénemine gelindiginde yogun insa faaliyetleri biiyiik oranda
azalmig ve altyapi ¢alismalar1 giliniin sartlarina gore ihtiyaci fazlasiyla karsilayacak

hale gelmistir. Ancak hakim azinlik durumundaki Miisliimanlar fikri agidan bir ¢okiis

588 K emal Beydilli, “Vak‘a-i Hayriyye”, DIA, (Istanbul: TDV Yay., 2012), 42/454.

589 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir Inceleme”, 5.

50 Eisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 251.

1 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 50.

147



donemine girmislerdi. Imam-1 Rabbani, bu konudaki cekincelerini Mektiibdt-1
Kudsiyye isimli eserinin bir¢ok yerinde muhataplariyla paylasarak durumun
vahametini dile getirmistir. Bu durumu ileri gelen devlet adamlar1 ve alimlerle de
paylasan Rabbani, baslatmis oldugu tecdit hareketine birgok kisinin dahil olmasini
saglamigtir. Oglu Seyh Muhammed Masum el-Fariki de ayn1 ¢izgiyi devam ettirmis,
Sah Cihan’t ve Alemgir Sah’1 bu konuda ikna ederek harekete gegirmistir. Hint alt
kitasinda baslayan tecdit hareketi, genel olarak ilmin yayginlastirilmasini ve buna
bagli olarak siinnetin ihyasini, bidatlarin kokiiniin kazinmasinmi esas aldigi i¢in fikri
terakki anlayisi bu donemde 6n planda olmustur. Anilan durum, sanatsal ve edebi
faaliyetlerin geri planda kalmasina yol agmistir. Ancak birgok saray mensubu ve iist

diizey yetkili, sanatc1 ve ediplere hAmi olmaya devam edegelmistir.5%2

12. Gayrimiislimleri Miisliiman Olmaya Zorladig1 iddias1: Alemgir Sah, Ehl-i Siinnet
inancina siki sikiya bagli olan ve bu fikri kendine siyasi ideoloji haline getirmis bir
Babiirlii sultanidir. Birgok tarih¢i tarafindan “yedinci rasid halife” olarak takdim
edilen Alemgir Sah, daha mirzalik yillarinda tesiri altinda kaldigi Seyh Nizameddin
Burhanptiri ve Muhammed Masum Fariki’nin de etkisiyle saltanati ele gegirir
gecirmez sahip oldugu Siinni Islam inancimi hiikiimranhg altindaki topraklarda
yayma faaliyetlerine baglamistir. Bu durum Ehl-i Siinnet ulemasi ve mesayihi
tarafindan takdirle karsilansa da gayrimiislim ve Sii unsurlarca Alemgir Sah’a kars:
bir diismanlik nedeni olmustur. Siilerin hamisi konumundaki Safeviler her firsatta
Alemgir Sah’a istihza iceren sdylemlerde bulunmuslardir. Hindu ve Huristiyanlar da
siirekli kargasa ¢ikararak isyanlar1 koriiklemislerdir. Alemgir Sah, etrafinda bulunan
bir¢cok Hindu ileri geleninin Miisliiman olmasi i¢in telkinlerde bulunmus fakat savas
hukukuna dayanan bazi istisnai durumlar hari¢ hi¢ kimseyi Islim’a girmeye
zorlamamistir. Konu hakkinda verilen Ornekler daha ziyade gesitli cezalardan
affedilmek icin Alemgir Sah’m Miisliiman olmay1 sart kosmasina dair nakillerden
kaynaklanmaktadir. Alemgir Sah déneminde zorla ve devlet destekli bir din
degistirme kampanyas: baglatildigina dair bilgi yoktur. Ara sira din degistirme
vakalar1 yasanmis olsa da bunlar ¢ogunlukla kiiclik zemindarlar ya da ayricalikli

muamele gérmeyi umarak din degistiren kiigiik devlet ¢alisanlaridir.>®

592 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 49.
%3 Ag.e., 50.

148



13. Osmanllarla ve Diger Tiirk-islim Devletleriyle Saglam Politik Iliskiler
Kuramamasi: Alemgir Sah acik¢a ifade etmese de gerek almis oldugu lakapla
gerekse de takindigr siyasal tavriyla kendini Miisliimanlarin lideri olarak gordiigiinii
hissettirmektedir. Doneminde hilafet iddiasinda olan Osmanlilara biiyiik dedesi
Hiimayun ve babasi Sah Cihan’in gosterdigi yakin ilgiyi sergilememesi ve Mekke
serifleriyle direkt temasa girme ¢abasinda bulunmasi, bu durumu kuvvetlendiren bazi
olgulardir. Babiirliilerin Mekke ve civarinda yiiriittiigli bazi faaliyetler, Osmanl
yonetimini rahatsiz etmistir. Babiirliilerin Portekizlilerle is birligi yaparak Yemen’i
ve Hicaz’1 isgal edecegine dair istihbaratlar Osmanli yonetimini son derece tedirgin
etmistir. Bu tedirginlik iki devlet arasinda dile getirilmeyen bir soguklugun ortaya
c¢itkmasma neden olmustur. Babiirliler, Babir ve Hiimayun Sahlar doneminde
iktidarlarim1 pekistirmek icin Safevilerden ciddi destek gormiislerdir. Ekber Sah
doneminde bazi smir anlasmazliklart olsa da Siilerle iliskileri olduk¢a sakin
seyretmistir. Ancak Alemgir Sah’m kardesi Dara Siikih’un Safevilere sigmmak
lizereyken yakalanmasi, Safevi Sah1 Abbas’in Alemgir Sah’a -babas1 Sah Cihan’1
tahtindan indirmis olmasi hasebiyle- “pedergir” diyerek istihzada bulunmasi ve
Alemgir Sah’m Ehl-i Siinnet akidesini ideoloji olarak benimsemesi Sii Safevilerle
iliskilerin gerilmesine yol agnustir. Zikredilen nedenler Alemgir Sah’in diger biiyiik
Miisliman devletlerin hiikiimdarlariyla iligkilerini olumsuz yonde etkilemistir.
Ancak bu donemde ne Osmanlilarla ne de Safevilerle iligkileri koparacak sicak bir

catisma ortami olusmamustir, >

14. Kendinden Sonra Ulkeyi Yonetecek Kabiliyetli Mirzalar ve Devlet Adamlari
Yetistiremedigi Iddiasi: Bu konuda Alemgir Sah’a yapilan elestirilere birgok ilim ve
devlet adami muhatap olmustur. Monarsik yonetimin genel karakteristigi liyakati
degil soy bagmni esas aldig1 icin bircok devlet, biiyiik imparatorlarindan sonra
parcalanmaya ya da c¢okiise baslamistir. Biiyiik Selguklu Devleti’nin Meliksah’tan
sonra ve Mogol imparatorlugu’nun Cengiz Han’dan sonra yasadig: siire¢c bu duruma
ornek olarak verilebilir. Alemgir Sah, basta oglu Azam olmak iizere diger ¢ocuklarini
ve torunlarini donemin ileri gelen alimlerinin ve devlet adamlarmin yaninda

yetistirmis, tlizerine diisen gorevi yerine getirmistir. Kendinden sonra devletin ¢ok

594 Fisher, Babiirliiler - Hindistan’da Bir Tiirk Imparatorlugu, 184; ayrica detayl bilgi i¢in
bkz. Naimur Rahman Faroogi, Babiirlii-Osmanli iliskileri / Babiirlii Hindistan1 ile
Osmanli Imparatorlugu Arasindaki Politik ve Diplomatik Iliskiler Uzerine Bir Inceleme,
1556-1748, Selenge Yayinlari, 2023, s.10-85.

149



kisa bir zaman i¢inde pargalanip ¢okiise gegmemesinin, esasen onun hazirlamig
oldugu altyapinimn saglamligiyla ilgili oldugu ileri siiriilebilir. Alemgir Sah 1707’de
oldiigiinde Babiir Imparatorlugu; ¢agdast Avrupa’nin iki kat1 bilyiikliigiinde bir
niifusa hitkkmediyor, Asya’nin en biiylikleri arasinda sayilan bir orduya sahip oluyor

ve Babiir topraklar tiim zamanlarin en yiiksek seviyesine ulasiyordu.®®

15. Cikarmis Oldugu Kanunlarla Telif Ettirdigi Fetdva-y: Hindiyye’nin Birbiriyle
Tam Olarak Uyusmadigi Iddiasi: Alemgir Sah’a yoneltilen diger bir elestiri de
Fetdva-yi Hindiyye’nin telifinde Hanefi mezhebinin fetvaya medar olan goriislerini
bir araya getirtip, miifti ve hakimlerin bunu temel alarak karar vermelerini
istemesine ragmen basta Kanun-1 Alemgiri olmak iizere birgok fermaninda Hanefi

mezhebinin goriislerini terk etmesidir.>%

Fetdvi-y1 Hindiyye ile Kanunndme-i Alemgiriyye'nin yaziliy tarihi, metodu ve
mutabakati konusu hayli onemli bir problemdir. Bu konuda ciddi tetkikler
yvapilmigtir. Netice olarak, Kanunndme nin biiyiik bir kisminin daha once kaleme
alindigi, bu nedenle Fetavd-y1 Hindiyye nin telifinden sonra kaleme alinan kisimda
mutabakatin  var oldugu, diger kisimlarda ise farkliiklarin  bulundugu
anlasilmaktadir. Bir de Kanunndme 'nin siyasi nizami muhafazay, Fetdvd min ise
Hanefi mezhebinin temel kaynaklarint esas aldigint séyleyebiliriz. Hirsizlik cezasinin
tespitinde mutabik, infazinda ise gayrimutabik olduklar: karsilagtirma sonucu net
olarak ortaya ¢ikmaktadwr. Ancak Fetdva su¢un ¢ok kez tekrarinda Kanunname ile
ayni infazi ongoérmektedir. Bu konuda da Hanefi mezhebinin temel doktrininden

uzaklagmaktadir.®®’

Islam hukukgular1 haddizatinda ulii’l-emrin tercih ettigi mezhebin ve goriisiin reaya
iizerinde etkin oldugunu esas almislardir. Alemgir Sah’in yapmis oldugu
kanunlastirma faaliyetlerinin benzerlerinden biri de yiizyillar éncesinde Imparator

Justinianus tarafindan yapilmustir. Ancak Justinianus’tan farkli olarak Alemgir Sah,

%% Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 48.

5% Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 12.

%7 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 44.

150



Ehl-i Siinnet’in dort mezhebi gergevesi igerisinde kalmis; ser‘l kanunlari suistimal

edecek bir girisimde bulunmamistir.>®

16. Harem Mensubu Hammlarla Iyi Iliskiler Kuramadigi Iddiasi: Mirzalik
doneminde bir kaza sonucu kiz kardesinin yanarak olmesi Alemgir Sah iizerinde
ciddi bir etki birakmistir. Alemgir Sah, seleflerinin devlet yonetiminde eslerinden
olumsuz yonde etkilendigini diislindiigii i¢in daha ziyade kizlar ve kiz kardesleriyle
istisare icerisinde bulunmustur. Kiz kardeslerinden bazilarimin taht miicadelesi
esnasinda diger mirzalar1 desteklemelerine ragmen yine de onlarla olan samimi
iligkilerini devam ettirmistir. Ancak ihanet icerisinde gordiigii baz1 kiz kardeslerini
hapsettirmis, bazi kizlarm1 da kendinden uzaklastirmistir. Alemgir Sah’in bu
tutumunun asil sebebi devlet idaresinin zafiyete ugramamasini teminat altina
almaktir. Babiirlii tarihinde hanim sultanlarm en az etkili oldugu donem Alemgir Sah
donemidir. Ancak bazi oryantalistlerin Alemgir Sah’in kadmlara deger vermedigi
seklindeki iddialar1 son derece yanlistir. Sultan’in, dul kadinlarin kocalartyla beraber
yakilmasi anlamina gelen Hindu “sati” gelenegini engelleyerek Hindu kadinlarini bu
konudaki toplumsal baskidan kurtarmasi ve istisareye elverigli olan begilimlerle
misaveresi bu bakis acisinin ne denli yanlis oldugunu gostermektedir. Ayrica
Alemgir Sah bir¢ok dans¢1 kadini saraydan evlendirerek uzaklastirma yoluna gitmek

suretiyle kadinin meta olarak goriilmesine kars1 oldugunu gostermistir. %

17. I¢ Barngi Saglayamadigi Iddiasi: Alemgir Sah déneminde neredeyse Hint alt
kitasinin tamami fethedilmis ve devlet dogal sinirlarina ulagsmisti. Binlerce farklhi
kiiltiirin bulundugu bir cografyada hiikiimranlik siiren Alemgir Sah’in her topluluk
ve diisiinceyi memnun edebilmesi imkan dahilinde goriilmemektedir. Alemgir Sah’in
hiikiimran oldugu alanin yirmi de birine bile ulasmayan birgok iilkede bunca ulasim
ve iletisim sartlarinin geligmesine ragmen giiniimiizde hala i¢ karigikliklar ve teror
faaliyetleri devam edegelmektedir. Hint alt kitasinda Misliimanlarin azimlikta
bulunan yonetici sinif olarak zaman zaman isyan ve terdr faaliyetlerine maruz
kalmalar1, hayatin akisina aykiri bir durum degildir. Nitekim i¢ karisikliklar, Alemgir

Sah’in hem seleflerinin hem de haleflerinin doneminde her zaman Hint alt kitasinin

5% Ahmet, “el-Fetava el-Alemgiriyye Takvimii Eseri’l-Fetava ilmiyyen ve Mukarenetiiha bi
Ameli Ciistinyan fi’l-Kavanini’r-Rimaniyye”, 75.

59 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 38.

151



bir gergekligi olarak devam edegelmistir. Bu nedenle Alemgir Sah’in bdyle bir
elestiriye muhatap olmasi son derece isabetsiz sayilabilir. Alemgir Sah’in seriati
tatbiki, hukuk devletinin tesisi agisindan basar1 olarak goriilirken bu durumdan
hosnut olmayan toplumsal kesimlerin diismanligini kazanmasi agisindan da

basarisizlik olarak algilanmigtir.5%°

18. Hindu Hanimlarla Evlenmeyi Yasakladig1 Iddiasi: Hanefiler basta olmak {izere
Ehl-i Siinnet fukahasinin tamami Miisliman ya da Ehl-i Kitap’tan olmayan bir
hanimla evlenmenin haram oldugu konusunda ittifak tizeredirler. Fakat kendini
ictihat mertebesinde goren Ekber Sah, Hindu kadmnlarla da evlenilebilecegi
konusunda higbir delile dayanmayan bir goriis ileri siirmiistiir. Ayrica bu goriisi,
saray c¢evrelerinde kendisine yakin bazi alimlerden destekciler de bulmustur. Fakat
Ehl-i Siinnet ulemasi, Hindu hanimlarla evlenmenin gayrimesru oldugu konusunda
israr etmisler ve bu nedenle bircogu cezalandirilmislardir. Alemgir Sah da Ehl-i
Siinnet inancindan tavizsiz bir sahsiyet olarak, saltanati ele gegirdikten sonra Hindu
kadinlarla Miisliimanlarin evlenmesi adetini yasaklamis ve gayrimesru oldugunu ilan
etmistir. Bu durum, bazi oryantalist yazarlar tarafindan Alemgir Sah’mn Hindularla
Miislimanlar arasinda aileler vasitasiyla kurulacak baglarin engellenmesi olarak
degerlendirilmistir. Alemgir Sah’mn bu tutumunun, Hindu-Miisliiman birlikteligini

yaraladig1 ileri siiriilmiistiir.®%

19. Hindu Kadmlarin Sati Yapmasini Engelledigi Iddiasi: Kocasi &len Hindu
kadmlarm intihar etmeleri anlamina gelen sati, eski bir Hindu adetidir. Islam
hakimiyetinin Hindistan’da ilk ortaya c¢iktigi donemlerden itibaren Miisliiman
yoneticiler bu adeti engellemeye c¢alismislardir. Babiirliller doneminde de bu
uygulama zaman zaman yasaklanmistir. Ancak Alemgir Sah bu konuyu muhtesipler
yoluyla ¢ok siki tutmustur. Burada Sultan’in asil amaci intihara zorlanan Hindu
kadinlarin yagam hakkini korumaktir. Yoksa kendi iradesiyle intihar edecek bir

kisinin engellenmesi s6z konusu olmadig1 gibi miimkiin de degildir.5%?

20. Sih Liderlerini Katlettigi Iddiasi: Muarizlarin iddia ettigi gibi ne Sihler ne de

Hindular Alemgir Sah’mn politikalari sonucu ayrilik¢t tutumlar izlemeye

600 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal
Sovereignty”, 5.

801 Eisher, Babiirliiler - Hindistan 'da Bir Tiirk Imparatorlugu, 282.
802 Fisher, Babiirliiler - Hindistan da Bir Tiirk Imparatorlugu, 282.
152



baglamamiglardir. Bilinen bir tarihi hakikattir ki Sihler ve Hindular daha onceki
sultanlar déneminde de isyan girisimlerinde bulunmuslardir. Ancak Alemgir Sah,
devletin ¢okiisiinii engellemeye ¢alistigl i¢in zaman zaman katilasabilen bir siyasi

tavir sergilemistir.5%

Alemgir Sah aslen Sihlere karsi sert bir tavir sergilememis, sadece onlarin
zararlarindan emin olmak i¢in bazi Onlemler almistir. Valilerinden birine yazmis

oldugu su buyruk da bunun bir géstergesidir:

Kotii isli ve Zendavesta'ya tapan (zeydepus) bir kdfirler takimi vardwr ki onlara guru
derler ve daha ¢ok onlara Sih denir, onlarin onderleri (pisva) fakir elbisesiyle Lahor
yvakininda oturur, oteden beri her iinlii kentte ve kalabalik yerde bir mabet yapmigs ve
adamlarindan bir fakiri oraya naip olarak koymustur, td ki ona inanandan biri -0
daldlette bulunan taife ki daha once Pencab’in Catlar: ve Ketrilerinden ve diger rezil
kdfir kavimlerden idiler- is bu mabede sadaka ve armaganda (nezir ve niyaz)
bulunursa bunlart toplasin, kendisine zaruri olan parayr alikoysun ve kalan

sadakatla kendisine yollasin.%®

Ancak Alemgir Sah, terér eylemlerinde bulundugu ve devlete isyana kalkismaya
hazirlandigi i¢in Sih Gurusu Teg Bahadur’u tutuklatmis ve peygamberlik iddialarini
ispatlamasini istemistir. Iddialarni ispatlayamayan Teg Bahadur, bir hileyle
kendisini 1675 yilinda 6ldiirtmiistiir. Esasen bu bir infaz degil intihardir.5%® Alemgir
Sah almig oldugu biitlin tedbirlere ragmen kendisinden sonra bir Sih devletinin

kurulmasina engel olamamistir.5%

21. Dinden Dénenleri Cezalandirdig iddiasi: islam hukukunun genel kabuliine gére
dinden donen biiluga ermis erkeklerin 6ldiirtilmesi s6z konusudur. Hint alt kitasinda
hiikiim siiren bircok sultan bu kurali uygulamistir. Alemgir Sah da Hinduizm ve
Sihizm tesiri altinda kalip dinden ¢ikan ya da Hinduizm’den islam’a gegip sonra geri
donen bazi kisilere bu cezayr uygulamistir. Ancak cezanin uygulanisi Hint alt
kitasinin  tamamina genellenmemis, sadece dinden donme faaliyetlerini

smirlandirmak amaciyla yerel olarak uygulanmustir. Ozellikle de Sihizmin etkisi

603 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 46.
04 Ag.e., 35.

605 Truschke, “Iftiraya Ugranus Bir Babiirlii Sultan1 Alemgir Evrengzib”, 99.
89 Bayur, Hindistan Tarihi, 306.

153



altinda kalan cahil Miisliimanlarin irtidat etmesini engellemeyi hedeflemistir. Bu,

Alemgir Sah’a 6zgiin bir uygulama degildir.®®’

22. Hindu Bayramlarina Dair Festivalleri Yasaklamasi: Alemgir Sah sadece Diwali,
Holi gibi Hindu bayramlarinda yapilan festivalleri degil ayrica Nevruz, Muharrem ve
hatta Miisliimanlarin bliylik bayramlart olan Kurban ve Ramazan’la iligkili
festivalleri bile engellemeye calismistir. Alemgir Sah’m korkular1 tamamen yersiz
degildi  ¢iinkii  Hindistan’daki  festivaller = asayis sorunlarmma  ddniisme
egilimindeydi.®%®

4.2.2. Fetiava-y1 Hindiyye’ye Yapilan Elestiriler

1. Hint Alt Kitasindaki Toplumlart Catigmaya Siiriikleyen Kurallar1 ve Soylemleri
Icerdigi Iddiasi: Alemgir Sah doéneminde Babiirlii imparatorlugu Hint alt kitasmin
hemen hemen tamamina hakim olmustur. Cok sayida milletin, dilin ve kiiltiiriin
bulundugu boyle biiylik bir cografyada tek bir gruba ait olan hukuk anlayisinin
hakim olmasit dogal olarak digerlerini rahatsiz edebilecektir. Ancak bu durum
kagmilmaz bir hal almistir. Clinkii Babiirlii topraklarinda ciddi bir hukuk anarsisi

olusmustur.®%

Babiirlii Devleti smirlari igerisinde tek hukuki anlayis catis1 altinda toplanilabilecek
en biiyiik ve hakim grup Miislimanlardir. Hinduizm®° catis1 altinda ingilizlerce
toplanilmaya calisilan ylizlerce degisik inang, aslinda birbirinden ¢okca farklilik arz
eder. Fakat somiirgeci Ingilizler, Miisliimanlara karst Hint alt kitasindaki
gayrimislim unsurlar1 organize edebilmek i¢in Hinduizm ¢at1 ismini éngérmiislerdir.
Binlerce yildan beri sadece disaridan gelen gii¢ler tarafindan bir yonetim altinda
toplanabilen Hint alt kitasi, bu ¢abanin sonucu olarak Miisliimanlara kars1 bir ulus
teskil etme yoluna girdirilmistir. Bu ¢alismalar giinlimiizde hala Hindu milliyetgileri
tarafindan gii¢lendirilmeye calisilmaktadir. Oryantalist bakis acisina sahip bazi
yazarlar, sanki Alemgir Sah déneminde Hindular tek bir millet ve dine sahiplermis
gibi azinlikta olan Miisliimanlarin onlar tizerindeki hakimiyetini sorgulama yoluna

gitmislerdir. Ancak yukarida da izah edildigi iizere buglin Hinduizm ¢atis1 altinda

807 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 49.
808 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 49.
809 Ozel, Ingiliz Dogu Hindistan Sirketi, 141.

610 Demirci, “Hinduizm”, 113.

154



toplanilmaya calisilan ¢ok sayida din ve bu dinlere ait daha ¢ok sayida mezhep ve
tarikat, Alemgir Sah doéneminde kendilerini 6teki gayrimiislim unsurlardan farkl
gormekteydiler. Oyle ki bu dini gruplar icerisinde bazilar1 higbir yaraticinin varligina
inanmazken bazilar1 tabiat1 tanr1 olarak kabul etmekte, kimi tanrinin tekligini kabul
ederken kimi putlara tapmakta, bir kismi ahireti kabul ederken diger bir kismi
karmaya inanmaktaydi. Dolayistyla her birinin kendine has ayinleri ve gelenekleri
vardi. Gaznelilerden sonra Islam hakimiyeti altina girmeye baslayan Hindistan
ahalisi, Islam hukukuyla ilk defa bu dénemde muhatap olmaya baslamistir. Bu
durum Delhi Sultanligi ve Babiirliiler déoneminde de aynen devam etmistir. Delhi
Sultanligr doneminde kaleme alinan Fetdva-yr Giydsiyye ve Tatarhdniyye de Fetdvd-
vt Hindiyye’ye benzer tarzda eserler olup Hanefi mezhebinin klasik eserlerinin
derlenmesi yoluyla hazirlanmiglardir. Dolayisiyla Fetdva-yi Hindiyye’'nin igerdigi
birgok ser‘1 hiikiim bu kitaplarda da vardir. Bu kitaplar, yiizlerce yi1l Hint alt kitasinda
miiftii ve kadilar tarafindan basvuru eseri olarak kullanilmislardir. Fetdava-yt
Hindiyye’nin igeriginde bu kitaplarin muhtevasindaki bilgilerden fazla olarak
gayrimiislim unsurlar1 rahatsiz edecek herhangi bir hiikiim bulunmamaktadir.
Elestirilerde ileri siiriilen biitiin igerikler, diger fikih klasiklerinde oldugu gibi bu
eserlerde de bulunmaktadir. Bu durum Fetdva-y: Hindiyye’ye has degildir. Fetdva-y
Hindiyye’ye yapilan elestirilerin asil hedefi, bu eserin hamisi olan Alemgir Sah’tir.
Ayrica muarizlar tarafindan elestiriye tabi tutulan ferman-1 adalet hiikiimleri cizyenin
ve haracin yeniden yiiriirliige sokulmasi, muhtesiplerin atanmasi vb. bazi konular,
Fetava-y1 Hindiyye heniiz hazirlik asamasindayken giindeme gelip uygulanmaya

baslanmistir.5%

Fetava-y1 Hindiyye’de gayrimiislimlere yonelik sehir merkezlerinde ikamet etmeme,
Miisliiman kiyafeti giyinmeme, at gibi liiks binek araglarini kullanmama gibi bazi
hususlar; Giliney Asya toplumunda bir arada yasamaya iligkin genel bir
diizenlemeydi. Gayrimislimler kirsal bolgelerde ikamet edebilecek ancak
Miislimanlarla birlikte yasamak isterlerse kendilerini kiyafetleri ve binicilik
normlartyla ayirt edeceklerdi. Ancak Fetdvd-yi Hindiyye, bu “ayrimci” kurallarin
gayrimislim topluluklar1 Miisliimanlardan ayirmayr amacladigin1 savunmaktadir.

“Onlar1 ayirt etmek i¢in” ifadesinin en basindan beri klasik dénem Islami hukuk

611 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 8.

155



metinlerinin bir pargast oldugunu sdylemek gerekir. Baslangigta bu ifade nesnel bir
cagrisima sahipti. Zaman gectikce olumsuz ve asagilayict bir terminolojiye
kaymustir. Ebi Yasuf, Omer b. Abdiilaziz’in ayrim kavramina asagilayici bir amag
yiikleyen ilk kisi oldugunu ileri siirer. Dolayisiyla bu normlar artik agagilayici olarak
degil toplumsal bir sinir olarak algilaniyordu. Ayrica Fetdva-yi Hindiyye’deki en
biiyiik boliimlerden biri olan irtidatla ilgili boliimde miiellifler, bir arada yasamay1
siirdiirmek i¢in Miisliimanlarin saygi gostermesi ve uymasi gereken kosullar1 belirtir.
Ornegin bir Miisliman bir gayrimiislimin kiyafetiyle goriiniirse veya bayramlarini
gayrimislimlere benzer bir sekilde kutlarsa sorumlu tutulacak ve miirted olarak
kabul edilme tehlikesiyle karsi karsiya kalacaktir. Fetdvd-yi Hindiyye’ye gore bir
Miisliiman “Bir gayrimiislimin kendine 6zel sembollerini takinirsa irtidat etmis olur”.
Boylece hem Miisliimanlar hem de gayrimiislimler, iktidardaki Miisliiman azinligin
ayricaliklarint korumak i¢in devlet tarafindan kullanilan sinirlamalara ve ayrimci
normlara tabi tutulmustur. O donemdeki toplumsal norm hem Miisliimanlarin hem de

gayrimiislimlerin kendilerini ayirt etmeleri gerektigi yoniindeydi.!?

Islam hukukunda gayrimiislimlere yonelik daha fazla ayrimciligin beklendigi XVII.
yiizyil Giiney Asya’sinda Fetdva-yr Hindiyye, gruplarin belirli cografi ve sosyal sinir
normlarina saygi gostermesi kosuluyla Miislimanlar ve gayrimiislimler arasinda
ortak bir yasamin miimkiin oldugunu vurgulayan bagka bir toplumsal yasam anlayis1
sunmaktadir. Burada Miisliiman devletlerin yonetimi altindaki gayrimiislim tebaaya
iligkin yasam konsepti, VIII. yiizyildan X. yiizyila kadar Irak’taki Miisliiman alimler
tarafindan ve Giiney Asya’da mevcut kiiltiirel cogulculukla iliskili olarak tasarlandigi

sekliyle birarada yasamanin hukuki normlarim dikkate almaktadir.®3

2. Miidellel Olmayip Sadece Hiikiimleri Naklettigi Iddiasi: Fikih kitaplari, igindeki
hiikiimlerin delillerini barindirmalar1 agisindan miidellel ve gayrimiidellel olmak
tizere iki baslik altinda incelenebilir. Serahsi’nin Mebsif’u ve Merginani’nin
Hidaye’si miidellel fikih kitaplar1t arasinda zikredilebilir. Fetdva-yi Hindiyye,
Miilteka, Muhtar gibi eserler ise gayrimiidellel fikih kitaplar1 arasinda en meshur
olanlarindandir. Sah Veliyyullah’in baslattig1, mezheplerin goriislerinin Kur’an’a ve

Stinnet’e arz edilmesi ve sahih hadislerle amel edilmesi girisimi, daha sonraki

812 Khalfoui, “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of Religious
Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”, 94.

613 Ag.e., 95.

156



donemlerde revag kazanarak miidellel olmayan fikih kitaplarin1 ve sadece fakihlerin
goriiglerini nakleden alimleri elestirir hdle ulasacak bir boyut kazanmistir. Bu tiir
caligmalari, fakihlerin goriislerini tabulastiran bir anlayisin eseri olarak goéren bu
girisim; Fetava-y1 Hindiyye’yi de elestirmekten geri kalmamistir. Fetava-yr Hindiyye
ve benzeri gayrimiidellel eserler ile Hiddye ve benzeri miidellel eserlerin yazilig
amaglarin1 gézonlinde bulundurmadan yapilan bu elestiriler, iyi niyetli olarak
degerlendirilirse de kanaatimizce isabetli degildir. Ciinkii miidellel eserler,
okuyucularma fikhi meselelerin delillerini ve bu delillerdeki illetleri ortaya koyarak
ictihat melekesi kazandirmayi ve konulara intikali kolaylastirmayr hedef alirken
gayrimiidellel eserler, onemli kaide ve fetvalarin ezberlenmesini kolaylastirmak ya
da fetva verecek kisilere basvuru kaynagi olmak iizere kaleme alinmiglardir. Bu
nedenle delillerin zikredilmemesi onlar i¢in bir eksiklik degil, tersine istinsahi
kolaylastiracak ve boylelikle eseri yayginlastiracak bir avantajdir. Alt1 cilt olarak
kaleme alinan Fetdvd-yi Hindiyye miidellel hale getirilecek olursa tahminen yirmi
cildin iizerine c¢ikacak; bu da eserin c¢ogaltilmasini, yayginlastirilmasini ve
dolayisiyla eserden istifadeyi azaltacaktir. Yapilan bu elestiriler, hasiye ve tahkik
caligmalariyla giderilebilecek bir husus olup eserin 6zgiinliigiine herhangi bir golge
diistirmemektedir. Nitekim Fetdva-yt Hindiyye’nin iizerine yapilan c¢aligmalar

zikredecegimiz boliimde bu tarz girisimlere sahit olacagiz.

3. Hint Alt Kitasimin Halkia Ait Olmayan Bir Dilde Yazildig1 Iddiasi: Fetdva-y
Hindiyye, mukaddimesinde de zikredildigi lizere kadi1 ve miiftiilerin fikhi hiikiimlere
daha rahat ulagsmasi ve boylece hukuk anarsisinin engellenmesi i¢in kaleme
alinmistir. Dolayisiyla hedef kitlesi ilmiye sinifi igerisinde yer alan ve Arapga bilen
kisilerdir. Bu nedenle Fetdva-y: Hindiyye’'nin Arapga olarak kaleme alinmasinin
elestirilecek bir yonii yoktur. Nitekim Delhi Sultanligi déneminde de kaleme alinan
bircok eser Arapca’dir. Ciinkii dénemin ilim dili Arapca’dir.®** Ancak Farscanin
akademik ve resmi dil olarak popiilerliginin artmasiyla birlikte fikih eserlerinin yazar
ve derleyicilerinin tutumunda bir degisiklik olmustur.®®® Fetdvd-y1 Hindiyye, birgok
dile gevrilmek istenilmisse de tamaminin terciimesi telifinden ¢ok uzun bir zaman

sonra ger¢eklesebilmistir. Kaleme alindigi donemde kismi terclimeleri ancak

614 [slam, “Hindistan’da Sultanliklar Déneminde Fikih Ilminin Gelismesi”, 65.

615 Hamdani, Saleem, “Development of Figh Literature in Indian Subcontinent During
Sultanate & Mughal Periods”, 40.

157



yapilabilmistir.” Halkin temel dini bilgiye dair ihtiyaglari, Babiirliilerin ilk
doneminden itibaren g6z ardi edilmemis ve bu alanda bolgenin diline ait birgcok eser
kaleme alinmistir. Ik Babiirlii Sultan1 Zahiriiddin Babiir Sah’in Miibeyyen Der Fikih

adl1 eseri bu calismalar arasinda zikredilebilir.®

4. Sadece Hanefi Mezhebini Esas Aldign Iddiasi: “Hint Alt Kitasinda Ifta
Faaliyetlerinin Tarihi Siireci” béliimiinde izah ettigimiz iizere Isldm’in Hint alt
kitasinda yayilmaya basladigi ilk donemlerde Zahiri, Ca‘feri, Maliki ve Safii
mezheplerinin mensuplarmi degisik bolgelerde gérmek miimkiindiir. Ancak Orta
Asya’dan gelen sufilerin de katkisiyla Hanefi mezhebi Hint alt kitasinda yayilmaya
baslamis ve Babiirliiler doneminde hakim mezhep haline gelmistir. Ozellikle Giiney
Hindistan’da yogunlasan $afii Miisliimanlar Hanefilere oranla olduk¢a azdir. Sah
Veliyyullah, kendi doneminde mezhepleri birlestirme faaliyetinde Hanefi ve Safii’yi
secmesinin sebebini aciklarken bu iki mezhebin yayginligindan bahsetmektedir.
Gerek Gazneli gerek Delhi gerekse Babiirlii sultanlarinin Hanefi mezhebinden
olmasi, bu mezhebin daha ¢ok yayginlagsmasina ve devlet idaresinde esas alinmasina

sebep olmustur.®’

Bu nedenle hanedanin ve Misliiman ¢ogunlugun mezhebi olan Hanefiligin esas
alinmasi, donem itibariyla olduk¢a makul goriilmektedir. Ancak modernizm 6ncesi
Hint alt kitasinda baglayan ve onciiliigiinii Sah Veliyyullah Dihlevi’nin yaptigi sahih
hadise tabi olma, mezhepler arasi intikal ve cem goriisii, Hint alt kitasindaki
geleneksel fikih anlayisini elestirmis; esas olanin delilleri arastirarak sahih olan
rivayetlere ve bu rivayetleri esas alan miictehidlere uymak oldugunu, yine onlarin
sOzlerine dayandirarak ileri siirmiistiir. Dolayisiyla bu anlayis sadece tahric, tercih ve
temyiz yoluyla fikih faaliyetinde bulunan alimleri ve bu usulle yazilan fikih

kitaplarmi1 elestirmistir.58

Ancak yukarida da zikredildigi tlizere Fetdavad-yi
Hindiyye’nin kaleme alinig amaci fikhi konulari delillendirerek tartismak ve

okuyucunun fikhi melekesini gelistirmek degil, kad1 ve miiftiilere bagvuru kaynagi

“ Bu konuda genis bilgi Fetiva-y1 Hindiyye’nin Terciimeleri boliimiinde detayli bir sekilde
sunulmustur.

616 Aydin, “Babiirli Donemi Calismalarmin ilk Orneklerinden Biri Olarak Babiir’iin
Miibeyyen der Fikh’1”, 149.

617 [slam, “Hindistan’da Sultanliklar Déneminde Fikih Ilminin Gelismesi”, 65.

618 Aydin, “Sah Veliyullah ed-Dehlevi ve Dehlevilik”, 2013.

158



olarak fikih anarsisinin engellenmesine vesile olmaktir. Bu durum eserin tek bir
mezhebe dayanmasinin elestiri konusu olmasina engeldir. Ciinkii hukuk birligi metot
ve kaynak birliginden beslenmektedir. Dolayisiyla bir¢ok mezhebin delilleriyle
beraber goriislerinin yer aldigi bir eserin hukuk birligini saglamaktan ziyade bu
konuda bir belirsizlige siiriikleyecegi ortadadir. Bunun yani sira bazi arastirmacilar
tek mezhep altinda toplanma cabasinin genelde merkezlerde karsilik buldugunu,

tasrada ise basarili olamadigini ileri siirmiislerdir.®°

5. Alemgir Sah’in Uygulamalarina Mesruiyet Kazandirmak i¢in Kaleme Alindig
Iddias1: Hukuk sosyolojisine dair birgok eser, hukukun fonksiyonlarmi zikrederken
siyasal giiclin faaliyetlerine mesruiyet zemini olusturmayi da saymaktadirlar. Fetava-
yi Hindiyye iizerinde galisma yapan bazi arastirmacilar, Alemgir Sah’mn bu eseri
kendi icraatlarina hukuki zemin hazirlamak i¢in kaleme aldirdigini iddia
etmektedirler. Ancak Alemgir Sah’a yapilan elestirileri inceledigimiz bolimde de
ifade ettigimiz gibi zaten mevcut fikih literatiirii, Alemgir Sah’m uygulamalarini
mesrulagtirmak i¢in yeterlidir. Ciinkii Fetdva-y1 Hindiyye’de bulunan hiikiimlerin
benzerleri daginik da olsa Fetdva-y: Hindiyye’nin kaynaklarinda yer almakta ve fikih
alimleri tarafindan bilinmektedir. Dolayisiyla Alemgir Sah’in icraatlarna mesruiyet
kazandirmak i¢in bu denli yogun bir ¢aba ve masrafla boyle bir eser kaleme
aldirmaya ihtiyaci yoktur. Bazi arastirmacilar, Fetdvad-y: Hindiyye’de birgok tercihin
ve goriisiin beraberce zikredilmesini Alemgir Sah’la ulema arasindaki fikir
ayrihigmin bir yansimasi olarak degerlendirmislerdir.5° Yine bu durum Sultan’mn

farkl1 tercihler arasinda kendine uygun olani segmesine engel degildir.®%

Zaferii’I-Islam’in Alemgir Sah’in Islam hukukunu yetersiz gérdiigiine dair olan
tespitlerinin isabetsizligi ortadadir. Ciinkii bu konuda Hanefi mezhebinin her
durumda gecerli tek goriis agis1 olarak degerlendirilmemesine dair iradesi haricinde

Sultan’1n herhangi bir ifadesi bulunmamaktadir.%??

619 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 4.

620 A g.e., 6.
21 Age., 7.
62 A g.e., 9.

159



Fetava-y1 Hindiyye, ayn1 zamanda Delhi Sultanligi doneminden bu yana hiikiimdar

ve ulema arasinda degisen gii¢ dengesini de yansitmaktadir.

160



BESINCI BOLUM

FETAVA-YI| HINDIiYYE’NiN KARSILASTIRILMASI

5.1. Fetivi-y1 Hindiyye’de Ictihat ve Taklit

Birgok Islam hukuku tarihgisi Fetdvd-y1 Hindiyye nin kaleme alindigi dénemi taklit
donemi olarak kabul etse de igtihadin kapsamina dair tartismalar bu konuyu da
tartismal1 hale getirmektedir. Igtihat denince ilk akla gelen, naslardan istinbat olsa da
tahric, tercih ve temyizin de bir nevi ictihat oldugu gdzden kagirilmamalidir. islam
fukahasi, takdiri suallerle iirettigi nazari fikih birikimiyle kendi donemini fazlasiyla
asmis olup gilinlimiizde ortaya ¢ikan yeni bir¢ok meselenin benzerlerini fikih
kitaplarinda gérmek miimkiindiir. Tahri¢ faaliyeti de burada Onemini ortaya
koymaktadir. Tahricin tanim1 ve kapsaminda ¢esitli tartismalarin bulunmasi, bu
faaliyetin igtihat kapsamina girip girmeyecegi ve ashéab-1 tahricin hangi vasiflara
sahip olmas1 gerektigi hususunda fikir ayriliklarinin ortaya c¢ikmasma neden
olmustur. Kimileri imam-1 Azam’1n talebelerinin yapmus oldugu ictihat faaliyetlerini
bile bu kapsama dahil ederken kimileri de igtihat sonucu elde edilen neticelerin
benzerlerinin de aymi hitkkme dahil edilmesi faaliyetini tahric olarak

degerlendirmistir. Dolayisiyla tahrici ii¢ baslik altinda incelemek miimkiindiir:
1) Tahricii’l-usial mine’l fiird‘: Fer‘i hiikkiimlerden kaide elde etmek.

2) Tahricti’l-fiird‘ ale’l-ustl: Kaidelerden fer i hiikiim elde etmek.

3) Tahricii’l-fiira* ale’l-fiira*: Fer‘f hiikiimlerden fer‘i hiikiim elde etmek.%?3

Fetava-y1 Hindiyye’nin, bu sayilan tahric ¢esitlerinden daha ziyade {giinclisiinii
kullandig1 sdylenebilir. Ciinkii genel olarak klasik fikih eserlerinden aktarim
yapildiktan sonra gilincel konuya benzetme yapildigina sikca rastlanmaktadir. Bu
durum, o6zellikle muamelata dair konular ile taldka dair lafizlarda net olarak
goriilmektedir. Giiniimiizde naslardan istinbat yoluyla i¢tihat etmek gokca konusulsa
da gerek bireysel gerekse kolektif ifta faaliyetlerinde tahrice sik¢a bagvurulmaktadir.

Gerek Din Isleri Yiiksek Kurulu’nun gerekse de Hindistan Fetva Akademisi’nin

623 Tuncay Basoglu, “Tahric”, Di4, (Istanbul: TDV Yay., 2010), 39/420.

161



gerekgeli kararlar1 buna &rneklik teskil edebilir.%?* Yine Fetdvd-yi Hindiyye nin
mielliflerinin yapmis oldugu tercihler, bu faaliyeti bir nevi ictihat kabul eden
alimlerin nazarinda son derece 6nemlidir. Ciinkii onlarca tercih sebebinin bulundugu
gdz Oniinde bulundurulacak olursa Fetavd-y: Hindiyye’de icra edilen fikih
ameliyesinin ne boyutta oldugu anlasilabilir. Calismamizin vakif kitabina dair olan
kargilastirmali analiz boliimiinde bu tercihlerin 6rf ve istihsanla ne gibi baglantisi
oldugu izah edilmeye c¢alisilacaktir. Ayrica metinde yapilan takdim ve tehirlerin
tercihlere delalet ettigi de g6z Oniinde bulundurulursa tercihin ne kadar sik
kullanildig1 anlasilabilir. Fetavd-yi Hindiyye genelde kendi tercihlerini dogrudan
ifade etmeyip yapilan tercihlerin kendi tercihiyle paralellik arz ettigini ifade etmek
yoluna gitmektedir. Boylece Fetdvd-y1 Hindiyye’nin kendi tercihlerini, diger
tercihleri de ileri siirerek tahkim ettigi diisiiniilebilir. Fetdva-y: Hindiyye zaman
zaman bir konuda birden fazla tercihin yapildigini nakleder ve bu tercihlerin
hangisinin daha isabetli ve 6rfe uygun oldugunu ifade eder. Bu da bir nevi temyiz
faaliyeti olarak degerlendirilebilir. Fetavd-y1 Hindiyye incelendiginde hem tahric
hem tercih hem de temyize dair ibarelere rastlamak miimkiindiir. Fetdvd-y
Hindiyye’nin naslardan istinbat yoluyla elde edilen hiikiimleri muhtevi olmadig1 igin
taklit tirtini bir tasnif eseri oldugu konusundaki 6n yargi; tahric, tercih ve temyizi bir
nevi ictihat degil taklidin muhtelif yansimalar1 olarak degerlendirenlerin
goriisleridir.®% Bu goriis sahiplerine gére yapilan biitiin serh ve hasiye calismalar
mevcut goriislerin degisik tarzlarda tasnif ve tevilinden ibarettir. Dolayisiyla bu
caligmalarin igtihatla bir ilgisi yoktur. Bu konuya dair ileri siiriilen tenkitleri ve

cevaplar ilgili boliimde zikredildigi i¢in oraya havale ediyoruz.

5.2. Kanuna1 Alemgiri (Ferman-1 Adalet) ve Fetdvi-yi Hindiyye’nin
Karsilastirilmasi

“Genel olarak belirli bir konuya dair hukuki maddeleri ortaya koyan padisah

hikkmiini ifade eden” kanunnamelerin ilki, Osmanlilarda Fatih Sultan Mehmed

tarafindan c¢ikarilmistir. Kanunnamelerin Mogol ve Tirk kiiltiiriine ait kanun

®2* Mehmet Selim Aslan, “Giiniimiiz Fikih Problemlerinin Coziimiinde Tahric Yontemi ve
Islevselligi = Takhrij Method and It’s Functionality in Solving Today’s Jurisprudentail
Problems”, Islami Arastirmalar, C. XXV, S. 2 (2014): 109.

625 Bilal Esen, “Hanefi Usul Eserlerinde Ictihad Teorisi”, (Yayimlanmamis Doktora Tezi,
Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii ilahiyat Anabilim Dali, 2010), 85.

162



yaziliminin Islam seriatiyla mezcedilen yeni bir yasama iiriinii oldugu soylenebilir.
[lhanlilar, Akkoyunlular, Memliikler gibi bircok Mogol ve Tiirk devleti bu tarzda
kanunlastirma faaliyetlerinde bulunmuslarsa da Osmanli kanunnamelerine sekil ve
icerik olarak benzeyen, Alemgir Sah’in Kanun-1 Alemgiri diye isimlendirilen

fermanidir.%%°

Ferman-1 Adalet diye de bilinen Kanun-1 Alemgiri, 1671 yilinda altinci Babiirlii
Sultan1 Alemgir Sah adina Ahmedabad (Gucerat) eyaletinin Valisi Muhammed
Hasim’e gonderilmis olup otuz ii¢ maddeyi ihtiva eden metin asagidaki konular1 ele

almaktadir:%’

1) Mala karst suglar: Hirsizlik (madde 1-4, 7), mezar soygunu (madde 5), yol kesme
(madde 6 ve 8), kundakgilik (madde 12) ve dolandiricilik (madde 14-17).

2) Cana karst suglar: Bogarak, zehirleyerek ve suya atarak 6ldiirme (madde 10, 18,
24, 29), adam kagirma (madde 19), iftira (madde 2 ve 6), kolelerin firar etmesi
(madde 27) ve hadim etme (madde 30).

3) Kanun ve diizene karsi suclar: Isyan, siddete basvurarak devlet otoritesini zaafa
ugratma (madde 9-13 ve 25).

4) Alkol ve diger sarhos edici maddelerin satis1 ve kullanimini igeren yasaklar:
Kumar (madde 20), alkol ve diger sarhos edici maddelerin satis1 ve kullanimi (madde

21-23).
5) Yargilama usuliiyle ilgili konular: Usule iliskin konular (madde 28, 32, 33).

Ferman-1 Adalet’in hadd/ta‘zir ve seriat/siyaset terimlerini paralel terimler olarak
kullandigin1 belirtmek gerekir. islim hukuku zina, hirsizlik, yol kesicilik, kazf (zina
isnadi) ve surbu’l-hamr (icki igmek) gibi bazi temel suglara cezalar 6ngorse de
bir¢ok sucun cezasini uli’l-emre havale etmektedir. Ta‘zir cezalar1 denilen bu
yaptirimlar, hakimin suratin1 eksitmesinden idama kadar gidebilen bir dizi cezayi
ongorebilmektedir. Bu cezalar tespit edilirken hem suglunun toplumdaki yeri hem de
isledigi kabahatin biiylikligli etkili olmaktadir. Baslangicta tamamen hakimin

iradesine birakilan bu cezalar daha sonra kanunnamelerle tespit edilir hale

626 [nalcik, “Kanunname”, 333.

627 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 9.

163



gelmistir.® Ferméan-1 Adalet diye bilinen Kanun-1 Alemgiri de bunlar arasinda

zikredilebilir.6%°

Kanun-1 Alemgiri diizenlenirken hadd cezalarmin yani sira ta‘zir cezalar1 da soz
konusu edilmistir. Ferman daha sik olarak ya seriatin gerektirdigi sekilde bir delil ya
da genel anlamda hukuki bir delil anlamina gelen siibut-1 ser‘1 terimini kullanir. Bu
terim su suglarla ilgili olarak kullanilmistir: hirsizlik, yol kesme, cinayet ve
dolandiricilik. Kullanim, esas olarak sugun islendiginin ispatina atifta bulunmakla
birlikte miilkiyetin ispat1 ve tazminatin ispat1 gibi diger hususlar1 da ifade etmektedir.
Bu kullanim, siibut-1 ser‘i teriminin kisitlayict anlamda yani ispatin belirli bir
mezhebe gore yapilmast gerektigi anlaminda kullanilmadigini gosterir. Aksine genel
anlamda hukuki bir delili ifade eder. Bu da doért Siinni mezhepten herhangi birisine

dayanabilmektedir.5%

Dolayistyla siyaset terimi, devletin ve toplumun yararina olacak sekilde bir sucla
basa ¢ikmanin genel bir anlamini ifade etmektedir. Terimin, Ferman’daki kullanimu,
Babiir doneminde siyasetin mezhepten bagimsiz bir Islim hukuku ilkesi oldugu
yoniindedir. Hatta belirli suclar i¢in kararlastirilan cezalara iliskin, herhangi bir
mezhebin esas alinmadigi goriilmektedir. Mesela hirsizlik s6z konusu oldugunda
Ferman, bu noktada Fetdvd-yi1 Hindiyye’de bildirilen Hanefi mezhebine ait gorisleri
ne takip eder ne de dikkate alir. Ferman, sugun hadd usuliine gore tespit edilmesinin
ardindan hirsizin tovbe edene kadar hapse gonderilmesini tavsiye etmektedir. Ote
yandan Fetdva-yr Hindiyye’ye gore hirsizligin yasal olarak kanitlanmasinin ardindan
hirsizin bir elinin kesilmesi zorunluluktur. Kadi, hirsizlik sugu igin itirafla
kanitlanmas1 durumunda daha yumusak bir bakis acist benimsemekte ancak delille
kanitlanmas1 durumunda bunu yapmamaktadir. Fetdvd-y1 Hindiyye, zanlinin baska
durumlarda da hirsizlik yaptigi bilinmesine ragmen hirsizigin kanitlanamamasi
durumunda zanlinin ta‘zir cezasi olarak hapse atilmasini tavsiye etmektedir. Ferman,
hirsizligin  tekrarlanmas1  ve hapis cezasinin  sugluyu hirsizlik yapmaktan

caydiramamast durumunda Olim cezasi verilmesini Ongdrmektedir. Fetavd-y

628 Esra Yakut, “Tanzimat Dénemi’ne Kadar Osmanli Hukuku’nda Taziri Gerektiren Suglar
ve Cezalar1”, Tiirk Hukuk Tarihi Aragtirmalari, S. 2 (Giiz 2006): 27.

629 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 9.

0 Ag.e., 9.

164



Hindiyye, onceki iki cezada suglunun bir eli ve ayagi zaten kesilmisken tiglincii kez
hirsizlik yapilmasi durumunda hapis cezasi verilmesini tavsiye etmektedir. Fetava-y:
Hindiyye, bu durumda devletin sugluyu siyaseten 6liim cezasina ¢arptirmasina da izin
vermektedir. Ferman’da ceza olarak ellerin kesilmesinden bahsedilmedigini
belirtmek 6nemlidir. Ta‘zir ve hapis cezalarina ilaveten siyaset cezasi olarak idami
ongdrmektedir. Fetavd-yi1 Hindiyye ve Ferman iki noktada hemfikirdir: Hirsizlik
davalarinda birincisi, 6liim cezasina siyaset ilkesine gore izin verilir; ikincisi, siyaset

bagimsiz bir ilkedir.%%

Yine Hanefi mezhebinin goriisiine gore mezar hirsizina (nebbas) hirsiz muamelesi
yapilmaz c¢linkii mezardaki mal kimseye ait degildir, hele mezardaki 6liiye hig
degildir. Hanefi mezhebi agikca mezar soyguncularinin ellerinin kesilmesini
ongdérmemektedir. Ote yandan Ferman, vilayet valisi ve yargi gorevlilerinin oy
birligiyle bu karara varmalar1 halinde el kesme cezasini siyaseten ongorebilmektedir.
Ferman’in Hanefi mezhebinde tavsiye edilen cezalari baska durumlarda da siyaset
gerekgesiyle tercih etmedigini goriiyoruz. Ornegin yol kesme séz konusu oldugunda
suclar1 seriata gore sabit olsa bile vilayetin valisi ve yargi gorevlileri onlar1 6liim
cezasina ¢arptirmamaya ve bunun yerine siyaset ilkesine gore cezalandirmaya karar
verebilir. Benzer sekilde bir kisi, birisini bogarak oldiirtirse Fetava-yr Hindiyye boyle
bir kisi i¢in 6liim cezasin1 ongdrmez. Hanefl mezhebine gore cinayet 6zel bir sugtur
ve devlet yalnizca magdur tarafin talebi lizerine harekete gecer. Bununla birlikte bu
sugu tekrar tekrar isleyen bir kisi s6z konusu oldugunda Fetdavd-yi1 Hindiyye siyaset
gerekgesiyle 6liim cezasina izin vermektedir. Ferman, bu sugu isleyen kisi i¢in ilk
seferinde hapis, mutat suclu i¢in ise basit siyaset cezas1 ongoérmekte ancak dliimden
Ozellikle bahsetmemektedir. Bu durum Batililar tarafindan hukuk boslugu olarak
degerlendirilmistir. Thomas Roe gibi bazi yabanci seyyahlarin bu durumu yazili bir
hukukun bulunmadigr seklinde yorumladigin1i goriiyoruz. Bu durum somiirge
doneminde ceza hukuku ve medeni hukuk arasinda bir ayrima da yol agmistir.
Ingilizler, Babiirlii ceza hukukunu ve Hanefi fikhini suclar1 kontrol etmek icin fazla
yumusak bulmustur. Ingilizler, Hanefi mezhebinin uygulanmasini ahval-i sahsiyeyle

sinirlandirirken ceza hukukunu devlet mevzuatima tabi kilmagtir.%32

631 A g.e., 10.
2A0.e., 11.

165



Ingilizler, yapmis olduklari bu uygulamaya mesruiyet kazandirmaya calisirken sdyle

bir sdylem i¢inde bulunmuslardir:

Islam’in kutsal kitabi, Hiristivanlarin Miisliimanlara putperestlerden daha yakin
oldugunu ifade etmistir. Basta Babiirliiler olmak iizere bir¢cok Miisliiman Mogol ve
Tiirk devleti, Cengiz Yasalarini kamu hukukunda uygulamakta herhangi bir beis
gormemiglerdir. Oyle ise evileviyetle Anglo-Sakson kamu hukukunun uygulanmasinda

da bir sakinca gérmemeleri iktiza eder.

Ancak bu iddia hukuk tarihi arastirmacilarinin kolaylikla {istesinden gelecegi basit
bir akil yanilsamasini igermektedir. Ciinkii Cengiz Yasalari ¢cok dar kapsamli ve
iptidai kurallar iken®2 Anglo-Sakson kamu hukuku ise hayatin kilcal damarlarina
kadar isleyen bir yapiyr barndirmaktadir.® Buradaki karsilastirma kiyastan
varestedir. Bu konuda yapilan bir diger elestiri de Fetavd-y1 Hindiyye’nin telifinde
Hanefi mezhebinin fetvaya medar olan goriislerini bir araya getirtip, mifti ve
hakimlerin bunu temel alarak karar vermelerini istemesine ragmen Alemgir Sah’mn
basta Kanun-1 Alemgiri olmak iizere birgok fermaninda Hanefi mezhebinin

goriislerini terk etmesidir.®®®

Fetdvd-y1 Hindiyye ile Kanun-1 Alemgiri’nin yazilis tarihi, metodu ve mutabakati
konusu hayli 6nemli bir problemdir. Bu konuda ciddi tetkikler yapilmistir. Netice
olarak Kanun-1 Alemgiri’nin biiyilk bir kismmim daha 6nce kaleme alindigi, bu
nedenle Fetava-yi Hindiyye’nin telifinden sonra kaleme alinan kisimda mutabakatin
var oldugu, diger kisimlarda ise farkliliklarin bulundugu anlagilmaktadir. Bir de
Kanun-1 Alemgiri’nin siyasi nizami muhafazayi, Fetdvd'nin ise Hanefi mezhebinin
temel kaynaklarin1 esas aldigini soyleyebiliriz. Hirsizlik cezasinin tespitinde
mutabik, infazinda ise gayrimutabik olduklari, karsilagtirma sonucu net olarak ortaya
cikmaktadir. Ancak Fetdvd sugun ¢ok kez tekrarinda Kanun-1 Alemgiri’yle ayni

infazi1 tercih etmektedir. Bu konuda da Hanefi mezhebinin temel doktrininden

633 Bkz. Esra Konuksever, “Cengiz Han Yasalarinin Dayandig1 Tarihi Temeller ve Etkileri”,
Mimar Sinan Giizel Sanatlar Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Tarih Ana Bilim Dali
Ortacag Tarihi Programi, Yiiksek Lisans Tezi, Danigsman Prof. Dr. Ahmet Tasagil, s.40.

634 Bkz. Nazmiye Giiveyi, “Anglo - Sakson Hukuk Sistemi ve Kara Avrupasi Hukuk Sistemi

Boyutuyla Ekonomik idare Hukuku Uzerine Baz1 Diisiinceler”, Gazi Universitesi Hukuk
Fakiiltesi Dergisi, C. XXI, Y. 2017, S. 1, s.100.

635 Bayur, “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasas1 Uzerinde Bir inceleme”, 11.

166



63 Jslam hukukgulari haddizatinda ulii’l-emrin tercih ettigi

uzaklagmaktadir.
mezhebin ve goriisiin reaya iizerinde etkin oldugunu esas almislardir. Alemgir Sah’in
yapmis oldugu kanunlastirma faaliyetlerinin benzerlerinden biri de ylizyillar
oncesinde Imparator Justinianus tarafindan yapilmistir. Ancak Justinianus’tan farkli
olarak, Alemgir Sah Ehl-i Siinnet’in dort mezhebi gergevesi igerisinde kalmuis, kutsal

kanunlari suistimal edecek bir girisimde bulunmamustir.5*’
5.3. Fetivi-y1 Hindiyye’nin Vakif Kitabmin Incelenmesi

Vakif, sosyal adaletin saglanmasina vesile olan kurumlar arasinda yer almasi
acisindan sosyolojinin, mali islemlerin yiritildigi ve akarlarin yonetildigi bir
girisim olmas1 agisindan isletmeciligin ve miilkiyetin nakline ait bir akit oldugu igin
fikhin ilgi alanina girmektedir. Yani vakif hem igtimai hem iktisadi hem de hukuki
bir kurumdur. Calismanin bu bdliimiinde vakif bahsinin ehemmiyet arz eden
konularindan segilen on dort mesele Fetdvd-y1 Hindiyye baglaminda incelenecektir.
Ancak Fetdavd-yi1 Hindiyye’nin esas ve sekil agisindan, kendinden onceki ve sonraki
Hanefi fikih eserleriyle benzestigi ve farklilastigi yerleri gdsterip orijinalitesini
ortaya koymak i¢in kendisinden 6nce ve kendinden sonra tiger, toplamda alt1 kitapla
karsilastirmali analizi yapilacaktir. Hem meselelerin segiminde hem de karsilastirma
yapilacak kitaplarin tercihinde birgok amac gilidiilmiis olup zamani geldik¢e bunlara
deginilecektir. Vakif kurumuna bakis, toplumlarin insana ve metaya vermis oldugu
degeri yansitti1 i¢in zaman, mekan ve kiiltiir farkliliklarinin izlerini siirmenin en
kolay yolu, sosyal tarihe dair eserlerin ve vakif kanunlarimi ihtiva eden eserlerin
incelenmesidir. Bizim arastirmamizda Fetdvd-y1 Hindiyye’yle karsilastiracagimiz
Hidaye, Miilteka ve Miilteka’nin serhi olan Mecmau 'I-Enhur, eserin telifinden 6nceki
yakin ve uzak gegmisi yansitmasi agisindan ve bir de dogu ve batidaki Tiirk-Islam
devletlerinin klasik donemdeki vakif anlayislarinin ipuglarini vermesi nedeniyle son
derece onemli ii¢ eserdir. Fetava-y1 Hindiyye’den sonra kaleme alinan ve modern
donemin hemen Oncesinde yazilmasina ragmen klasik doneme asil ve sekil agisindan
uygunluk arz eden Reddii’l-Muhtar ve vakif alaninda kanunlastirma ¢abalariin ilk

ornegi olarak bilinen Omer Hilmi Efendi’nin Vakif Risalesi, Tanzimat ve Mesrutiyet

6% Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa
Alamgiri”, 42.

637 Ahmet, “el-Fetava el-Alemgiriyye Takvimii Eseri’l-Fetava Ilmiyyen ve Mukarenetiiha bi
Ameli Ciistinyan fi’l-Kavanini’r-Rimaniyye”, 77.

167



donemleri vakif anlayigini yansitmasi agisindan son derece Onemlidir. Ahmet
Akgiindiiz’iin vakfa dair Islam ve Osmanli Uygulamasinda Vakif Miiessesesi adiyla
kitaplastirilan doktora tezi, bu alana dair hemen hemen biitiin ¢alismalarin gozden
gecirilmesiyle hazirlandigi i¢in tarihsel siiregte hem karsilastirdigimiz eserlerin hem
de Fetavd-y1 Hindiyye’nin hukuksal boyutunu vakif {izerinden yorumlamasi
acisindan son derece kiymetli bir ilmi ¢abadir. Arastirmamizda oncelikle segilen
konularla ilgili bazi 1stilahlarin agiklamasi yapilacak, ardindan da mezkir eserlerin

konularla ilgili goriisleri nakledilerek bilimsel analizler yapilmaya calisilacaktir.
5.3.1. Tlgili Baz1 Vakif Istilahlar

a) Vakf: “Bir miilkiin menfaatini halka tahsis edip aynin1 Allah Teala’nin miilki
hitkkmiinde olmak iizere temlik, temelliikten sonsuza dek menetmektedir. Imam-1
Azam’a gore soyle tarif edilir: “Bir miilkiin aynmin, sahibinin miilkii hiikkmiinde
kalmak iizere menfaatinin bir cihete tasadduk edilmesidir. Vakif kuran zata ‘vakif’,
vakfedilen seye ‘mevkuf’, ‘mahall-i vakif’; vakif lehdarina ‘mevkufun-aleyh’,

‘mesrutun-leh’, “mesarif-i vakif®,‘miirtezika’ veya ‘ehl-i vakif® denir.””8%®

2) Miitevelli: “Vakiflarin idaresinden sorumlu olan vakif gorevlilerine denir ve ulii’l
emrin bunlar iizerinde nezaret hakki mevcuttur. Bu nezaret hakkini kadilar
vasitasiyla kullanir. Miitevelli, vakfiye sartlar1 mucibince umir ve mesalih-i vakfi
idare ve rii’yet etmek i¢in tayin olunmus olan kimsedir. Miitevelliye miitekellim alel-
vakf dahi denilir. Vakfin umir ve mesalihini ahkdm-1 ser‘iyye sera’it-i vakfiye
dairesinde idare etmek iizere tayin olunan kimsedir ki iki kisma ayrilir. Birisi
mesrutiyet vechile miitevellidir ki miitevelli olmas1 vakfin sart1 iktizasindandir.
Digeri mesrutiyet vechile olmayan miitevellidir ki tevliyeti miinhal bulunan bir vakfa
mesrutun-lehi bulunmadigi cihetle hakim tarafindan tayin edilen miitevellidir.
Miitevelliye miitekellim alel-vakf da denir.”®%

3) Galle: “Gelir, iiriin, varidat anlamlarina gelir.””%4
4) Miisa: “Ifraz edilmis olmanin mukabili, eski hukukumuzun tabiriyle ‘miisa’

olmadir. Miisa mal, taksim edilmemis, sdyi‘ hisseli ortak mallara denir.”54

838 Erdogan, Fikih ve Hukuk Terimleri Sozliigii, 474.
839 Akgiindiiz, Osmanli Tarih ve Hukuk Istilahlar: Kamusu, 923.
%40 Erdogan, Fikih ve Hukuk Terimleri Sozligii, 118.

168



5) Istibdal: Sozliikte “‘degistirmek, yerine baska bir sey almak’ anlamina
gelen istibdal, vakif hukukunda bir vakif malinin milk olan diger bir malla
degistirilmesini ifade eder. Istibdal sebebiyle vakif mali miilk, miilk mal1 ise vakif
haline gelir. Benzer bir terim olan ibdal ise ‘yerine baska bir vakif mali, satin
alabilmek icin bir vakif mal1 satmak’” demektir.54?

6) Hayrat: “Halkin ibadet, yemek, su, tedavi, tahsil vb. tiiriinden ihtiyaglarini bir
»643

karsilik 6demeksizin karsilamalar1 izere kurulan hayir miiesseseleridir.

7) Akar: “Kiraya verilip gelir getiren tasmnmaz” demektir.54*

5.3.2. Vakfin Tarifi

Fetdvd-y1 Hindiyye, vakfin biri imam-1 Azam’a, digeri Iimdmeyn’e (Iimam Ebd Yasuf
ve Imam Muhammed) ait iki tarifini yapmustir. Bunlardan Imameyn’in tarifini tercih
etmistir. Imam-1 Azam’in tarifi soyledir: “Bir miilkiin ayni, sahibinin miilkiinde
kalmak iizere bu seyin menfaatini fakirlere tasadduk etmek veya hayir vecihlerinden
biri ile birakmak icin bu seyi tutmak, hapsetmek.” demektir. Imameyn’in tarifi ise:
“Bir seyin miilkiyeti Allah Teala’nin miilkii hilkkmiinde olmak {izere o seyin
menfaatini kullara tahsis etmek demektir ki lazimdir, satilamaz, bagislanamaz ve ona

varis olunamaz.” seklindedir.5%

Hiddye’nin sahibi, her iki maruf tarifi zikrettikten sonra bunlarin her ikisinin de vakif
kelimesinin tarifine uygun oldugunu soyler; ardindan her iki tarifin unsurlarini
ispatlayan delilleri arz eder ve tarifin kabul edildigi takdirde baglayici olup
olmayacagini ve bu durumun nelere sebebiyet verecegini zikreder. Diger mukayese
yaptigimiz eserlerde ve Fetdvd-yi Hindiyye’de agikga zikredilmeyen Imam-1
Azam’m vakfin caiz olmadigina dair goriisiinii naklettikten sonra bu gériisiin sahih
olmadigin1 sdyler ve tercihini delillere dayanarak Imameyn’den yana kullandigini

bildirir.%4°

841 Akgiindiiz, Osmanli Tarih ve Hukuk Istilahlart Kamusu, 198.

642 Ahmet Akgiindiiz, “Istibdal”, DI4, (Istanbul: TDV Yay., 2001), 23/319.

83 Erdogan, Fikih ve Hukuk Terimleri Sozliigii, 147.

844 Akgiindiiz, Osmanli Tarih ve Hukuk Istilahlart Kamusu, 923.

845 el-Fetdva I-Hindiyye, (Beyrut: Darii’l-Kiitiibi’l-Ilmiyye, 2000), 2/357.

846 Seyhii’l-Islam Burhaneddin Ebi’l-Hasan b. Ebiibekir ibni Abdilcelil Risdani el-Merginani,
el-Hiddye Serhu Bidayeti’I-Miibtedi. C. 2, (Kahire: Darii’l-Hadis, 2008), 21.

169



Tariflerden her ikisi de Halebi tarafindan iktibas edilmekle birlikte Mecmau '/-Enhur
miiellifi; fetvada Imameyn’in, kazida ise imam-1 Azam’m goriisiiniin alindigin,
esasen Imameyn’in goriisiiniin mezhepte sahih goriis olarak kabul edilmekle birlikte
vakiflarin korunmasi i¢in kazada imam-1 Azam’in goriisiiniin tatbik edilerek tescil
yoluna gidildigini ifade etmektedir.54

ibn-i Abidin de Fetdvdi-y1 Hindiyye’nin nakletmis oldugu tarifleri zikreder ve ayni

tercihte bulunur.54

Bu konuda imam-1 Azam’m tarifi iizerinde 6ncelikle duran Akgiindiiz, yapilan biitiin
itirazlara verilen cevaplari da giderecek sekilde onun goriisiinii yeniden ortaya
koymaya calismistir: “Vakif, miilk olan bir ayni, vakfedenin miilkiinde hapsetmek ve
menfaatlerini (gelirini) fakirlere veya diger hayir yollarina (ibni Kemal’in ifadesi ile
vakifin diledigi yere) tasadduk etmekten ibarettir.” Ayrica Akgiindiiz; bu tarifin
imam-1 Azam’a degil onun goriislerini daha sonra kaleme alan takipgilerine ait
oldugunu, bu tarifi onun konuyla ilgili goriislerinden miilhem olarak ortaya
koyduklarmi diisiinmektedir. Imameyn’in goriisiiniin Osmanli vakif anlayigmin
temellerini olusturdugunu ifade eden Akgiindiiz, 6zellikle Tanzimat sonrasi yazilan
vakfa dair biitiin eserlerde istisnasiz bu goriisiin alindigin1 ve konunun, islam
hukukunda tiizel kisilik anlayisinin gelismesine 6nemli katkida bulundugunu ifade

etmektedir.%
5.3.3. Vakfin Riiknii

Fetava-y1 Hindiyye vakfin riikniinii kisaca “Vakfa delalet eden hususi lafizlardir,”
seklinde ifade etmistir. Bu konuyu “kendisi ile vakif tamam olup olmayan lafizlar”

bahsinde detayl1 bir sekilde agiklamugtir.5%

Hiddye’nin yazari, vakfin riikkniinii miistakil bir baslik altinda incelemeyip diger

klasik donem Hanefi eserleri gibi vakfa dair lafizlari, gecerli olup olmamasi ve

kapsamasinin boyutlari agisindan degerlendirmistir.®°!

847 Abdurrahman b. Muhammed, Mecmauw 'I-Enhur fi Serhi Miilteka I-Ebhur, C. 1, (Istanbul:
Eda Negriyat, t.y.), 739.

648 Muhammed Emin Ibn Abidin, Reddii’l-Muhtdr ale’d-Diirri’l-Muhtdr Serhi Tenviri'l-
Ebsdr, (Musir: Sirketti Matbaati Mustafa el-Babi el-Halebi, 1966), C. 4, 340.

849 Ahmet Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanl Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 3. bs.,
(Istanbul: Osmanli Arastirmalar1 Vakfi Yayinlari, 2013), 92.

650 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/360.

170



Halebi, vakfin riikniiyle ilgili herhangi bir bahis agmayip vakfa delalet eden lafizlar
muhtelif yerlerde zikretmekle yetinmistir. Fakat vakfiyede dahi sadece kitabetin
yetmeyecegi, ittifakla lafizlarin da ikrar edilmesi gerektigini Mecmau /-Enhur’da

bildirmektedir.5%2

ibn Abidin, vakfin riikniinii aym sekilde tarif ettikten sonra bu konuyla alakali

Bahr’da yirmi alt1 temel lafiz bulundugunu beyan etmistir. Vakif bahsinin muhtelif

yerlerinde yeri geldikge zikredilmistir.5%3

Omer Hilmi Efendi [Ithdfu'l-Ahldf fi Ahkami’l-Evkaf adli eserinin 43 ve 44.

meselelerinde vakfin riikkniine dair sunlar1 zikretmistir:
43. Mesele:

Vakfin in’ikadi; vakfin hiikmiinii kabil olan mahalle muzaf olarak riikn-i vakfin

ehlinden sudiir etmesine tevakkuf eder.
44. Mesele:

Vakfin riiknii; “Malimi vakfettim” veyahut “Sadaka-i miiebbede ile sadaka ettim”,

gibi ingd-i vakfa deldlet eden sézlerdir.®>*

Akgiindiiz, Hanefilerin bu konuda ittifak tizere oldugunu ifade ettikten sonra Ali
Haydar Efendi hari¢ bu duruma farkli bir mezhep anlayisiyla yaklasan bagka bir
Osmanli alimi olmadigin1 sOylemektedir. Ayrica Akgilindiiz sadece Osmanli
uygulamasinda degil, diger mezheplerin hakim oldugu bolgelerde de Hanefl

mezhebinin genel olarak esas alindigin1 ifade etmektedir.®>®
5.3.4. Vakfin Sebebi

Fetava-y1 Hindiyye’de vakfin sebebi kisaca “Allah Teala’nin rizasina yakinlagsmay1

taleptir.” seklinde ifade edilmistir.6®

6°1 el-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’lI-Miibtedi, 21.
652 Muhammed, Mecmau 'I-Enhur fi Serhi Miilteka 'I-Ebhur, 739.
653 {bn Abidin, Reddii’l-Muhtar ale’d-Diirri’I-Muhtdr Serhi Tenviri’l-Ebsdr, 4/343.

654 Miinir Yasar Kaya, “Omer Hilmi Efendi ve Ithafu’l-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf Isimli
Eseri”, (Yaymmlanmams Yiiksek Lisans Tezi, Uludag Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii Temel Is1Am Bilimleri Anadali, IslAm Hukuku Bilim Dal1, 2011), 51.

855 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanli Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 112.
6% Seyh Nizdm, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/361.

171



Merginani, Hiddye’de vakif bahsinde sebebe dair herhangi bir baslik agmamakla
beraber vakif cihetinin te’bidini (ebedilestirilmesini) izah ederken EbG Yusuf’tan

naklen vakfin sebebinin Allah’a yaklasmak oldugunu zikretmektedir.5%’

Halebi, vakfin sebebi baslig1 altinda herhangi bir agiklama yapmamustir.

ibn-i Abidin, “Vakfin sebebi; diinyada insanlara ihsan ve ikrami, ahirette sevabi irade
ve kastetmektedir,” seklinde ifade ederek vakfin diinyevi boyutunu ve

gayrimiislimlerin yapmis oldugu vakiflarin gegerliligini ayrica belirtmektedir.5%®

Vakfin sebebi, Akgilindiiz tarafindan gayeyle alakali sartlar baslig1 altinda incelenmis
olup bu konuda yapilan tartigmalar ve tarihi siiregleri degisik baglamlarda ele
almmigtir. Dogrudan ve dolayli olarak Allah (c.c.) rizasma ulagma kavrami
anlatilmaya calisilmis ve bu baglamda gayrimiislim ve aile vakiflar1 vb. tartismaya

acik konular aciklanmistir.®°

5.3.5. Vakfin Hikmi

Fetavd-y1 Hindiyye’de vakfin hiikkmii imam-1 Azam’m ve Imameyn’in goriislerine
gore iki baslikta incelenmistir. imadmeyn’e goére vakfin hiikmii “Vakfedilen seyin,
vakfeden sahsin miilkiyetinden ¢ikip Allah Tedld’nin miilkii yerine ge¢mesidir”.
imam-1 Azam’a gore ise vakfeden sahsmn miilkiiniin kendi zimmetinde kalmasidur.
Ancak vakfeden, malinin {igte biri ya da daha azin1 vasiyet etmek suretiyle 6ldiikten
sonra terekesinin bir kismini sadaka olarak hayir yoluna hapsedebilir ya da sicillata
kaydettirmekle miilkiyetini devredebilir. Fetdva-yi Hindiyye bu konuda Serahsi’nin
gorlisiinii nakletmek suretiyle vasiyet yolunun daha uygun olacagina, boylece

ihtilafin ortadan kalkacagima isaret etmistir.5°

Merginani, Hiddye’de Hanefi imamlarinin yani sira Imam-1 Safii’nin de goriisiinii
zikrettikten sonra Imameyn’in goriisiiniin deliller tarafindan desteklenen ve tercihe

sayan gOriis oldugunu ifade eder ve miilkiyet intikali meselesini kdle éazadi

657 el-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’lI-Miibtedi, 21.

658 {bn Abidin, Reddii’l-Muhtar ale’d-Diirri’I-Muhtdr Serhi Tenviri’l-Ebsdr, 4/343.
859 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanli Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 237.
660 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/363.

172



meselesine benzeterek, bir miilkiyetten ¢ikanin baska bir miilkiyete girmesinin her

zaman gerekli olmayacagim ifade eder.®%!

Miilteka, bu konudaki her iki goriisii de zikreder. Mecmau I-Enhur ise vakfin
tarifinde de nakledildigi iizere fetvada Imameyn’in baglayicilik goriisiinii kabul etse
de vakfin devammin ancak Imam-1 Azam’in goriisindeki kadiya tescil suretiyle
gerceklesebilecegini ifade etmis ve kaza da bunun tatbikinin gerceklesmesi {izerine

vaki olmustur.®6?

ibn-i Abidin, Fetdvd-yi Hindiyye'nin tercihine mutabakat etmekte; “Fetva
Imameyn’in vakfin liizumuna dair olan kavilleri iizerinedir. Fethu -Kadir’de *Biitiin
alimler vakfin lizumunu tercih etmislerdir. Cilinkii hadis-i serifler ve eserler bunu
teyit etmektedir. Sahabenin, tabianun ve bunlardan sonra gelenlerin amelleri de

95663

bunun {izerinedir.” diye zikredilmistir.”*>* climleleriyle goriisiinii belirtmektedir.

Omer Hilmi Efendi, eserinin 50. meselesinde vakfin hiikkmiine dair sunlari

zikretmistir:
50. Mes’ele:
Vakfin hiikmii, mal-1 mevkufun ayni mahbiis ve menfaati ibadulléha ait olmaktir.®%

Akgiindliz, Osmanli miiftii ve kadilarimin genelde vakfin hiikkmii konusunda
imameyn ile Imdm-1 Azam’in goriislerini mezcettiklerini ifade ettikten sonra bazi
ornek seyhiilislam fetvalar1 da zikrederek esasen Imam-1 Azam’mn kadiya tescil
sartin1 esas aldiklarmi sdylemektedir. Bunun da sebebini vakfin kurulusunu saglama
almak ve ozellikle Karahanli ulemasinin goriislerine mutabakat olarak agiklamaya

calismustir.5%°

5.3.6. Vakfin Sartlari

Fetdva-y1 Hindiyye vakfin sartlarin1 on iic maddede ifade etmistir. Sartlar ozetle

sOyledir:

661 e|-Merginant, el-Hiddye Serhu Biddyeti’I-Miibtedi, 22.

662 Muhammed, Mecmau 'I-Enhur fi Serhi Miilteka 'I-Ebhur,739.

663 {bn Abidin, Reddii’l-Muhtar ale’d-Diirri’I-Muhtdr Serhi Tenviri’lI-Ebsar, 41342,
664 Kaya, “Omer Hilmi Efendi ve Ithafu’l-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf isimli Eseri”, 52.
865 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanl Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 154.

173



Akal, biilug, hiirriyet, zatinda yakinltk bulunmak, vakfedenin tam miilkiyet sahibi
olmasi, tasarruftan menedilmis olmamak, vakfedenin cahil olmamasi, vakfin muallak
bir seye baglh olmamasi, vakfin satilmasini ve gelirinin bedelinin kendisinin
ihtiyacina harcanmasini gart kosmamasi, muhayyerlik sartinin bulunmamasi, vakfin
daim? olmasi, vakfin gelirinin devaml olarak bir yere tevcih edilmesi, vakfedilen ev

ya da akarin sabit bir yerinin bulunmasi.®®®

Hidaye sahibi, vakfin sartlarini belli bir baghk altinda zikretmeyip vakifa, mevkufa
ve mevkufun-aleyhe dair sartlar1 boliim igerisinde yeri geldikge zikretmis fakat akil,
biillug ve benzeri vakfa dair sartlar1 usul kitaplarimin teklif boliimiine zzmnen havale

etmistir. %’

Halebi, vakfin, mevkufun, mevkufun-aleyhin sartlarin1 Fetdvd-yi1 Hindiyye gibi tek
bir baslik altinda incelememis; ayr1 ayri basliklar agmamis fakat kazuistik bir
cergevede metnin i¢inde sartlari teker teker zikretmistir. Ancak akil, biilug ve temyiz
gibi dogrudan vakf1 ilgilendirmeyip akitle ilgili genel sartlar1 bu bolimde
zikretmemistir. Ibn Abidin, vakfin sartlarmni biri hari¢ dogrudan ya da dolayli olarak
zikretmektedir. Zikredilmeyen madde, “vakfedilen ev ya da akarin sabit bir yerinin
bulunmas1” maddesidir. Bunun zikredilmemesinin nedeni, hasiye sahibinin (ibn
Abidin) yasadigi beldenin orfinde boyle bir egilimin olmamasi olabilir. Ayrica
Fetava-y1 Hindiyye’nin agikga zikrettigi akil ve biilug sarti, miikellefiyet bashig
altinda zikredilmistir. Yine Ibn Abidin’de sefeh ayrica zikredilmis olup biilugun
gerceklesmesiyle ¢ogu zaman  Kendisinin  yasadigi  cografyada  riisdiin
gerceklesemedigi anlasilabilir. Bir de ibn Abidin, “zatinda yakinlk bulunmak”
sartin1 hasiyesinde miirtedin vakfi konusunda detayli olarak izah etmek suretiyle

zimnen isaret edip agiklamis oluyor.%®8

Akgiindliz vakfin sartlarin1 “Vakif muamelesinin sihhat sartlari ve vakiflarin
vakfiyelerinde beyan ettikleri sartlar” bashgir altinda yer alan ii¢ alt baglikta
incelemistir. Bu basliklar: 1- Vakifin sartlari, 2- Mevkufun sartlari, 3- Mevkufun-
aleyh sartlaridir. Bu basliklarin altinda Fetdvad-yi1 Hindiyye nin ve Reddii’l-Muhtdr’in

866 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/371.
667 el-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’l-Miibtedi, 23.
668 {bn Abidin, Reddii’|-Muhtar ale’d-Diirri’l-Muhtdr Serhu Tenviri’I-Ebsdr, 4/353.

174



ileri siirdiigli sartlar farkli bir bakis acisiyla aynen zikredilmistir. Ayrica Osmanlt

uygulamasinda bu sartlarin gozetildigi ifade edilmistir.®%°
5.3.7. Vakf-1 Miisamin Hiikmii

Fetava-y1 Hindiyye, hisselerinin boliinmesinin miimkiin olmadigi mallarin ittifakla
vakfedilmesinin caiz oldugunu naklettikten sonra hamam vakfin1 6rnek gdsterir ve
bu tiir yerlerin esasen menfaatinden faydalanilan yerler olduguna isaret eder. Nitekim
kira gibi menfaatlerin taksimatinda herhangi bir nizaya yer yoktur. Ancak Fetdva-yt
Hindiyye, hisseleri boliinme ihtimali olan mallarin heniiz nizaya yol agma ihtimali
olan taksimat yapilmadan vakfedilmesinin caiz olmadigmm1 imam Muhammed ve
Buhara ulemasindan nakledip fetvanin da bu goriis tizere oldugunu sdyledikten sonra
miiteahhirin ulemasmin Ebl Yasuf’un aksi yondeki goriisiine tabi, tercih edilen
goriisiin de bu oldugunu ifade etmistir. Fetdva-y: Hindiyye, nizay1 ortadan kaldiracak
hakimin tescil ve taksimi gibi durumlarda genel olarak vakfin gecerli oldugunu

ongdrmektedir.®”°

Hiddye’nin yazari, Fetdva-yi Hindiyye’deki konuya dair goriislerin benzerini
zikrettikten sonra bu tartismanin sebebini teskil eden vakfin tesliminin sart olup
olmadigi meselesine isaret eder ve buradaki tartismalarin asil nedeninin vakfin
baglayiciligina dair sartlardan kaynaklandigini ortaya koyar. Yukarida izah edildigi
gibi baglayicilik konusunda imam Muhammed’in goriisiinii esas aldif1 igin bu

konuda da imam Muhammed’in i¢tihadia tabi olur.5™

Halebi, vakf-1 miisayla ilgili goriisleri zikreder fakat zahiren agik bir tercih yapmaz.
Mecmau I-Enhur sahibi; fetvanin imam-1 Ebli Ydsuf'un goriisii {izerine oldugunu,
Diirer’de de tercihin bu yonde gergeklestigini, zamanin mesdyihinden bazisinin da

bu yolu tuttugunu ifade etmistir.6’?

Vakf-1 miisa hakkinda Ibn Abidin, Fetdvd-y: Hindiyye’nin yapmis oldugu nakilleri
zikreder ve tercihini agikca ortaya koymaz. Fakat dncelikle Imam Muhammed’in
gorisiinii zikredip izahin1 ona gore yapmasi ve Ebl Yasuf’un goriisiinii ikinci bir

goriis  olarak  zikretmesi, Imam Muhammed’in gériisiinii tercih ettigini

669 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanl Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 178.
670 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/376.

671 el-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’I-Miibtedi, 21.

672 Muhammed, Mecmau 'I-Enhur fi Serhi Miilteka 'I-Ebhur, 743.

175



hissettirmektedir. ibn Abidin de hakimin tesciliyle her haliikirda vakfin caiz
olacagini ifade etmistir. Bu konuda Fetdvd-y1 Hindiyye’yle mutabiktir.6™

Akgiindiiz bu konuyu mevkufa dair sartlar baslig1 altinda bes ara baslik ve dort sart

’

olarak “Ifraz edilmis olmasi ve mesgul olmamasi” alt bashiginda izah etmistir.
Fetava-y1 Hindiyye Ve Reddii’l-Muhtar’daki goriisleri zikrettikten sonra Osmanli’nin
ilk donemlerinde fetvanin imam Muhammed’in goriisiine gore verildigini ancak daha
sonra Ebt Ytsuf’un goriisiiniin tercih edilmeye baslandigini fakat yine de bu konuda

son soziin kadilara birakildigini belirtmektedir.®’
5.3.8. Vakfedilmesi Caiz Olan ve Olmayan Seyler

Fetava-yi1 Hindiyye’ye gore is yeri, mesken, bostan, ¢iftlik gibi gayrimenkullerin ve
bunlarla beraber tabileri olan alet, makine, kole gibi menkullerin vakfi caizdir.
Gayrimenkuller gibi menkullerin de masarif ve tadilatt mevkuftan karsilanir.
Vakfedilen gayrimenkullere tabi olmayan menkullerin vakfi ise Hanefi imamlari
arasinda ihtilafli olup Imam Ebd Yésuf menkul mallarin vakfini caiz gérmezken
Imam Muhammed maslahata binaen 6rf olan seylerin vakfedilmesini caiz gérmiistiir.
Cumhur ulema da bu goriiste olup Fetdvd-y: Hindiyye de tercihini bu yonde
yapmistir. Kur’an-1 Kerim ve seriat kitaplarinin vakfedilmesi de basta Ebii’l-Leys
olmak {lizere alimlerin ¢ogunlugunca caiz goriilmiis olup zamanin sultan1 ve Fetava-
yi Hindiyye’nin hamisi Alemgir Sah da bircok mushaf istinsah ederek basta
Haremeyn olmak {izere ilim merkezlerine gondermis ve vakif muamelesi gérmesini
emretmistir. Fetdvd-yi Hindiyye de bu kitaplarin vakfinin caiz oldugu goriisiinii

tercih etmistir. Dinar ve dirhem gibi kendisinden faydalanilmasi ancak harcanilmasi

673 fon Abidin, Reddii’l-Muhtdr ale’d-Diirri’l-Muhtdr Serhi Tenviri’l-Ebsdr,41358; Omer
Hilmi Efendi hisse diizeyinde kurulan vakiflarda gecerlilik bahsinde 64. meselede sOyle
demistir: Mevkufun miifrez olmast sart degildir. Bindenaleyh gerek siiyii-i asli ve gerek
suiyti -1 tart vakfin sithhatine mani olmaz. Mesela bir kimse bir akardan nisf veya rubu‘
gibi hisse-i sdyi‘asim vakfeylese gerek ol akar kabil-i taksim olsun ve gerek olmasin
herhdlde vakf sahih olur. Kezalik bir kimse miilkii olmak tizere bir akarin mecmu ‘unu
vakfettikten sonra ol akarmm nisf veya siiliis gibi bir miktar-1 sdyiina miistahak ¢ikip
ba‘de’l-isbat ve’l-hilf ol miktdar-1 miistahakka hiikmolunsa zikrolunan akarin ol miktardan
mdadasina vakf miintakiz olmayup ala halihi kalwr. Su kadar var ki mescid veya makbere
olmak iizere bir miilkiin hisse-i sdyi‘asint vakfetmek sahih olmaz. Gerek o miilk kabil-i
taksim olsun ve gerek olmasin.” (Kaya, “Omer Hilmi Efendi ve ithafu’l-Ahlaf fi
Ahkami’l-Evkaf Isimli Eseri”, 56).

874 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanl Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 198.

176



yoluyla olan seylerin vakfi muhtelefun-fih olup Fetdva-y1 Hindiyye cevazi yoniinde

tercihte bulunmustur.5”™

Hiddye sahibi hem Fetdvad-yi Hindiyye’de zikredilen Hanefi imamlarinin goriislerini
hem de Imam-1 Safii’nin bu konudaki goriisiinii zikreder. Bu konuda yaptigi
aciklamanin orijinalitesi istihsan mefhumunun izahimi da igerdigi i¢in usdl-i ifta
acisindan son derece Onemlidir. Yazar, bu konudaki kiyasin ve istihsanin hangi
yonleriyle kiyastan vazgecilmeye sebep olabileceginin (nas ve teamiil) izahini
yaptiktan sonra ayni konuda istihsani nasla sinirlandiran EbG Yasuf’un goriisiini

tercih etmistir.®”®

Halebi, konuyla ilgili goriisleri zikrettikten sonra imam Muhammed’in gériisiiniin
fetvaya medar oldugunu belirtmistir. Ciinkii Mecmau 'I-Enhur sahibi; teamiillerin
Imam Muhammed’in goriisii  iizerine, fukahanin bunlara muhtag, Belh,
Maveratinnehir ve Irak ulemasmin ekserisinin de bu goriiste oldugunu ve nitekim
Es’af’ta boyle gectigini zikretmektedir. Ayrica Zahiriyye’de nakledildigine gore
mesayihin genelinin bu goriiste oldugunu da sdylemistir. Clinkii kiyas, teamiille terk

olunur.577

ibn Abidin, vakfedilmesi caiz olup olmayan mallar konusunda Fetdvd-yi
Hindiyye’nin zikrettigi goriisleri benzeri sekilde naklettikten sonra aynen Fetdva-y
Hindiyye gibi imam Muhammed’in gériisiinii tercih etmistir. Ancak para vakiflari
konusunda Fetdva-yr Hindiyye’'nin telif edildigi donemdeki gibi bir ihtilafin
kalmadig, para vakfinin orf olarak yerlestigini zikreder ve bu konuda da Fetdva-y:

Hindiyye’yle ayni yonde tercihte bulunur.®’8

675 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/380.
676 e|-Merginant, el-Hiddye Serhu Biddyeti’I-Miibtedi, 22.
877 Muhammed, Mecmau 'I-Enhur fi Serhi Miilteka’I-Ebhur, 747.

678 fbn Abidin, Reddii’l-Muhtdr ale’d-Diirri’l-Muhtdr Serhu Tenviri’l-Ebsdr,4/368; Omer
Hilmi Efendi vakif iglemine konu olabilen ve olamayan mallar hakkinda 58 ve 59.
maddelerde soyle demistir: 58. Mes ele: Mal-1 mevkufun akar olmasi sarttir. Bindenaleyh
menkulun asdleten vakfi sahih degildir. Su kadar var ki bir menkulun vakf olmasi
hakkinda bir beldede orf ve ddet cereyan etmis ise ol beldede o makiile menkulun vakfi
sahih olur. 59. Mes’ele: Akara teb’an menkulun vakfi sahih olur. Yani bir akar
vakfolundukta ol akarda tabi* olan menkulun dahi ol akar ile beraber vakfolunmasi
sahihdir. Gerek o menkulun vakfiyeti hakkinda orf ve ddet cari olsun ve gerek olmasin.
Mesela bir ¢iftlik vakfolundukta dlat-1 ziradt ve tohum ve hayvandt ve evani gibi ol ¢iftlik
derinunda bulunan dana tabi‘ olan menkuldat ¢iftlik ile beraber vakfolunsa c¢iftlige teb’an
menkuldt-1 mezkire de vakf-1 sahih olur. 59. meselenin hagiyesi soyledir: Ciinkii

177



Akgiindiiz; konuyu “mabhiyeti icabi vakfin konusunu teskil edebilecek nitelikte
olmas1” bagligi altinda incelemis olup, Fetdvd-yr Hindiyye’nin ve Reddii’l-Muhtdr’ i
zikrettigi goriisleri benzeri sekilde naklettikten sonra istihsan, maslahat ve orf
kavramlar: iizerinde genisge durarak Osmanli tatbikatinda ni¢in Imam Muhammed’in

gdriisiiniin esas alindigini temellendirmeye calisir.®’®

5.3.9. Vakaf Mallarimn istibdali

Fetava-y1 Hindiyye; vakfin degistirilmesini birka¢ yonden incelemis olup vakif
tarafindan ya da onun vekili, resulii, atadig1 miitevelli kayyum tarafindan yerinin ya
da ashinin degistirilmesini, EbG YOsuf’un fetvasina tabi olarak caiz goérmis ve
fetvanin da buna goére olduguna hiikkmetmistir. Ayrica vakifin sart kogsmasi halinde
vakfi satip yenisini alabilecegi, daha listiin vasiflarda ve sartina uygun mallarla da
degistirebilecegi, sattigi zaman bedelin kaybolmasi ya da calinmasi durumu
haricinde vakfi tazmin etmesi gerektigine dair gorisleri tercih etmistir. Fetavd-y:
Hindiyye, s6z konusu konularda genel olarak Hassaf’in imam Ebd Ydsuf’tan yaptig
rivayetleri esas almistir. Ayrica bu konuda hakime genis bir yetki taniyarak zaruret
halinde vakif, vakfin istibdalini menetse dahi buna yetkisinin olduguna dair goriisii

tercih etmistir.%&°

Merginani, Hiddye’de vakif kitabinda vakfin istibdalinin caiz olmadigini tek bir
climleyle ifade etmis ve bunun sebebinin daha Once zikredildigini belirtmistir.
Buradan da anlagilacag tizere Hiddye ve Miilteka gibi klasik donem eserleri Fetdva-
vi Hindiyye ve Reddii’l-Muhtar gibi modern doneme yakin eserlerde oldugu gibi akit
teorisine iligkin hiikiimleri toplu bir sekilde ele almamislardir. Kazuistik bakis

acistyla zamam geldikge izah etmislerdir.%!

Miilteka, bu konuda Eb Ysuf’un gériisiinii zikrettikten sonra imam Muhammed’in
farkli goriiste oldugunu ifade eder. Mecmau /-Enhur’da imam Ebd Ydsufun
goriisiiniin tercih edildigi ve bunun iptal anlaminda degil iyisiyle en azindan misliyle

ibka anlaminda oldugu ancak bunun vakfin faydasi goriildiigli zaman sultanin izni ve

Mecelle nin elli dordiincii maddesinde zikrolunan kaide-i fikhiyye miicibince bizzat tecviz
olunamayan bi't-teb’ tecviz olunur. (Kaya, “Omer Hilmi Efendi ve Ithafu’l-Ahlaf fi
Ahkami’l-Evkaf Isimli Eseri”, 53).

879 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanli Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 206.
880 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/383.
681 el-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’l-Miibted, 23.

178



kadinin hilkmiiyle olabilecegini ifade etmektedir. Bunun sebebini ise istihsan
kaidesinin geregi olarak aciklamaktadir. Ibn Abidin vakfin istibdali konusunda
Fetava-y1 Hindiyye’yle benzeri goriisleri bircok kaynaktan ozellikle de Osmanli
miielliflerinin eserlerine miiracaat ederek agiklar. Bu konuda Fetdvd-y: Hindiyye gibi
Imam Ebd Yasufun goriisiinii tercih eder. Ancak istibdal hakkinda karar verecek
hakimlerin dindarliginin lizumunu tekraren zikreder ve bu konuya dikkat ¢eker, ayni
sekilde zamanin bozuklugu nedeniyle istibdalin dindar hakimler tarafindan yapilsa
bile nakit para vb. karsiliginda degil de istibdal edilen vakif malinin cinsinden olmasi
gerektigini zikreder. Ozellikle miitevellilerin suistimallerini hatirlatan fbn Abidin,

istibdalin kétiiye kullanilmamas icin dikkatli olunmasi gerektigini sdyler.®82

Akgiindiiz, istibdalin Osmanli uygulamasindaki tedrici kisitlamasina deginmis; 6nce
Kutluboga’nin, sonra Molla Hiisrev’in, daha sonra Civizade’nin ve en son olarak da
Ebiissuud’un goriislerini zikretmistir. Bu fetvalar incelendiginde istibdalin her
asamada daha da kisitlandigini, nihayet padigsah karariyla ancak yapilabilecegi
goriisiiniin benimsendigini, Tanzimat Donemi’nde de bu tutumun devam ettigini

fakat 1911°de ¢ikarilan bir kanunla gerektigi zaman nakit paraya bile

682 ibn Abidin, Reddii’l-Muhtér ale’d-Diirri’l-Muhtdr Serhi Tenviri’l-Ebsdr, 4/353; Omer
Hilmi Efendi’nin mezkiir eserindeki Bab-1 Sadis-i Asar’inda yer alan bes mesele (416-
420) vakif mallariin istibdali meselesi hakkindadir. Maddeler soyledir: 416. Mes ele:
Bir vakf akarin istibdal olunmast hakkinda vakif tarafindan bir sart dermeyan olunmusg
ise o surette ol akarn istibdali cdiz degildir. Fakat ol akar vakf iciin aslen galle gétiirmez
veydahut gotiirdiigii galle ol akarin haracina vefa etmez bir hile gelip de istibdalinde vakf
ictin maslahat mutahakkak olur ise o surette vakif istibdali sardhaten nehyetmis olsa bile
re’y-i hakim ve izn-i sultani ile istibdal cdizdir. 417. Mesele: Bedel alinacak miilk akarin
mahal ve mevki‘i vakf akarin mahal ve mevki‘inden seref ve ragbetce diin olmamak
sarttir. Bindenaleyh miilk akarin mevki‘-i serefce vakf akarin mevki ‘ine ya miisavi veya
andan a‘la olmalidir. Din olur ise istibdal sahih olmaz. Mesela Divanyolu’nda olan bir
vakf akart Kasimpasa veyahut Yenibahge 'de olan miilk bir akar ile istibdal etmek sahih
olmaz. Her ne kadar Kasimpasa veya Yenibahge’de olan miilk akar Divanyolu’nda olan
vakf akardan daha biiyiik ve gallesi daha ziyade ise de. 418. Mes ele: Miilk akar ile vakf
akarin bir beldede olmalar: istibddlin sihhatinde sart degildir. Bindenaleyh bir beldede
olan vakf akari diger beldede olan miilk akar ile istibdal etmek sahih olur. Mesela
Istanbul’da olan bir vakf akari Izmir’de olup mevki‘ce andan ziydde seref ve kiymeti olan
miilk akar ile istibdal etmek sahih olur. 419. Mes’ele: Vakf akarin nukidu ile istibdali
caizdir. 420. Mes ele: Istibdal-i miiseccelin nakzi cdiz olamaz. S6yle ki bir vakfin serdit
ve istibdali mevciid olmadigr hdlde izn-i hakim ve emr-i sultani ve re’y-i miitevelli ile
istibdal olunup ba‘dehii lede’l-miirdfaa hakim ol istibdalin sihhat ve luzimuyla
hiikmettikten sonra artik ol istibdalin nakzi cdiz olamaz. (Kaya, “Omer Hilmi Efendi ve
Ithafu’l-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf Isimli Eseri”, 152).

179



cevrilebilecegine dair diizenleme yapilarak uygulamanin ciddi anlamda

degistirildigini ifade etmektedir.®3
5.3.10. Vakaf Mallarinin Rayi¢ Bedelin Altinda Kiralanmasi

Fetava-y1 Hindiyye’ye gore vakif mallarinin rayi¢ bedelinin altinda kiraya verilmesi
caiz degildir. Boyle bir kiralama yapilmissa kiracinin ecr-i misil 6demesi vacip olur.
Miiteahhir ulemanin da tercihi bu sekilde olmustur. Ancak kendisinden
faydalanilamayan yerlerin, vakfin idamesi i¢in diisiik bir iicretle kiralanmasi caiz

goriilmiistiir. 584

Hidaye sahibi, icareyle ilgili dolayli olarak vakif kitabinda birkag tali konuya deginse
de vakif mallarinin kiralanmasi konusuna hi¢ deginmemektedir. Dolayisiyla eserde
rayi¢ bedelden diisiik olan kiralamadan da s6z edilmemektedir. Ancak zzimnen vakfin

yarar1 dogrultusunda kiralanmasiin caiz oldugu anlasiimaktadir.5®

Halebi, ecr-i mislin altinda vakif mallarimin kiraya verilmesinin caiz olmadigini,
sayet verilirse aradaki farkin tazmin edilmesi gerektigini soylerken Mecmau -Enhur
yazari, fetvanin bu kavil lizere oldugunu ifade etmektedir. Ayrica vakif mallarina
ragbetin olmadig1 yerde rayi¢ bedelin altinda kiralanabilecegini Semerkandi’den
nakletmekte ve yine fetvanin bunun iizerine oldugunu sOylemektedir. Fakat
Mecmau I-Enhur’da mevkufun-aleyhin ugrayacagi zararin tazmin edilecegi
sOylenmesine ragmen, bunun kimden ve nasil yapilacagi sarahaten bildirilmemistir.
ibn Abidin, Fetdvd-yi Hindiyye’yle aym gériiste olmakla birlikte ncelikli olarak
kiract mesul oldugu icin ve eksik olan kisim sayet miitevellinin bir suiniyeti yoksa
kiractya yiiklenecegi i¢in bu konuda uyanik olmayi kiraciya tembihlemektedir. ibn
Abidin -zamaminda gerceklesen yiiksek enflasyonun etkisiyle olacak- ecr-i mislin
degisimindeki yiiksek oranlar s6z konusu oldugunda vakfin ve dolayistyla fukaranin
gozetilmesini esas almak icin yeniden degerlendirmenin gerekli olduguna dair goriisii

tercih eder ve fetvanin da bunun iizerine oldugunu belirtir.%8®

683 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanl Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 377.
68 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/402.
685 el-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’l-Miibtedi, 24.

68 bn Abidin, Reddii’l-Muhtdr ale’d-Diirri’l-Muhtdr Serhi Tenviri’l-Ebsdr, 4/365. Omer
Hilmi Efendi vakif mallarinin rayi¢ bedelin altinda kiralanmasi hakkinda soyle demistir:
283. Mes’ele: Arsasi mukataali vakf ve ebniye ve escar ve kiiriimu miilk olan akarin
kadimen tahsis olunmus olan mukdtaasi vakt ve hdle nazaran arsamn ecr-i mislinden diin

180



Akgiindiiz, bu konuda Fetdva-y1 Hindiyye Ve Reddii’l-Muhtdr’in benzeri goriislerini
izah ettikten sonra gabn-1 fahis ve noksan-1 fahis kavramlarini bu baglamda Osmanli
uygulamasinda neyin rayi¢ bedel olacaginin agiklamasinmi yapar ve rayi¢ bedelden
asagiya kiralamanin tazmin gerektigini ve Osmanli ulemasinin bunu ihanet olarak
degerlendirdigini belirtir. Ancak Osmanli uygulamasinda istisna olarak gedik ve sad
gibi istisnalarin varliginin unutulmamasi gerektigini sdyler, ¢calismasinda bu konulari

detayli bir bicimde izah eder.®®’
5.3.11. Vakfin Kurucusu Lehine Vakif Mallarinin Yonetimi Sarti

Fetdava-y1 Hindiyye; vakfin 6zendirilmesi, dolayisiyla ihtiyag¢ sahiplerinin gozetilmesi
maksadiyla istihsanen Ebl Yusuf'un kavline gore vakifin vakfi kendi evlatlari,
koleleri vesair kisiler i¢cin sart kogsmasinin caiz olduguna dair olan goriisii tercih
etmistir. Serahsi’nin gorlisii de bu minval {izerinedir. Fetdvd-y: Hindiyye, vakfin
yonetimi hususunda vakif tarafindan kendisine sart kosulmasiyla ilgili iki goris
oldugunu ifade eder. Bu goriislerden birincisi, vakfin vakif tarafindan miitevelliye
teslim edilmesini sart gormeyen Ebl Ylsuf’un goriisiidiir ki buna gore vakif vakfi
kendisi yonetebilir. Ancak ikinci goriisiin sahibi olan ve vakfin gergeklesmesi igin
miitevelliye teslimini sart kosan Imam Muhammed’e gére bu caiz degildir. Fetdvd-y
Hindiyye de bu goriisii tercih etmistir. Ayrica Fetdva-y1 Hindiyye vakfa ihanet eden
vakifin vakfiyede sultanin dahi kendini azledemeyecegini ifade etse bile gorevden

alinabilecegini dile getirmis ve bu goriisii tercihe sayan gdrmiistiir,8

Hiddye sahibi, Fetdvi-y1 Hindiyye’den farkli olarak Imam Ebd Ydsuf’un goriisiinii
tercih edip vakifin kendi vakfina miitevelli olabilecegini, buna evleviyetle miistahak
oldugunu sdyler. Vakfin gallesinin sart kosulmasinda ise goriisleri zikrettikten sonra
herhangi bir tercih yapmaz. Fakat Imam Muhammed’in goriisiinii Imam Safii ve

Ahmed b. Hanbel’le destekleyerek bu gériise yakin oldugunu hissettirmistir.®

Halebi, vakifin kendini miitevelli olarak gorevlendirmesi hiikmiinden acikca

bahsetmemekle beraber vakifin sart kossa bile ihanet ettigi zaman yoneticiliginin

ise mukataa-i mezkiire ecr-i misle muadil olacak siirette zam ve tezyid edebilir. (Kaya,
“Omer Hilmi Efendi ve ithafu’l-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf Isimli Eseri”, 119).

887 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanli Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 395.
688 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/427.
689 el-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’l-Miibteds, 25.

181



elinden alinacagi konusunu giindeme getirmesinden, vakifin miitevelliliginin cevazi
goriisiinde oldugu anlasilmaktadir. Mecmawu /-Enhur da bu konuyu aynen kabul
etmekle birlikte Bezzdaziyye gibi baz1 eserlerden alintilar yaparak degisik olasiliklari

orneklendirmekle yetinmistir.6%

ibn-i Abidin, bu konuda Fetdvd-y: Hindiyye’nin naklettigi rivayetleri aynen aktarmis
fakat hasiyesinde herhangi bir tercih yapmamistir. Ancak Haskefi’nin serhinde Eba
Yiasuf’un goriisiiniin fetvaya medar oldugu nakledildiginden dolay: ibn Abidin’in de
bunu tercih ettigi sOylenebilir. Dolayisiyla vakifin, vakfin gelirlerini kendine sart

kosabilecegi konusunda Fetdvd-y1 Hindiyye ile ibn Abidin mutabiktir.®®!

Vakifin kendini miitevelli olarak gorevlendirmesinin gegerliligi konusunda hasiyede
ibn Abidin hi¢ s6z etmemistir. Fakat Haskefi, Ebl Yasuf'un goriisiinii tercih
etmemistir. Dolayisiyla Ibn Abidin’le farkli tercihlerde bulunmuslardir. Bunun
sebebinin Osmanli cografyasinda aile vakiflarinin ¢ok olmast ve vakiflarin
vakiflarina kendilerini miitevelli tayin etmelerinin Orf haline gelmis oldugu

diistiniilebilir.5%?

Akgiindiliz, Fetdava-y1 Hindiyye ve Reddii’l-Muhtar’daki goriisleri naklettikten sonra

vakifin kendini miitevelli tayin etmesinin caiz olduguna dair Eba Yasufun

69 Muhammed, Mecmau 'I-Enhur fi Serhi Miilteka’I-Ebhur, 762.
61 bn Abidin, Reddii’l-Muhtar ale’d-Diirri’I-Muhtér Serhi Tenviri’l-Ebsdr, 4/382.

892 {bn Abidin, Reddii’l-Muhtdr ale’d-Diirri’l-Muhtdr Serhu Tenviri’l-Ebsdr,4/382. Omer
Hilmi Efendi, vakif kurucusu lehine vakfiyeden yararlanma sarti hakkinda soyle demistir:
291. Mes’ele: Kendi uhdesine teviiyet tevcihine talib olan kimseye tevliyet tevcih olmaz.
Meger talib olan kimse tevliyetin mesrutun-lehi olmus ola. O siirette tevcih olunur. 293.
Mes’ele: Tevliyeti kimesneye megsrit olmayan bir vakfa vakifin kendisi miitevelli olup
umiir-1 vakfi rii'yet eder. Vikif vefat ettikde o vakfa miitevelli olmak bi-eyyi-hdl tevcih-i
hakime miitevakkiftir. Bindenaleyh tevliyeti mesriita olmayan bir vakfa vikifin evldd ve
ehl-i beytinden olanlar bile bild tevcih-i hdkim hod-be-hod miitevelli olamazlar. Fakat
bervech-i muharrer bir kimesneye mesrit olmayan teviiyet mahal oldukta o teviiyeti
vakifin evldd ve ehl-i beytinden olanlara tevcih etmek ecanibden olanlara tevcih etmekten
evlddir. Bindenaleyh vakifin evlad ve ehl-i beytinden tevliyete ehil ve miistahak bir kimse
mevcid iken hdkim ol tevliyeti ecnebiye tevcih edemez. Etmis olsa tevliyet-i ecnebiden
ref* olunarak viakifin evldd ve ehl-i beytinden olan kimseye tevcih olunur. Ama vakif
tarafindan ecnebiye sart edilmis olan bir tevliyeti mesrutun-lehinden men‘ ile vikifin
evlad ve ehl-i beytinden olan kimseye tevcih etmek cdiz ve mesrii degildir. 383. Mes ’ele:
Bir vakf akari gallesinin mesrutun-lehine icdr etmek sahihtir. Mesela gallesi evlad-i
vakifa mesriita olan bir menzil veya diikkdn miitevellisi evlad-1 vikiftan birine icar eylese
sahih olur. 384. Mes’ele: Bir vakf akarint miitevellisi velev ecr-i misliyle olsun nefsi ictin
hod-be-hod isticar etmek cdiz degildir. Su kadar var ki miitevelli hdkime miiracaat ediip

de hdkim ol akari ecr-i misliyle kendine icdr eder ise o sirette icar sahih olur. (Kaya,
“Omer Hilmi Efendi ve ithafu’l-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf Isimli Eseri”, 120-121 ve 144).

182



goriisiiniin hem Osmanl tatbikatinda hem de genel olarak Islam beldelerinde kabul
gordiigiinii ifade etmektedir.®®® Vakf ale’n-nefs meselesine gelince Akgiindiiz,
ulemanin ¢ogunun tutumuyla Osmanli uygulamasinin mutabik oldugunu ve Ebi
Yisuf’un goriisiiniin sahih ve miiftabih kabul edildigini ifade ederek bu konuda kadi

sicillerini isaret etmektedir.
5.3.12. Vakif Mallarinin Bakim, Onarim, Yiikiimliiliik ve Giderleri

Fetava-y1 Hindiyye’ye gore vakif mallarinin tamir ve bakimi kendi gelirlerinden
yapilir. Sayet vakif bunu kendiSinin yapacagini sdylemisse ona basvurulur. Eger
vakif mallarini, kiracisi ya da baskas1 yikar ya da yipratirsa vakif malinin tamir ya da
tazminini kendileri yaparlar. Sayet vakfin bir geliri yoksa vakfin amacina hizmet
eden ve onun idamesiyle ayakta durabilecek diger vakif mallarina bagvurulur. Eger
vakfin kullanicilart oturduklar evi ya da islettikleri diitkkdn1 tamir etmiyorlarsa
vakfin harap olmamasi i¢in kullanicilar tahliye edilip vakif mali miitevelli tarafindan
tamir edildikten sonra giderlerin karsilanmasi igin kiraya wverilir. Giderler

karsilandiktan sonra kullanicilar tekrar vakiftan istifade etmeye baslar.®%

Hidadye yazan, Fetdvd-y1 Hindiyye’deki hiikiimleri benzer ibarelerle nakleder. Fakat
vakif malmi koleye, mevkufun-aleyhi de muzaraa akdindeki tohum sahibine
benzetmesi ve “Kazang sorumlulugun karsiligidir.” kaidesini glindeme getirerek
hiikkmii usul ve fiir agisindan tahkim etmesi son derece Onemlidir. Fetdvad-y
Hindiyye’ye nazaran hala gerek Hint alt kitasinda gerekse de diger Hanefl
cografyalarinda Hiddye’nin nigin tedrisatta esas alindigini gosteren Snemli bir

ornektir.%9°

Halebi, vakif mallarinin tamir ve tadili icin vakif cihetini esas alir, dogrudan fakirlere
vakfedilmigse masraflar vakfin gallesinden karsilanir. Sayet belli kisilere sart
kosulmussa onlardan talep edilir. Onlar da bu konuda ilgisiz kalir ya da fakir iseler
hakim vakif malin1 tamir ettirip kiraya verir, borcu tamamen 6denince mevkufun-

aleyhine iade edilir. Tamirden artan malzemeler vakif lehine olacak sekilde tasarruf

898 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanli Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 305.
69 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/435.
69 el-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’lI-Miibteds, 23.

183



olunur. Fetdvd-yi1 Hindiyye’den farkli olarak bu tasarruflar miitevellinin degil de

hakimin gdzetiminde yapilir.®%®

fbn-i Abidin, vakif mallarinin bakim, onarim, yiikiimliilik ve giderleriyle ilgili
Fetava-y1 Hindiyye’deki goriisleri benzer sekilde nakleder; farkli bir bilgi vermez.
Ancak vakfin tamirinde miitevellinin sorumluluklarin1 6n plana g¢ikarir. Velayet-i
hassanin velayet-i ammeden daha evla oldugu kaidesini de zikrederek bu konuda
miitevellinin hakimden daha ¢ok s6z sahibi oldugunu sodyler. Bunu ozellikle
zikretmesinin sebebi, doneminde vakiflar ile yarginin farkli devlet kurumlarinda yer
almasi olabilir. Clinkii o doneme degin seyhiilislamlik makaminin gézetimi altinda
bulunan bu iki kurum Sultan Il. Mahmud doneminden itibaren farkli nezaretlerde yer
almiglardi. Bu durum fukahaya da aksetmis ve onlarin bu konuda evleviyetin kimde

oldugunu ifade etmelerini zorunlu kilmus olabilir.5%’

6% Muhammed, Mecmau 'I-Enhur fi Serhi Miilteka’I-Ebhur, 749.

87 fbn Abidin, Reddii’l-Muhtdr ale’d-Diirri’l-Muhtdr Serhu Tenviri’l-Ebsdr,4/376. Omer
Hilmi Efendi’nin eserinin Bab-1 Hamis-i Asar’1, vakifla alakali tamir ve insaat islerini
kapsamakta olup iki fasil ve alti meselede (409-415) bu konu acikliga kavusturulmustur:
1- Fasl-1 Evvel: Siikndst mesrit vakf akart mesrutun-lehin ta’mir ve termimi hakkindadur.
409. Mes’ele: Siikndsit mesriit olan bir vakf menzilde megrutun-lehi vakfa teberru
etmeyerek kendi malindan meremmet-i gayr-i miistehleke makiilesinden ba ‘zi termimdt
icrd eylese termimdt-1 mezkiire mesrutun-lehin kendi mali olmus olur. Bindenaleyh
mesela siikndst ulemdya mesriit bir vakf menzilde tevcih-i hakimle ulemddan bir zdt sdkin
iken ol menzile kendi maliyla nefsi iciin ba‘zi ebniye ingd ve ilave ettikten sonra vefat
eylese bervech-i mesriih ildve edilen bina miiteveffdnin veresesine mevriis olur. Bu siirette
menzil-i mezkir ulemddan diger bir zdta tevcih olunsa o zdt ol binamn kiymetini
miiteveffanin veresesine edd ediip ol binaya malik olur. Ol binamin kiymetini edddan
imtind * ettigi takdirce ticretinden ol binamn kiymeti hdsil oluncaya degin menzili mezkir
hakim tarafindan dhara icar olunur. Ucretten kiymet-i mezkiire tamamen istifa olundukda
menzil-i mezkiir tevcih olunan zdta ait olur. 410. Mes’ele: Siikndst mesriit olan vakf
menzilde men-lehii’s-siiknd olan kimse sihhatinde kendi maliyla ba ‘zi ebniye ingd ettikten
sonra teberruan vakf igtin bina ettim, deyii ishad ediip ba‘dehii vefat etse veresesi
kendilerine mevris olmak iizere ol binaya miiddhale edemezler. Siikndst mesriit bir vakf
menzilde mesrutun-lehi kendi malindan meremmet-i miistehleke makiilesinden ba ‘zi
termimdt icrd eylese herhdlde miiteberri’ olmus olur. 411. Mes’ele: Mesarif-i ta ‘miriye
vezdif iizerine mukaddemdir. Bindenaleyh vakfda ta‘mire ihtiya¢ var iken mevcid
bulunan galle vezdife sarf olunamaz. Bu siirette miitevelli galle-i mevciideyi vezdife sarf
ediip ta‘mir iciin galle kalmasa miitevelll vezdife sarf ettigi meblagi zamin olur. 412.
Mes’ele: Siiknds1 megsrit olan vakf menzil hardb oldukta nazar olunur. Eger o menzilin
galle-i vakfdan ta‘miri vikif tarafindan sart kilinmis ise sart-1 vikif miicibince vakfin
galle-i mevciidesinden ta‘mir olunur. Ve eger vikif tarafindan bervech-i muharrer sart
edilmese veyahut edilip de galle mevcid olmasa o siretlerde siiknanin mesrutun-lehi ol
menzili kendi malindan ta‘mir eder. Megsriitun-lehin ta ‘mire iktiddari olmadigi veydhut
olup da ta ‘mirden imtind * ettigi takdirce ol menzil re’y-i hakim ve ma ‘rifet-i miitevell ile
ticretine mahsiiben ta ‘mir etmek tizere dhara icar olunur. 413. Mes’ele: Gallesi evidda
mesrit olan vakf akar harab olup ta‘mire muhtdc oldukda miitevelli hasil olan galleyi

184



Akglindiiz, Fetava-y1 Hindiyye ve Reddii’l-Muhtdr’daki rivayetleri benzeri sekilde
naklettikten sonra Tanzimat Donemi sonrast vakiflarin Evkaf Nezareti’ne
baglanmasindan sonraki durumun tarihi seyrini anlatmistir. Buna goére belli bir
miktara kadarki tasarruflar yerine ihale yapilarak ifa edilecek ancak belirlenen
miktarm istiine ¢ikildig1 takdirde Hazine-i Amire’nin iznine basvurulacaktir.
Tedricen yapilan ii¢ diizenlemeyle bu konu vuzuha kavusturulmustur. Bu durum kétii
niyetli miitevelli ve hakimleri engellemeye yonelik bir tedbir olsa da o&zellikle
hazinenin bosaldigi donemlerde vakiflarin harap olmasina, daha sonra da ya uzun

vadeli kiraya verilmesine ya da satilmasina yol agmistir.5%
5.3.13. Mescit Vakfiyelerinin Kurulusu ve Baglayic1 Hale Gelmesi

Fetava-yi Hindiyye’ye gore mescit, musalla ve namazgahlar icmayla iglerinde
cemaatle ezan okunup kamet getirerek sahibinin izniyle namaz kilinmakla vakif olur.
Cemaatle namaz kilinmayip miitevelliye teslim edilse yine ittifakla vakif sabit olur.
Esas olan da budur. imam-1 Azam, diger vakif mallarinda oldugu gibi 6ldiikten sonra
vasiyet edilmesini istisna olarak burada sart gdrmemistir. Ona gore sahibi tarafindan
icinde namaz kilmaya izin verilip yolu sart kosulan ve kendi yolu olan yerler mescit
olarak vakfedilmis olur. O; ezan okumayi, kamet getirmeyi ve miitevelliye teslim
etmeyi gerekli gdrmez. Imameyn ise yolu sart kosmamakla birlikte cemaatle namaz

kilmayi sart kosar.®%°

Hiddye sahibi, yine Hanefi imamlarin bu konudaki goriislerini naklettikten sonra

herhangi bir tercih yapmaz. Fakat “Bir seyin kabz edilmesinde zorluk olursa bir

ta‘mire sarf etmek istedikde evlid razi olmayip galleyi beynimizde iktisam ederiz,
diyemezler. 2- Fasl-1 Sani: Vakf arsa iizerine ingd olunan ebniyeye ddirdir. 414. Mes ele:
Bir vakfin miitevellisi ol vakfdan olan bir arsaya bina ihdas eylese nazar olunur. Eger ol
binaya masriifu olan meblag mal-1 vakf ise gerek nefsi iciin veyahut vakf iciin bina ettigini
hin-i binada beydn ve ishdd etsin ve gerek etmesin herhadlde bina vakfin olmug olur. Ve
eger masrifu olan meblagi mal-1 vakf olmayip da kendi mall ise o siirette hin-i binada
nefsi igtin bina ettigini beyan ve ishdd etmis ise bina kendisinin mal olmus olur. Ama
nefsi ictin bina ettigini hin-i binada beydn ve ishdad etmeyip siikiit etmis ise ol halde bina
vakfin olmus olur. Su kadar var ki kendi maliyla bina eden miitevelli vikifin kendisi ise
hin-i binada nefsi iciin bina ettigini beydn ve ishdd etmeyip siikiit etse bile ol bina
kendisinin malt olmus olur. 415. Mes’ele: Miitevelli olmayan kimse kendi maliyla bir vakf
arsaya bina insd eylese gerek hin-i binada nefsi iciin ingad ettigini beydn ve ighad etsin ve
gerek siikiit etsin herhdlde ol bina kendisinin mali olmus olur. (Kaya, “Omer Hilmi
Efendi ve ithafu’l-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf Isimli Eseri”, 150-151).

8% Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanli Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 407.
699 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/370.

185



kisminin kabzi ile kabz gerceklesmis olur” kaidesini dile getirerek imam-1 Azam’in
ve Imam Muhammed’in tek bir kisinin namaz kilmasinin yeterli olacagma dair
goriislerine meylettigini ihsas ettirmektedir. Dolayisiyla bu konuda Fetdva-y

Hindiyye’yle farkl1 goriisleri tercih etmektedir.’®

Halebi, bu konuda imamlarimizin goriislerini zikretmis, Mecmaw '-Enhur sahibi de
Fetava-y1 Hindiyye’de oldugu gibi iclerinde ezan ve kamet getirerek cemaatle namaz

kilinmakla vakif olacaginin ittifakla sahih oldugunu belirtmistir.”%*

ibn Abidin, Fetdvi-yi Hindiyye’deki konuya dair biitiin goriisleri benzeri sekilde
zikretmis ve Osmanli fukahasinin eserlerine sik¢a basvurmustur. Bir de yasadigi
donemin Orfiine taalluk eden bazi konulari “Tenbihat” baslig1 altinda incelemistir.
Cadirlarin mescit olarak vakfedilemeyecegi, uzun siireli kiralanan araziler iizerine
yapilan mescit binalariin vakfedilebilecegi, bunlar arasindadir. Bununla beraber
Fetdvd-y Hindiyye’de kesinlikle cevaz verilmemesine ragmen ibn Abidin, mescit
tizerine goOriis Dbildirmistir. Bunun sebebi, mescitleri yayginlasan hirsizlik
faaliyetlerinden ve suistimallerden koruyup hizmetin kolaylastirilmasini saglamak,
bunun yani sira sehir merkezlerinde yiikselen konut giderleri karsisinda hademe-i

hayratt muhafaza etmek olabilir.”%?

Omer Hilmi Efendi mescit vakfiyelerinin kurulus ve baglayici hile gelmesi hakkinda
sOyle demistir:

114. Mes’ele:

Balada beydn olunan iki tariktan hi¢chiri bulunmadik¢a vakf lazim olmaz. Fakat zikr-i

ati iki mes’ele miistesndadwr ki anlarda vakfin lazim olmasi bdlada beydn olunan

tariklardan hi¢birine miitevakkif degildir.

Evvelkisi bir mescid bina ve tarikiyle beraber miilkiinden ifrdz ediip derinunda ifd-1
salat etmek iizere ndsa izin veriipde nds dahi orada cemaatle cehren ifa-i salat

eyleseler ol mescid vakf-i lazim ile vakfolmus olur.

700 e|-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’I-Miibtedi, 26.
01 Muhammed, Mecmau 'I-Enhur fi Serhi Miilteka’I-Ebhur, 755.
792 b Abidin, Reddii’l-Muhtar ale’d-Diirri’l-Muhtdr Serhu Tenviri’I-Ebsdr, 41436.

186



Ikincisi bir kimse miilkii olan arsayr makbere olmak iizere vakfediip defin-i mevtdya

izin vermekle oraya meyyit defnolunsa ol arsa vakf-i lazim ile vakfolunmus olur.”

Akgiindiiz, bu konuda Fetdavd-y1 Hindiyye ve Reddii’l-Muhtdr’da zikredilen goriisleri
naklettikten sonra Osmanli tatbikatinda daha ziyade Imam-1 Azam’n gériisiiniin sayi
oldugunu, vakiflar1 korumak i¢in zaman zaman hakimlerin imam Muhammed’in
goriigiiyle de karar verdigini ifade etmistir. Osmanli’da vakiflara dair genel bir
kanunlastirma vaki olmamis, bu konuda hakimlere vakfin yararina tercih hakki
saglanmistir. Modern donemde yapilan kanunlastirma faaliyetlerinde bu tutum genel

olarak takip edilegelmistir.”®*
5.3.14. Kullamilamaz Héle Gelen Mescitlerin Miilkiyeti Meselesi

Fetava-y1 Hindiyye, harap durumda ve faydalanilamayacak vaziyette olan mescitlerin
durumu hakkinda iki goriis zikretmektedir. Birincicisi, Imam Muhammed’in
goriistidiir ki kullanilamaz hale gelen bu yer mescit olmaktan ¢ikarak vakifin ya da
varislerinin miilkiyetine riicu eder. Ikinci goriis, EbGi Ydisuf’un ictihadidir ki buna
gbre mescit ebediyen bulundugu hal iizere Kalir, fetva da buna géredir. Ibn Abidin de
ayni  goriisi, Imam-1 Azam’dan naklederek fetvanin buna gore oldugunu

sOylemistir.’®

Hiddye sahibi, bu konuda imamlarimizdan Fetdvd-y1 Hindiyye’de de nakledilen

goriisleri vermekle yetinmis; herhangi bir tercihte bulunmamistir.”®

Halebi, harap mescitlerin durumlar1 hakkinda herhangi bir goriis bildirmemis;
Mecmau I-Enhur sahibi ise harap durumdaki ribatlarin durumuyla ilgili agiklamay1
yaparken Gunye’den, harap mescitlerin durumu hakkindaki goriisleri nakletmis ve

Seyhayn’in gbriisiinii Halebi’nin tercih ettigini ifade etmistir.’"’

ibn Abidin ayn1 goriisii Imadm-1 Azam’dan naklederek fetvanin buna gére oldugunu
sOylemistir. Ancak harap olan mescitlerin geriye kalan malzemeleriyle alakali olarak

fbn Abidin, baslangicta Iimam-1 Azam’mn igtihadini benimsemis olsa da daha sonraki

703 Kaya, “Omer Hilmi Efendi ve ithafu’l-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf Isimli Eseri”, 69.
4 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanl Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 170.

705 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/395.

706 e|-Merginant, el-Hiddye Serhu Biddyeti’l-Miibtedi, 28.

97 Muhammed, Mecmau 'I-Enhur fi Serhi Miilteka 'I-Ebhur, 756.

187



yasadig1 aci tecriibenin fikrini degistirmis olmasi neticesinde EbG Yisuf’un Fetava-
yi Hindiyye’nin de benimsedigi gorlisiine intikal etmistir. Yasadigi tecriibeyi su

sekilde anlatmaktadir:

Emevi Camii’nin sahmint dogemek icin Dimesk’te harap olmus bir mescidin
taglarinin nakledilmesi hususunda fetva istediler, ben de Surunbilali’ye tabi olarak
‘Nakledilmesi caiz degildir’, diye fetva verdim. Sonra bazi zorba kimselerin o
mescidin taglarint kendi nefisleri i¢in almis olduklarini duydum. Vermis oldugum

fetvaya pisman oldum."®

Omer Hilmi Efendi kullanilamaz hale gelen mescitlerin miilkiyeti meselesi hakkinda

sOyle demistir:
344. Mes’ele:

Bir karyenin ahdlisi bi’l-kiilliye miiteferrik ve perisan olup ol karyede olan mescid
muattal ve miistagni-anh kalsa ol karyenin kurbiinde olan diger karyenin mescidi
olmasa karye-i saniyenin ahdlisi karye-i iildda olan mescidi nakz ve enkazini kendi

karyelerine naklediip orada bir mescid bina edebilirler.

Bu siirette hedm olunan mescide mahsis olan varidat re’y-i hakimle karye-i saniyede
bina olunan mescidin miihimmatina sarf olunur. Stiret-i mezkiirede vakifin veresesi

mescid hedm olunmakla anin varidat bize ait olur.

Bindenaleyh galle-i mezbiireyi nefsimiz igtin biz alub dhar karyede bina olunan
mescide sarf ettirmeyiz, diyemezler. Kezdilik bir kimsenin vakfi olan bir mescid
miihimmadtina diger Kimesne bir miktdr nukid vakf ediip ba‘de zamdn karye halki
bi’l-kiilliye perisan ve mescidi dahi hardb ve muattal olsa miitevelli nukiid-1
mezkiirenin ribhi re’y-i hdkimle karye-i mezkiireye akrab olan dhar karyedeki
varidati kalil olan mescid-i serifin miihimmdtina sarf etmek murad ettikde nukid-i
mezkiireyi vakfeden kimsenin veresesi miicerred mevkufun-aleyh olan mescid harab
ve miistagni-anh olmakla nukid-1 mezkiire bize mevris olmus olur, deyii miitevelliyi

men ‘ edemez.’®®

798 fbn Abidin, Reddii’I-Muhtar ale’d-Driirri’I-Muhtdr Serhu Tenviri’I-Ebsdr, 41440,

709 Kaya, “Omer Hilmi Efendi ve ithafu’l-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf [simli Eseri”,133; Ibn
Abidin, Reddii’l-Muhtdr ale’d-Diirri’I-Muhtdr Serhu Tenviri’l-Ebsdr, 4/365.

188



Akglindiiz, uleméanin bu konudaki goriislerini zikrettikten sonra 6zellikle Tanzimat
Donemi sonrasi uygulamalara dikkatleri ¢eker. Osmanli’nin son déonemindeki evkaf-1
miinderise anlayisinin miispet ve menfi yonlerini degerlendirir. Bir taraftan kotii
niyetlilerin ellerinden vakiflar1 korumaya calisirken diger taraftan Osmanli’daki sivil
toplum kurulusu anlayisinin nasil inkiraza ugradigini, tekellestigini tasvir eder ve bu
konuda en az yara alan miiesseselerin mescit vb. hayri eserler oldugunu zikreder.
Ancak bunlar1 idame ettirmek i¢in vakfedilen akarlarin durumunu zannimizca
gozden kagirir. Netice olarak gerek ibn Abidin gerekse de Omer Hilmi Efendi’nin
eserlerinde yer alan konuyla ilgili agiklamalar, Osmanli uygulamasina fikhi

baglamda 151k tutmaktadir. Akgiindiiz’iin sundugu tablo ise tarihi bir tespittir.”*

5.3.15. Kamunun Ortak Yararma Yonelik Olan Vakif Islemlerinin

Tamamlanmasi

Han, hamam, mezarlik, karakol, hastane ve benzeri kamu yararina vakfedilmis
mallarin vakfinin lazim olmasina dair Fetdvd-yi Hindiyye’de ii¢ goriis vardir.
Birincisi Imam-1 Azam’n goriisiidiir ki ona gére ancak bu vakfin miitevelliye teslimi
ya da vakifin vasiyeti {izerine 6lmesiyle ger¢eklesir. Eba Yusuf, “Vakfettim demekle
gercgeklesir,” demistir. Imam Muhammed ise kendilerinden faydalanilmakla olacagini
sOylemistir. Fetava-y1 Hindiyye de miitevelliye teslimi sart kosmayan goriisi

benimsemekle Imameyn’in goriisiinii benimsemistir. "

Hiddye sahibi, Fetava-y1 Hindiyye’deki Hanefl imamlarin goriislerini zikreder fakat
Fetava-y1 Hindiyye’nin aksine hakime tescili zorunlu goriir ancak yine de bu konuda
orfiin esas oldugunu ihsas ettirir.”*? Halebi de Fetdvd-y: Hindiyye gibi bu konudaki
li¢ gorlisii zikretmis ve herhangi bir tercihte bulunmamistir. Mecmau -Enhur sahibi

de bu konuda bir tercih nakletmemistir.”*3

ibn Abidin, anilan konuda Fetdvd-yi Hindiyye’yle ayni goriisii tercih etmis olup
ancak bu kullanimlar gerceklesmezse miitevelliye teslim etmekle vakfin lazim
olacagini ifade etmektedir. Bu konuda askeri tabyalar ile hacilarin kullanacagi ¢esme

ve barmak gibi yerleri 6zellikle 6rnek gostermektedir. Ciinkii bunlar senede bir kez

0 Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanl Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 296.
"1 Seyh Nizam, el-Fetdva’l-Hindiyye, 2/431.

12 g|-Merginani, el-Hiddye Serhu Biddyeti’I-Miibtedi, 28.

3 Muhammed, Mecmau 'I-Enhur fi Serhi Miilteka 'I-Ebhur, 741.

189



kullanilan yerlerdir. Vakfin lizumu i¢in bir sene beklemektense ihtiyaten
miitevelliye teslimi daha uygun olacaktir. Bir de buralar insanlarin yagam alani

icerisinde bulunmadigindan bakim onarim i¢in miitevelliye muhtagtir.’**

Akgiindiiz, fetva kitaplarinda genel olarak Ebi Ydsuf ve imam Muhammed’in
goriislerinin tercih edilmekle beraber asil uygulamanmn Imam-1 Azam’in goriisiine
gore oldugunu zikreder. Buradaki tatbikati su sekilde detayli olarak okuyucularina

anlatir:

Vakif, bir ayn biitiin gegerlilik sartlarina uygun bir sekilde vakfeder ve tayin ettigi
miitevelliye teslim eder. Miitevelli teslimden sonra vakif konusu malin zilyedi olur.
Daha sonra vakif; hdkime miiracaat eder ve vakif yaptigini, miiebbed masraflar tayin
eyledigini ve miitevelliye teslim ettigini soyler. Ancak Imam-1 Azam’a gore vakif
gayr-i lazimdwr, vakiftan riicii ediyorum, diyerek zilyed aleyhine dava agar. Miitevelli
mahkemeye davet edilir. Miitevelli de vakifin iddiasina karsi, yapilan vakfin Imam
Muhammed ve Ebu Yisuf’a gore lazim bir akit oldugunu ileri siirer ve iadeden
imtina eder. Hakim bu anlasmazligi ¢ozmek icin meseleyi kazden tedkik eder. Hukuki
bir diizenleme ile vakfin lazim veya gayr-1 lazim oldugu belirtilmemis oldugundan bu
hususta hukuk¢ularin goriiglerini arastirir. Vakfa en yararli ve uygun olanini ve
fetvanin kendisi tizere oldugu goriisii esas kabul eder. Ancak bunu yapabilmesi i¢in
miictehidler arasinda ihtilafi bilen birisi olmasi gerekir. Yapacag: tercihte kamu
yararint da diisiinecektir. Neticede vakfin yararina olan ve vakfin lazim oldugunu
kabul eden Imdmeyn’in goriisiine uyarak vakfin sihhatine ve liizumuna
(baglayiciligina) hiikiim verir. Boylece kazai bir hiikiim meydana gelir ve vakfin

baglayiciligi hususunda artik kaziye-i muhkeme tegekkiil eder.

Iste aswrlar boyunca Osmanl Devleti 'nde tatbik edilen ve bugiin ser ‘iye sicillerinde,
vakfiyelerde ve fetvalarda binlerce benzerini bulmak miimkiin olan teScil igleminin ve

farazi davamin 6zii ve esast budur.”™
5.4. Fetava-y1 Hindiyye’nin Baz1 Meselelerinin Mukayeseli Incelenmesi

Calismanin bu boliimiinde Fetavd-yi Hindiyye’nin kaleme alindigt doénemden

giiniimiize degin giincelligini koruyan {i¢ farkli konu, Reddii’l-Muhtdr ve baz1 fetva

14 ibn Abidin, Reddii’I-Muhtar ale’d-Diirri’I-Muhtdr Serhu Tenviri I-Ebsdr, 4/358.
S Akgiindiiz, Islam Hukukunda ve Osmanl Tatbikatinda Vakif Miiessesesi, 160.

190



mecmualariyla karsilastirmali olarak incelenecektir. Bu konularin birincisi sakali
tirag etmenin hitkmii, ikincisi musikinin, 6zellikle de stfilerin ayinleri esnasinda icra
ettikleri semanin cevazi, ligiinclisli ise yoOneticilere gosterilen hiirmetin siiridir. Bu
konular hem Fetdivd-y1 Hindiyye’'nin kaleme alindigi Babiirlillerin - Yiikselis
Doénemi’nde hem de ayni donem Osmanli’sinda sikga tartisilan ve giliniimiize intikal
eden konular olmasi agisindan son derece dnemli oldugunu diisiiniiyoruz. Bu nedenle
karsilastirma yaparken Osmanli fetva mecmualarindan ve Hanefi fikih birikiminin en
son ve en olgun oOrneklerinden olan Reddii’l-Muhtdr’dan istifade edilmeye

caligilacaktir.
5.4.1. Sakal Tiras Etmenin Hiikmii

Sakalin mahiyeti, tiras edilmesinin hilkkmii ve uzatilma aliskanlig1; degisik zaman,
bolge ve kiiltiirlerde farklilik arz etmistir. Turan kavimlerinde sakali kesip biyigi
uzatmak gelenekken Sami kiiltiiriinde sakali uzatip biyig1 kisaltmak adet olmustur.
Orta Dogu, iran ve Hint kiiltiiriinde sakal, bilgeligi sembolize eden bir unsur olarak
kabul edilmistir. Bu anlayis Hiristiyanlik vasitasiyla Avrupa’ya, Islamiyet yoluyla da
Orta Asya ve Kafkasya’ya yayilmistir. Sakalin toplum i¢indeki yayginligi, erkek ve
kadin arasindaki farki temsil etme fonksiyonunun yani sira kiiltiirler arasinda
“alamet-i farika” olma vasfin1 da belirginlestirmektedir. islAm toplumlar: arasinda da
sakalin Islim’in siarlarindan olup olmadifi ve “fitrati tafyir’e girip girmedigi
tartigmalarinin arka planinda bu farkliliklarinin oldugu sdylenebilir. Calismanin bu
boliimiinde sakal tiraginin hiikkmiiniin, Fetdvd-y1 Hindiyye esas alinarak diger bazi
fikih eserleriyle karsilastirmali analizi yapilmaya g¢alisilacaktir. Boylece Hint alt
kitasindaki kiiltiiriin fikih yazimi tizerindeki iz diistimleri ortaya konulmaya gayret
edilecektir. Fetdvd-y1 Hindiyye’de sakalin tamamen ya da kismen tiras edilmesine
dair herhangi bir hiikkiim nakledilmemektedir. Kerahiyet ve istihsan boliimiinde
sadece sakalin, bir kabzadan uzun olup olamayacagi ve etrafinin diizeltilip
diizeltilemeyecegine dair Hanefi imamlarindan gelen goriisler nakledilmistir. Thram
cezalar1 ve diyet bahislerinde konuya dair yaptirimlar zikredilmistir. Bu mevzularda
da sakalin bir organ hiikkmiinde oldugu goriisleri tercih edilerek sakalin fitrat geregi
oldugu gériisiiniin kabulii ihsas ettirilmistir. Incelenen dénem igerisinde hiikiim siiren
Babiirlii sultanlarindan tigiiniin sakalli, ikisinin sakalsiz ve birinin de donem dénem
sakalli oldugu goz Oniinde bulundurulursa sakalli olmanin revagta olan davranig

bi¢imi oldugu sdylenebilir. Osmanli seyhiilislam fetvalarinin toplandigi mecmualarin

191



en Onemlilerinden olan Fetdva-y1 Feyziyye, Behcetii’l-Fetdva, Fetavd-yi Hayriyye,
Neticetii’l-Fetava, Fetava-yi1 Ali Efendi, Fetdva-y1 Abdiirrahim Efendi’de sakal tirag
etmenin hiikkmiine dair herhangi bir bilgi nakledilmemistir. Ancak Ebiissuud
Efendi’nin fetvalarinda hiikiim acgik¢a zikredilmese de sakal tirasinin seytanin
igvasiyla oldugu, sakalini kesenin gilinahkarlardan sayilacagi ve sakalsiz imamin
gorevden alinabilecegine dair fetvalar nakledilmistir. Fakat sakalsizligin halk
arasinda yaygin olmasindan kaynaklanmalidir ki sakalsiz kisilerin, adil iseler
sahitliklerinin kabul edilecegine dair fetva vermistir. Son dénem Osmanl
alimlerinden Ahiskali Ali Haydar Efendi, konuya dair yazmis oldugu risalesinde Ibn
Kemal, Haskefi ve Ibn Abidin gibi zatlarin sakal tirasini fisk olarak gordiiklerini ve
bu fiili isleyenlerin tazir cezasina ¢arptirilmasi gerektigine hiikmettiklerini

nakletmektedir.”6

Cumhuriyet donemine kadar Hanefi alimleri arasinda sakal tiragina cevaz veren
herhangi bir isim tarafimizca tespit edilememistir. Ancak Gazzali gibi baz1 klasik
donem Alimleriyle muasir alimlerden bircogu sakal tirasinin fisk olmadigi
kanaatindedirler. Sakal kesmenin caiz olmadigina kani olan alimlerin ileri siirdiigi

sebepler sunlardir:’Y’

1-) Sakal uzatma talebinin emir Kipiyle bildirilmis olmas1

2-) Sakal uzatmanin fitrata uygun oldugunun bildirilmis olmas1
3-) Sakal uzatarak gayrimiislimlerden farkli olmanin istenmesi
4-) Sakal tirasinin karsi cinse benzemeye yol agmasi

5-) Sakal uzatmanin Islam’in siarlarindan sayilmas:.

Yukarida zikredilen her bir gerek¢e farkli degerlendirmeler yapilarak, sakal kesmeyi
caiz goren alimler tarafindan ya ret ya da tevil edilmistir. Inceledigimiz donem
agisindan sakalin hiikmiine dair Babiirlii ve Osmanli ulemasinin benzeri tutumda
oldugu sdylenebilir. Ancak bazi1 devlet adamlarinin ve komutanlarin sakalsiz olmasi

kitaplarda bu konuya yiizeysel olarak deginilmesine sebebiyet vermis olabilir.

716A}i Haydar Giirbiizler, Bir Islam Siari Sakal - Islam Fikhinda Sakalin Hiikmii, 2. Bs.,
(Istanbul: Sira¢ Yayinlari, 2018), 13.

THiiseyin Baysa, “Sakal Uzatma ve Biyik Kisaltmanin Hiikmiine iliskin Goriislerin
Degerlendirilmesi”, Sosyal Bilimler Dergisi, C. 7, S. 14 (2017): 275.

192



5.4.2. Semanin Hiikmii

Dinleme anlamina gelen sema, tarihi siirecte mana geniglemesine ugrayarak ginayi
(sarki sOyleme) ve raks1 da kapsami altina almistir. Ortaya ¢iktigi ilk giinden itibaren
ulema ve mesayih arasinda niza sebebi olan sema hakkinda basl basina bir edebiyat
olusmus, fikih kitaplarinin kerahiyet ve istihsan bolimlerinde incelenmistir. Fetva
mecmualar1 bu konuya dair hususi bahisler agmiglardir. Gerek Babiirliilerde gerekse
Osmanlilarda bu konuyu inceleyen bir¢ok risale kaleme alinmistir. Katip Celebi bu
konuda yazilmis risaleleri uzun bir liste seklinde Kesfii z-Ziintin’da siralamis ve
Mizdnii’l-Hak adli eserinde konuya dair doneminde ileri siiriilen goriisleri ve

tartismalar1 aktarmistir,’*8

Imam-1 Rabbani Ahmed Fartki es-Sirhindi Hazretleri; sema, raks ve gina konularini
ti¢ sekilde degerlendirmistir. Birincisi, stfilerin seyr-i siilik esnasinda vecd ve
istigrak halinin galebesiyle Allah’a karsi istiyak halleri yogunlastigindan dolay1 sema
ve raks durumlarinin kendilerinden meydana geldigini, onlarin bunu yapmacik degil
gercekten manevi bir hal olarak yasadiklarimi sdyler. ikincisi, hi¢bir manevi hal
kendisinde bulunmadigir halde bu isleri keyiflenmek i¢in ve gosteris olsun diye
yapanlarin gafil ve ahmak kimseler oldugundan bahseder. Ugiinciisii, Naksibendi
biiyiiklerinin her haliikarda sema ve raks hallerini tasvip etmediklerini, bu isleri bos
isler olarak gordiiklerini ve bunun sebebinin de sema ve raks gibi seylerin
Peygamberimiz (s.a.v.) ve Hiilefa-y1 Rasidin (Dort Halife) zamaninda goriilmemesi
oldugunu ifade eder.”*® imam-1 Rabbani’nin bu tutumu, dzellikle Cistiler tarafindan
hos karsilanmamistir. Alemgir Sah’in donemine gelindiginde bu tip ayinler, Seyh
Muhammed Masum ve Seyh Seyfeddin’in yoOnlendirmesiyle biiyilk oranda
yasaklanmis; mezkir bakis agis1, Fetdvd-yi Hindiyye’ye de yansimstir.”® Soyle ki
Halvani’den rivayet edilen fetvada sema her yoniiyle haram goriilmis, Allah’m veli

kullarinin hal geregi yaptig1 bazi uygulamalarin cahil insanlarin yaptig1 bidatlarla bir

"8 Dilaver Giirer, “Osmanlilarda Sema Devran Raks tartismalar1 ve iki Seyhiilislam
Risalesi”, fimi ve Akademik Arastirma Dergisi, S. 26 (2010-2): 1.

7 Imam-1 Rabbani Seyh Ahmet Faruk Serhendi, el-Mektzibdt, C. 1, (istanbul: Mektebetiil
Mahmudiyye, 1965), 307.

20 Ahmet Ciineyt Coskun, “Seyfeddin Farki’nin Hayati ve Tasavvufi Goriisleri”,
(Yaymmlanmamus Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul Sabahattin Zaim Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Ana Bilim Dali Temel Islam Bilimleri Bilim
Dali, 2019), 21.

193



tutulmamas: gerektigi vurgulanmis ve sema ehlinin cezalandirilmast hiikmii
verilmistir. Osmanli ulemasmin ileri gelenlerinden Seyhiilislam Ebiissuud Efendi
sekre diislip raks ve sema yapanlarin mazur goriilmesi gerektigi, stfilerin toptan
tekfirinin masiyet olup bu hiikkmii verenlerin tazir edilmesinin lizumu, takliden sema
ve raks yapanlarin haram {iizere oldugu, bunu ibadet niyetiyle yapanlarin kiifre

diisecegi seklinde fetva vermistir.’?!

fbn Abidin, konu hakkinda daha temkinli davranmus; stfilere fisk, dalalet ya da kiifiir
isnat etmenin agir bir itham oldugunu, bu konuda aceleci olmamak gerektigini ifade
etmistir. Alimlerin tutumlarindan, yasadiklari zaman, ortam ve sartlarin fetva
verirken etkili oldugu ve orfii gozettikleri anlasilabilir. Hindistan safileri ile Anadolu
sifilerinin sema ve raksinin kiyaslanamayacak Olg¢iide farklilik arz ettigini de goz
ontinde bulundurursak Fetdva-y1 Hindiyye ile Reddii’l-Muhtdr arasindaki tutum farki
daha iyi kavranabilir. Hem Seyhiilislam Ebiissuud Efendi’nin babasinin hem de
Fetdvd-y1 Hindiyye’nin miielliflerinden bir kisminin ve Ibn Abidin’in stfiyyeden
oldugu goz onilinde bulundurulursa bu konuda tasavvuf ehline karsi bir kotii niyet

olmadig1 da sdylenebilir.
5.4.3. Yoneticilere Hiirmette Sinir

Tarihin ilk devirlerinden itibaren insanlarin krallara ve dini otorite sahiplerine ibadet
ya da hiirmet maksadiyla secde ettikleri bilinmektedir. Islam seriati mahliika ibadet
maksadiyla secde etmeyi kesinlikle kiifiir olarak gormiistiir. Ancak hiirmet i¢in secde
yapmanin hiilkmii konusunda alimler arasinda farkli goriisler ileri siirtilmiistiir. Bunun
caiz oldugunu ileri siirenler meleklerin Hazret-i Adem’e ve israilogullari’nin Hazret-i
Yisuf’a secdesini delil gdstermislerdir. Haram goérenler ise bunun tam bir secde degil
de, bir nevi selamlama oldugunu iddia etmis ve bunlarin normal secde olarak kabul
edilse bile mensuh oldugunu sdylemislerdir. Imam-1 Rabbani, sultana secde etmedigi
icin hapsedilmis; Mirza Hiirrem bu durumdan miiteessir olmustur. Hiirrem, zaruret
hélinde sultana secde etmenin ruhsatina dair fetvalarla birlikte ulemadan ileri

gelenleri yanina alarak Imam-1 Rabbéani’yi ikna etmeye c¢alismigsa da basaril

721 pehliil Diizenli, Seyhiilislam Ebiisuiid Efendi ve Fetvdlari, (Istanbul: OSAV Yayinlari,
2012), 91.

194



olamamistir. Imam-1 Rabbani bu durumda zalim sultana kars1 vakur durusun cihad

oldugunu ve azimetle amel etmenin gerekliligini ifade etmistir.”??

A_AnY

Fetdava-y1 Hindiyye bu konuda Imam-1 Rabbani’nin tutumuna mutabik bir tercihte
bulunmustur. Fetava-y: Hindiyye’ye gore ibadet maksadiyla ya da pervasizca sultana
secde kiifiirdiir. Hiirmet icin secdeye gitmek haram, egilmek mekruhtur. Hizmet
ederken egilmek ya da el baglamakta herhangi bir mahzur yoktur. ibn Abidin de
hiikiimdara secde etmenin ve hiikiimdarin secde ettirmesinin haram olduguna dair
gorlisii tercih etmistir. Fakat bazilarmin ayaga kalkmak gibi egilmenin de caiz
olduguna dair goriisiinii de nakletmistir. Ebtissuud Efendi kendisine sorulan din ve
devlet biiyiiklerine secde etmenin hiikmiine dair suale yukaridaki Fetdvad-y
Hindiyye’nin ve Reddii’l-Muhtar’in gorislerine mutabik sekilde cevap vermistir.
Ancak Osmanl sultanlarinin el-etek ve esiklerinin Opiilmesi, ibadet olarak telakki

edilmediginden olsa gerektir ki fetva mecmualarinda mevzubahis edilmemistir.’%

722 Ebii’l-Hasen Ali en-Nedvi, Islam Onderleri Tarihi, C. 4, ¢ev. Yusuf Karaca, (Istanbul:
Kayihan Yay., 2018), 338.

2 Diizenli, 95.

195



SONUC

Fetdva-yi Hindiyye’nin arastirtlmasini konu alan g¢alismamizda, fikih tarihi ana
hatlartyla gézden gecirildikten sonra degisik donem ve cografyalarda fikih alaninda
hangi tarzda eserlerin ni¢in ve nasil kaleme alindigi degerlendirilmistir. Fikih
yaziciliginin baslama siireci, mezheplerin tesekkiilii ve ortaya c¢ikan mezheplerin
fikih edebiyatina katkilar1 kavranmaya calisilarak Hanefi mezhebinin bu alandaki

yeri tespit edilmistir.

Hanefi mezhebinin tarihi siiregte olusan alt ekolleri ve bu ekollerin fikih edebiyatina
etkileri, Hint alt kitasinin ve Ozellikle Babiirlere ait fikhin hangi ekolle irtibath
oldugu ve bunun ne gibi sonuglar dogurdugu, Hint alt kitasina Miisliimanlarin
yerlesmesi ve degisik fikih mezheplerinin hangi oranda yayginlastigi, Hanefl
mezhebinin nasil gelisip yayildigi ortaya konmustur. Delhi Sultanligi déneminde
Hanefi mezhebinin nasil revag buldugu, ne gibi bir gelisim gosterdigi ve bu donemde

olusan edebiyat tespit edilmistir.

Delhi Sultanligi donemindeki ifta faaliyetleri ana hatlariyla incelendikten sonra
Babiirliiler donemine olan tesirleri arastirtlmaya baslanmigtir. Basta Babiir Sah
olmak tizere Babiirliillerin Yiikselis Donemi sultanlarinin seriatin tatbikine ve ifta
faaliyetlerinin yiiriitiilmesine olan katkilar1 ve bu donemdeki fikhi ¢aligmalar, tarihi
baglaminda ortaya konularak incelenmistir. Babiirlii fikih ¢caligmalarinin ifta ve kaza
faaliyetleriyle olan bagi;, Ayin-i Ekberi, Tiiziik-i Cihangiri ve Kanun-1 Alemgiri’nin
seriata mutabakati veya muhalefeti analiz edilmistir. Babiirliiler donemindeki tecdit
hareketleri ve bu hareketlerin siyaset, ilim, kaza ve ifta faaliyetlerine ve

Miiceddidilerin devlet iizerindeki etkisi agiklanmistir.

Ekber Sah ile Alemgir Sah arasindaki donemde seriatin tatbiki, iftA ve kaza
faaliyetlerine olan miispet ve menfi tesiri arastirilmistir. Ozellikle oryantalistler
tarafindan sikca elestirilen Alemgir Sah donemi, Alemgir Sah’a ve donemine ait
tenkitler objektif bir bakis agisiyla cevaplandirilmaya calisiimistir. Alemgir Sah’in
Hindistan genelinde Isldmiyet’in yayilmasma ve FEhl-i Siinnet inanciin
yerlestirilmesine olan katkilar1 ve Fetavd-y1 Hindiyye’nin bu c¢abadaki rolii

anlatilmistir.

196



Fetdvd-y1 Hindiyye'nin telifinde katkilart bulunan Alemgir Sah ve diger uleméanin
biyografileri hakkinda bilgi verilmis, daha 6nce kismen tespit edilen telif heyetinin
tam isimleri, heyetin olusmasindaki ana kistaslar tespit edilmis ve Fetdva-yt

Hindiyye’nin genel karakteristigi ortaya konulmustur.

Fetdva-yi Hindiyye'nin Ozellikleri ve ifta metodu maddeler halinde incelenmistir.
Fetava-y1 Hindiyye’nin bugiline kadar yapilan baski ve terciimeleri arastirilmas,
Ozellikle Tiirkge terciimesine dair uzmanlarla yapilan miilakatlarin sonuglar
zikredilmistir. Fetavd-yi Hindiyye’ye yapilan elestiriler nesnel bir bakis acisiyla
degerlendirilmistir. Fetdva-y: Hindiyye’'nin hem kendi donemindeki hem de
giiniimiize kadar olan dénemdeki fikih yazimina, kaza ve ifta faaliyetlerine katkilari
arastirilmis ve tespit edilen bazi Onemli eserler incelenerek istatistiksel bilgiler

baglaminda alana katkis1 tespit edilmistir.

Hem Fetdva-y1 Hindiyye’'nin yazildigi donemde hem de giliniimiizde giincelligini
koruyan muhtelif {i¢, vakif kitabina dair se¢ilmis on dort konu karsilagtirmali olarak
analiz edilmis, boylece Hint alt kitasinin ve oOzellikle de Babirli fikhinin
karakteristik Ozellikleri 6rneklem fiizerinden anlatilmistir. Sonug¢ olarak ililkemizde
soru-cevap seklindeki fetva mecmualarinin fetdva tiiriiniin tek cesidi oldugu gibi
yaygin bir yanlig bilginin bulundugu tespit edilmistir. Hint alt kitasinda kaleme
alinan ve isminde fetava ibaresi gegen eserlerin ¢ogunun klasik fikih yaziminin bir
ornegi; Babiirlii fikhinin, ifta ve kaza teskilatinin Delhi Sultanligi doneminin devami
oldugu miisahede edilmistir. Gerek Delhi Sultanligi gerekse de Babiirliiler
donemindeki fikih g¢alismalarinin biiylik oranda Maveralinnehir’in alt bir ekolii
oldugu, Hint alt kitast fakihlerinin ¢ogunun ilim silsilesinin Orta Asya’ya dayandigi
ve Mogol istilasindan sonra bolgeye go¢ eden alimlerin talebeleri olduklar:
gorilmiigtir. Henliz Gazneliler doneminde baslayan telif faaliyetlerinin Delhi
Sultanligi déneminde olduk¢a saglam bir zemine oturdugu, bunun da Fetdva-yi
Hindiyye’nin telifi i¢in ciddi bir altyap: olusturdugu, Gazneli ve Delhi sultanlarnin
artan bir oranla Hanefi mezhebine ve fikih ilmine ragbet ettikleri, bu egilimin Fir(z

Sah doneminde zirveye ulastigi tespit edilmistir.

Babiirliiler doneminde seriatin ikamesi hususunda Delhi Sultanligi kadar titizlik
gosterilmedigi, zaman zaman Siilige meyledildigi gozlemlenmistir. Alemgir Sah’in
Miiceddidilerin de tesirinde kalarak hem seriatin tatbiki hem de Ehl-i Siinnet
itikadinin yayginlastirihip bidatlarin ve gayrimiislim adetlerinin sona erdirilmesi

197



konusunda ciddi bir gayret icerisinde bulundugu, Fetdavd-y: Hindiyye’yi de bu amaca

binaen kaleme aldirdig1 tespit edilmistir.

Alemgir Sah’in Fetavd-y1 Hindiyye’nin sadece telif emrini veren ve hamiligini yapan
bir sultan olmadigi, ayrica telif heyetinin belirlenmesi, konularin tespiti, kaynaklarin
tedariki ve se¢imi yapilan ¢aligmalarin takibi, kaleme alinan bdliimlerin tahlil ve

tenkidi gibi faaliyetlerde de etkin rol oynadig1 anlasilmistir.

Telif heyetinin ciddi bir arastirmanin ve genis bir sorusturmanin sonucunda Ehl-i
Stinnet’in 6nde gelen alimlerinden olusturuldugu miisahede olunmustur. Fetdvd-yi
Hindiyye’nin mehazlar tespit edilirken ulemanin itibar ettigi ve miiftiller tarafindan
yaygin olarak kullanilan eserler tercih edilmis, muglak ibareli ve zayif goriisleri
barindiran eserler tercih edilmemistir. Fetdvd-y1 Hindiyye tarafindan kaynak eserlere
yapilan binlerce atfin yarisindan fazlasi Maveraiinnehir’de kaleme alinan on dort
eserden yapilmistir. Bu da eserin genel olarak Maveraiinnehir ekoliiniin bir devami
oldugunu gostermektedir. Ancak sartlarin farkliligi nedeniyle gayrimiislimlerle olan
iligkiler, Irak ekoliiniin tesiri altinda kaleme alinmistir. Anilan durum, yapilan tahric,

tercih ve temyizlerle dolayli olarak igtihat edildigini gostermektedir.

Fetava-y1 Hindiyye’nin genel olarak alinti yaptig1 eserlerin ibarelerine birebir baglh
kalmasi, onun derleme bir eser oldugu konusunda yanlis anlasilmalara yol agabilse
de metinlerin ibare igerisindeki konumu ve bazi eserlerin goriislerinin zaman zaman
terk edilmesi, esasen 6zgiin bir telif metodu uygulandigina isaret etmektedir. Fetava-
vyt Hindiyye sablon olarak Hiddye’yi, iislup olarak da Tatarhdniyye’yi izlese de ikisini
de asan bir eser olmustur. Basta ferdiz olmak tizere Hiddye’nin konu edinmedigi
birgok boliimii muhtevasma dahil etmistir. Ozellikle kaza ve iftdya dair boliimleri
olduk¢a detaylidir. Hem kendi déneminde kadilar ve miiftiiler tarafindan basvuru
eseri olarak kullanilmis hem de Reddii’l-Muhtdr, Mecelle, Miirsidii’l-Hayran gibi
kendisinden sonra kaleme alinan 6nemli eserlere ve fetva koleksiyonlarina kaynaklik

etmistir.

Fetava-y1 Hindiyye, giinimiizde de bir¢ok fikih otoritesi ve fetva kurulu tarafindan
muteber bir kaynak eser olarak kabul gdrmektedir. Basta Ingilizce olmak iizere
bircok dile terciime edilmis, dilimize de aslina uygun bir sekilde cevrilmistir. Bu
durum Fetdvd-yi Hindiyye’den daha ¢ok istifade edilmesini saglamistir. Basta

Hindistan, Liibnan ve Misir olmak iizere bir¢ok yerde defalarca basilmistir. Fikih

198



iImiyle mesgul olan hemen hemen biitiin ilim erbabinin kiitiiphanelerinde ya asl ya

da terciimeleri yer almaktadir.

Kolektif fikih yaziciiginin ilk 6rneklerinden olup Mecelle’ye ve daha sonraki
kolektif fikih eserlerine oOnciiliikk etmistir. Yapilan tahkikler yoluyla midellel

olmayan eser kismen bu konuda tahkim edilmeye calisilmistir.

Tiirkgemizde lisans, yliksek lisans ya da doktora seviyesinde herhangi bir
arastirmaya konu edilmedigi gibi Diyanet Islam Ansiklopedisi’nin bir maddesi harig

herhangi bir makaleye de konu olmamustir.

Bu tezin ardindan gelecek olan Fetdvd-y1 Hindiyye ve Hint alt kitasindaki ifta

faaliyetlerine dair ¢aligmalara onerilerimizi s0ylece siralayabiliriz:

Genelde Babiirlii fikhina, 6zelde Fetdvd-yi Hindiyye’ye dair ilmi g¢alisma yapacak
aragtirmacilar Arapganin yani sira Urduca ve Ingilizce dillerine de bilimsel
caligmalar1 anlayacak diizeyde vukufiyet kazanmalari, birinci el kaynaklara

ulagmalar1 agisindan onlara kolaylik saglayacaktir.

Babiirlii donemine ait kaza ve iftd birikiminin arsiv belgeleri 1s18inda incelenmesi,
konunun tam manasiyla agiklifa kavusturulmasi i¢in son derece ehemmiyet arz

etmektedir.

Calismamizda Fetdvd-yr Hindiyye’nin telif heyetinin tamamini tespit edilmeye gayret
edilmistir. Ancak meselenin, miistakil bir arastirma konusu olarak daha

derinlemesine ¢alisilabilecegi kanaatindeyiz.

Fetava-y1 Hindiyye’nin fikih ilmine katkisi, muteber ve meshur kaynaklardan
calisilmaya gayret edilmisse de dzellikle Anglo-Islam kiiltiiriine katkisinin ayri bir

arastirma konusu oldugu diisiiniilmektedir.

Calismamzin ilgili kisminda Fetdvd-y1 Hindiyye’ye ve Alemgir Sah’a yonelik
elestiriler bir araya getirilip analiz edilmeye calistimistir. Ancak 6zellikle Alemgir
Sah’a yonelik yapilan elestirilerin, tarih¢i bakis acgisiyla genis bir calismada ele

alinmasi isabetli olacaktir.

199



KAYNAKCA

Aggarwal, Dhruv Chand. “Afterlives Aurangzeb Jizya: Social Domination And The
Meaning of Constitutional Secularism”. Rutgers Journal of Law & Religion.
Vol. 18, (2016): 110-155.

Agrawal Jagriti / Agrawal Pooja. “Aurangzeb’s Management and Trade Policies,
International Journal of Legal Management and Humanities”, Volume:4,
Issue:3, 2021, 5062- 5075.

Agirakga, Muhammed Hamidullah. “19. Yiizyil Misir'inda Kanunlagtirma
Hareketleri”. Basilmis Doktora Tezi, Marmara Universitesi Sosyal Bilimler

Enstitiisii [lahiyat Ana Bilim Dali Islam Hukuku Bilim Dal1, 2011.

Ahmad, Aziz. “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”. Maisonneuve and
Larose. Source: Studia islamica. No. 31 (1970): 1-13.

Ahmet, Kadiri Enver. “Fikratii cem’il-fetava ve hatavatihe’l-ameliyye”. el-Va'yi’l-
Islami. S. 70, (1970): 87-95.

Ahmet, Kadiri Enver. “cl-Fetava el-Alemgiriyye Takvimii Eseri’l-Fetava Ilmiyyen
ve Mukarenetitha bi Ameli Ciistinyan fi’l-Kavani’r-Rimaniyye”. el-Va'yi’l-
Islami. S. 70, (1970): 70-77.

Akgiindiiz, Ahmet. Islam Hukukunda ve Osmanl Tatbikatinda Vakif Miiessesesi. 3.
bs. Istanbul: Osmanli Arastirmalar1 Vakfi Yaynlari, 2013.

------- . Seyhiilislam Ebussuud Efendi Fetvalari. Istanbul: Osmanli Arastirmalari
Vakfi Yayinlari, 2018.

------- . “Istibdal”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 2001), 23/319.

Alam, Muzaffer. Hindistan da Islam: Siyasi Dil ve Siyaset Kiiltiiriiniin Insast (1200-
1800). ¢ev. Thsan Durdu. Istanbul: Vakifbank Kiiltiir Yaynlari, 2022.

Ansari, A. S. Bazmee. “Iltutmis”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 2000), 22/158.
Apaydin, H. Yunus. “Ictihad”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2000), 21/432.

------- . “Zahiriyye”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2013), 44/91.

200



Aslan

, Mehmet Selim. “Giintimiiz Fikih Problemlerinin Coziimiinde Tahric Yontemi
ve Islevselligi = Takhrij Method and It’s Functionality in Solving Today’s
Jurisprudentail Problems”. Islami Arastirmalar. C. XXV, S. 2 (2014): 108-135.

Atar, Fahrettin. “Fetva”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1995), 12/486.

Atar, Fahrettin ve Ilber Ortayli. “Kad1”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 2001), 24/66.

Ates,

Mustafa. “Son Donem Osmanli Fakihlerinden ibn Abidin’in Fikih¢ilig
(Reddii’l-Muhtar Ornegi”. Doktora Tezi, Uludag Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Anabilim Dali Islam Hukuku Bilim Dall,

2019.

Aydin, Ahmet. “Babiirli Dénemi Calismalarmin ilk Orneklerinden Biri Olarak

Babiir’tin Miibeyyen der Fikh’1”. Usul Islam Arastirmalari. C. 28, S. 28
(2017): 149-182.

. “Babiirlii Medreseleri”. Derin Tarih Babiirliiler Ozel Sayisi, Ozel Say1 20
(2022): 22-22.

. “Babiirliiler Doéneminde Fikih Egitimi ve Medreselerde Okutulan Fikih
Kitaplar1”. Tiirk Islam Diinyasi Sosyal Arastirmalar Dergisi. S. 7 (Haziran
2018): 301-315.

. “Delhi Alimlerin Giivenli Liman1”. Derin Tarih Delhi Tiirk Sultanhigi Ozel
Sayist Ozel Sayr: 19 (2021): 38.

. “Hint Alt Kitasinda Hanefi Gelenegi: Babiirliller Donemi”. 4. Uluslararasi
Seyh Sabani Veli Sempozyumu, Aralik 2017. Kastamonu: Kastamonu
Universitesi, 2017: 462-488.

. Yavana - Islam Medeniyetinin Biiyiik Havzasi Hint. Istanbul: Ketebe
Yayinlari, 2021.

. Miilakat: Aliosman Dagl. istanbul, 12.12.2021.

. “Sah Veliyullah ed-Dehlevi ve Dehlevilik”. Doktora Tezi, Marmara
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, 2013.

Aydm, Mehmet Akif. “Mecelle-i Ahkam-1 Adliyye”. DIA. (Ankara: TDV Yay.,

2003), 28/231.

. “Muhammed Kadri Pasa”. DIA. (Ankara: TDV Yay., 2020), 30/543.

201



Bardakoglu Ali ve Ahmet Ozel. “Hanefi Mezhebi”. DIA. (Istanbul: TDV Yay.,
1997), 16/1.

Basoglu, Tuncay. “Tahric”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2010), 39/420.

Baysa, Hiiseyin. “Sakal Uzatma ve Biyik Kisaltmanin Hiikmiine iliskin Gériislerin

Degerlendirilmesi”. Sosyal Bilimler Dergisi. C. 7, S. 14 (2017): 274-289.

Bayur, Hikmet. “Evrengzib Alemgir ve Dini Siyasasi Uzerinde Bir inceleme”.

Belleten. C. 1X, S. 33 (Ocak 1945): 1-62.
Beksag, Engin. “Delhi Cuma Camii”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1994), 9/128.
Bedir, Murteza. Buhara Hukuk Okulu, 3. bs., Ankara, Isam Yayinlar1, 2019.
Beydilli, Kemal. “Vak‘a-i Hayriyye”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 2012), 42/454.

Birisik, Abdiilhamit. “Medrese: Hint Altkitasinda Medrese”. DIA. (Ankara: TDV
Yay., 2003), 28/333.

Bozkurt, Nahide. “Manstr”. DIA. (Ankara: TDV Yay., 2003), 28/5.

Burak, Guy. “The Second Formation of Islamic Law The Post-Mongol Context of
the Ottoman Adoption of a School of Law”. Comparative Studies in Society
and History. 55(03) (2013): 579-602.

Chettry, Aniket Tathagata. “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion
under Aurangzeb”. History Section. (Hindistan: Siliguri Koleji, 2018), 50.

Coskun, Ahmet Ciineyt. “Seyfeddin Far(ki’nin Hayati ve Tasavvufi Goriisleri”.
Yayimlanmamis Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul Sabahattin Zaim Universitesi
Sosyal Bilimler Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Ana Bilim Dali Temel Islam
Bilimleri Bilim Dali, 2019.

Celik, Esra. “Omer Nasuhi Bilmen’in ‘Huk{k-1 Islimiyye ve Istilahat-1 Fikhiyye
Kamusu’ Adli Eserinin Incelenmesi”. Yayimlanmamis Yiiksek Lisans Tezi,
Gaziosmanpasa Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Temel Islam Bilimleri
Ana Bilim Dali {slam Hukuku Bilim Dali, 2019.

Cikili, Deniz. “Adalet Timsali Bir Sultan. BALABAN HAN”. Derin Tarih Delhi
Tiirk Sultanhigi Ozel Sayisi. Ozel Say1 19 (2021): 117.

Demir, Halis. Kitabiyat Hanefi Fikih Edebiyati. Istanbul: Celik, 2021.

202



Demirci, Kiirsat. “Hinduizm”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1998), 18/112.

Demirci, Mustafa. “Miistakimzade’nin Mektibat-1 Muhammed Ma’siim Terciimesi”.
Doktora Tezi, Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Temel Islam

Bilimleri Anabilim Dali1 Tasavvuf Bilim Dali, 2014.

Demirkan, Tugba. “Fetava-y1 Tatarhaniyye’nin Fikih Tarihindeki Yeri (Aile Hukuku
ornegi)”. Yaymmlanmamus Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Universitesi Sosyal

Bilimler Enstitiisii Ilahiyat Anabilim Dal1 Islam Hukuku Bilim Dal1, 2007.
DIA. “Bargah”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1992), 5/70.
Dénmez, ibrahim Kafi. “Icma”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2000), 21/417.
------- . “Temyiz”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2011), 40/437.

Dursun, Akif. “Tasavvuf Fikih Iliskisi”. Doktora Tezi. Marmara Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii Temel islam Bilimleri Ana Bilim Dali islam Hukuku Bilim

Dali, 2020.

Diizenli, Pehliil. Seyhiilislam Ebussuid Efendi ve Fetvdlari. (Istanbul: OSAV
Yayinlari, 2012), 90-94.

Ebt Davad. “Akziye”, 11.

ed-Dib, Abdiilazim Mahmid. “Ciiveyni, imamii’l-Haremeyn”. DIA. (istanbul: TDV
Yay., 1993), 8/141.

Ekinci, Ekrem Bugra. Miilakat: Aliosman Dagli. Istanbul, 09.03.2022.

el-Haseni, Muhammed. “Fetevayi-Hindiyye el-Alemgiriyye”. el-Baas-el-Islami.
Nedvetii’l-Ulema, (1984): 61-75.

el-Hindi, Refik Melih. “Dirasetiin an Kitabi’l-Fetava el-Hindiyye”. Doktora, bi-
Kismi es-Seriati’l-Islamiyye Kiilliyeti Dari’l-Ulam Camiatii’l-K4hire, 1985.

Eren, Bilal. “Hanefi Usul Eserlerinde Ictihad Teorisi”. Yayimlanmamis Doktora

Tezi, Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii ilahiyat Anabilim Dali,

2010.
Erul, Biinyamin. “Veda Hutbesi”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2012) 42/591.
Ebu Zehra, Muhammed b. Ahmed b. Mustafa Muhammed. Tdrihii’[-Mezdhibi’l-

Islamiyye. Beyrut: Daru Liibnan, 1996.

203



el-Merginani, Seyhii’l-Islam Burhaneddin Ebii’l-Hasan b. Ebd Bekir ibni Abdilcelil
Risdani. el-Hiddye Serhi Bidayeti’[-Miibtedi. C. 2. Kahire: Darii’1-Hadis, 2008.

en-Nedvi, Ebii’l Hasen Ali. Islam Onderleri Tarihi. C. 3. ¢ev. Yusuf Karaca.
Istanbul: Kayihan Yayinlari, 2016.

------- . Islam Onderleri Tarihi. C. 4. ¢ev. Yusuf Karaca. Istanbul: Kaythan Yay.,
2018.

Erdogan, Mehmet. Fikih ve Hukuk Terimleri Sézliigii. Istanbul: Ragbet Yayinlari,
1998.

Farooqi, Naimur Rahman. “Delhi Sultanh@i”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1994),
9/130.

Fisher, Michael. Babiirliiler Hindistan’da Bir Tiirk Imparatorlugu. ¢ev. M. Fatih
Calisir. Istanbul: Kronik Yayinlari, 2021.

Gazi Zahireddin Muhammed Babiir. Babiirname. gev. Resit Rahmeti Arat. Istanbul:
Kabalc1 Yaymevi, 2006.

Goziibenli, Besir. “Hakim es-Sehid”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1997), 15/195.

Guenther, Alan M. “Hanafi Figh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”. India’s
Islamic Traditions - 711-1750. ed. Richard Eaton. (New Delhi: Oxford
University Press of India, 2003), 1-37.

Giirer, Dilaver. “Osmanlilarda Sema Devran Raks Tartismalar1 ve iki Seyhiilislam

Risalesi”. [lmi ve Akademik Arastirma Dergisi. C.11, S. 26 (2010-2): 1-23.

Giiveyi, Nazmiye, “Anglo - Sakson Hukuk Sistemi ve Kara Avrupast Hukuk Sistemi
Boyutuyla Ekonomik Idare Hukuku Uzerine Bazi Diisiinceler”. Gazi
Universitesi Hukuk Fakiiltesi Dergisi. C. XXI, Y. 2017, Sa. 1, s.100-103.

Giirbiizler, Ali Haydar. Bir Islam Siar1 Sakal - Islam Fikhinda Sakalin Hiikmii. 2. bs.
Istanbul: Sira¢ Yayinlari, 2018.

Hamdani, Kafait Ullah ve Hafiz Haris Saleem. “Development of Figh Literature in
Indian Subcontinent During Sultanate & Mughal Periods”. Al-Meezan, Vol. 1,
No. 2 (2019): 35-55.

Haseneyn Muhammed Mahlof. Islami Arastirmalar Ser’i Fetvalar. ¢ev. Naim

Erdogan, 2. bs. Istanbul: Demir Kitabevi, t.y.

204


https://almeezan.org.pk/ojs/index.php/journal/issue/view/2
https://almeezan.org.pk/ojs/index.php/journal/issue/view/2

fbn Abidin, Muhammed Emin. Reddii’l-Muhtdr ale’d-Diirri’l-Muhtir Serhi
Tenviri’l-Ebsdr. (Masir: Sirketii Matbaati Mustafa el-Babi el Halebi, 1966) C:4.

ibn Abidin. Serhu Ukudi Resmi’l-Miifti. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yayinlari,
2021.

Ibn Kayymm el-Cevziyye. I’lamii’l Muvakki’in. ¢ev. Pehliil Diizenli. istanbul: Pmar
Yaynlari, 2017.

Ibn Riisd, Muhammed b. Ahmed b. Riisd el-Kurtubi. Bidayetii’l Miictehid ve
Nihayetii’I-Muktesid. Dimagk: Darii’l-Marifet, 1992.

lgiirel, Miicteba. “Celali Isyanlar1”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 1993), 7/252.
Inalcik, Halil. “Kanunname”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2001), 24/333.
Ipsirli, Mehmet. “Seyhiilislam”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2010), 39/91.

Islam, Zaferu’l-islam. “Hindistan’da Sultanliklar Doéneminde Fikih IIminin

Gelismesi”. Diyanet [Imi Dergi. cev. Halil Altuntas. C. 32, S. 1 (1996): 57-66.

Kandemir, Mehmet Yasar. Hadis Karsitlart Ne Yapmak Istiyor? Istanbul: Tahlil
Yayinlari, 2019.

------- . “Sa‘bi”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 2010), 38/217.

Karaman, Hayreddin. Islam Hukuk Tarihi. Istanbul: iz Yaymecilik, 2017.
------- . Fikih Usulii. 4. bs., Istanbul: Irfan Yaymevi, 1970.

------- . Islam Hukukunda I¢tihad, 5. bs., istanbul: Ensar Nesriyat, 2017.

Katip Celebi. Kesfii z-ziinun an esami’l-kiitiib ve’l-fiinun. Nes. Kilisli Muallim Rifat
Bilge-M. Serefeddin Yaltkaya. Istanbul: Milli Egitim Bakanligi Yayinlari,
1362/1942.

Kaya, Miinir Yasar. “Omer Hilmi Efendi ve Ithafu’l-Ahlaf fi Ahkami’l-Evkaf Isimli
Eseri”. Yaymmlanmamis Yiiksek Lisans Tezi, Uludag Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Anadali Islam Hukuku Bilim Dali,

2011.

Khalfaoui, Mouez. Pluralism and Plurality in Islamic Legal Scholarship The Case of
The Fatawal-Alamgiriya. NJ USA: Gorgias Press, 2021.

205



------- . “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of Religious
Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”. Bulletin of the School of
Oriental and African Studies. vol. 74, Issue 1, (February 2011): 88.

Khalili, Muhammadullah. “Hanafi Figh in India During the Delhi Sultanate (1206-
1526)”. In 2dn National Seminar of Research Scholars. 5-6 November 2013.
(New Delhi: Jamia Hamdard Hamdard University, 2013), 5.

Khaund, Anuraag. “Akbar And Aurangzeb- The ‘Saint’ And The ‘Villain’”. IOSR

Journal of Humanities and Social Science, vol. 3, (2017): 1-10.
Koca, Ferhat. “el-Fetava’t-Tatarhaniyye”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1995), 12/446.
------- . “Hanbeli Mezhebi”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1997), 15/525.

------- . “Hukiik-1 Islamiyye ve Istilahat-1 Fikhiyye Kamusu”. DI4. (Istanbul: TDV
Yay., 1998), 18/3109.

Konukgu, Enver. “Aybeg, Kutbiiddin”. DI4. (Istanbul: TDV Yay., 1991), 4/231.
------- . “Babiirliiler”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1991), 4/403.

------- . “Bedaiini, Abdiilkadir”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 1992), 5/295.

------- . “Cihangir”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1993), 7/538.

------- . “Ebii’l-Fazl el-Allami”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1994), 10/313-314.
------- . “Ekber Sah”. DIA. (Istanbul: TDV. Yay., 1994), 10/542.

------- . “Hiimayun”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 1998), 18/481.

Konukeu, Enver ve Omer Faruk Akiin. “Babiir”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1991).
4/396.

Konuksever, Esra. “Cengiz Han Yasalariin Dayandigi1 Tarihi Temeller ve Etkileri”.
Yaymmlanmams Yiiksek Lisans Tezi. Mimar Sinan Giizel Sanatlar Universitesi

Sosyal Bilimler Enstitiisii Tarih Ana Bilim Dal1, 2009.
Kortel, S. Haluk. “Tiiziik-i Cihangiri”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2012), 42/9.
Kopriilii, Orhan F. “Balaban Han”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 1992), 5/3.

------- . “Firtiz Sah Tugluk”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1996), 13/141.

206


https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845
https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845

Lefévre, Corinne. “Beyond diversity Mughal legal ideology and politics”. Law
Addressing Diversity. Pre-Modern Europe and India in Comparison (13th to
18th Centuries). De Gruyter, (2017): 123.

Leknevi, Muhammed Abdulhay b. Muhammed Abdulhalim. el-Fevdidii’l-Behiyye fi
Terdacimi’l- Hanefiyye. Beyrut: Daru’l-Erkam,1998.

Masud, Muhammed Khalid. “Religion and State in Late Mughal India: The Official
Status of the Fatawa Alamgiri”. Lums Law Journal. S. 2 (2006): 41.

Menekse, Omer. Selcuklu Islam Hukuku Yiikselis Devri “1063-1092”. Istanbul:
Bilge Yayinlari, 2021.

Mergil, Erdogan ve Ara Altun. “Gazneliler”. DI4. (Istanbul: TDV Yay., 1996),
13/480.

Mevlana Seyh Nizam. el-Fetdva el-Hindiyye. Beyrut: Darii’l-Kiitiibi’l-Ilmiyye, 2000.

Muhammed, Abdurrahman b. Mecmau ’l-Enhur fi Serhi Miilteka’[-Ebhur. C. 1.
Istanbul: Eda Nesriyat, t.y.

Muhammed Qasmi. “The Orientation and Approach of Indian Ulama in Resolving
Contemporary Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”. Justice
and Fraternity in Contemporary India Creating a Better Tomorrow Through
Islamic Studies. (Jodhpur/Rajasthan: Maulana Azad University, 2017), 2-22.

Nizam Uddin, Muhammad. “Banglades Medeni Hukukunun Gelisimi ve Islam
Hukuku Agisindan Degerlendirilmesi”. Yayimlanmamis Yiiksek Lisans Tezi.
Uludag Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Anabilim
Dal1 Islam Hukuku Bilim Dal1, 2021.

Onay, Cabir. “Cagdas Bir Fakih Olarak Hayreddin Karaman”. Yayimlanmamis

Yiiksek Lisans Tezi. Sakarya Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, 2010.

Osmani, Muhammed Taki. Fetva Usulii. cev. Emre Yazici. Istanbul: Yasin Yayinevi,
2010.

Ogiit, Salim. “Eb Yasuf”. DIA. (Istanbul: TDV. Yay., 1994), 10/260.
------- . “Edebii’l-Kadi”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1994), 10/408.

------- . “Evzai”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1995), 11/ 546.

207



Ozcan, Azmi. “Sah Cihan”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2010), 38/251.
Ozcan, Tahsin. “Natifi”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2006), 32/438.

Ozdirek Recep ve Ali Hakan Cavusoglu ve Abdiirrezzak Tek. “Siifyan es-Sevri”.
DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2010), 38/23.

Ozel, Ahmet. “el-Alemgiriyye”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 1989), 2/365.

------- . “Ibn Abidin, Muhammed Emin”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1999), 19/292.
------- . “Malik b. Enes”. DIA. (Ankara: TDV Yay., 2003), 27/506.

Ozen, Siikrii. “Ibnii’l-Kasim”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 2000), 21/103.

------- . “Kadilkudat”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2001), 24/77.

------- . “Kadi Siireyh”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2001), 24/119.

------- . “Tercih”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 2011), 40/484.

Oztiirk, Mehmet. “Hazreti Omer’in Ictihatlarinin Fikhi Ilkelerdeki Karsiligina Kisa
Bakislar”. Amasya Universitesi llahiyat Fakiiltesi Dergisi. S. 2 (2014): 75-103.

Pakdemirli, M. Nur ve Abdulhamit Birigsik. “Hint Altkitas1 Geleneksel Ogretim
Kurumlarinda Yiiriitilen Din Egitiminin Gelisim Siirecine Tarihsel Bir
Yaklasim™. Din Bilimleri Akademik Arastirma Dergisi, C. 13, S. 2, (2013): 87-
115.

Pirbhai, M. Reza. “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”. Oxford
Islamic Law Handbook. ed. Anver M. Emon, (online edn: Oxford University
Press, 2019).

Sahib, Molana Mojeeb Ullah. Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen. Lahore: Dyalshankar
Shett Liberary, 1927.

Sandike1, S. Kemal. “Miistahrec”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 2006), 32/111.

Shah, Nasreen Aslam. “Reproductive Choices - Female Bodies, Male Decisions: A
Case Study Of Pakistan”. Pakistan Journal of Women’s Studies: Alam-e-
Niswan. vol. 23, Issue 2, (2016): 1-20.

Sheikh, Samira. “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges
to Mughal Sovereignty”. Journal of the Royal Asiatic Society, Vanderbilt
University, Vol. 28, Issue 3, (2018): 22-?2.

208


https://www.researchgate.net/journal/Journal-of-the-Royal-Asiatic-Society-1474-0591
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/volume/502D72EB3CB7D0D7FE2016553D5CF2F6
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/issue/66438B53706CAF30DD0F2FC0EABAEEC4

Sirr1 Ering vd., “Hindistan”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1998), 18/75.
Sifil, Ebubekir. “Haddad, Ebt Bekir”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 1996), 14/553.

Sirhindi, Imam-1 Rabbani Seyh Ahmet Faruk. el-Mektubat. C. 1. Istanbul:
Mektebetiil Mahmudiyye, 2001.

Siddiqua, Begum Asma. Development of the law of evidence in Pakistan and
Bangladesh with Special reference to Witness Testimony. London: School of
Oriental And African Studies, 1994.

Sakir, Mahmud. Gokteki Yildizlar. ¢ev. Kazim Agcakaya, Mustafa Kasadar vd.
Istanbul: Ravza Yaynlar1, 2007.

Sensoy, Sedat vd. “Serh”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 2010), 38/555.
Sentop, Mustafa. “Miirsidii’l-Hayran”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2006), 32/59.

Senyiiz, Fatima Zehra. “Giinlimiiz Fakihlerinden Halil Giinen¢ ve Fikih Anlayis1”.
Yaymmlanmamis Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Universitesi Sosyal Bilimler

Enstitiisii Temel Islam Bilimleri Anabilim Dali, 2017.

Simsek, Murat. “Bir Hanefi Klasigi: Merginani’nin el-Hidaye’si ve Uzerine Yapilan
Calismalar”. Tiirkiye Arastirmalari Literatiir Dergisi. C. 12,S. 23 (2014): 280-
321.

Tas, Aydin ve Mehmet Ozsenel. “Seybani, Muhammed b. Hasan”. DI4. (Istanbul:
TDV YAY., 2010), 39/38.

Tirmizi. “Ahkam”. 3.
Topgiil, Muhammed Enes. “Kessi”. DI4. (Ankara: TDV Yay., 2019), Ek-2/45.
Topuzoglu, Tevfik Riistii. “Hasiye”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 1997), 16/419.

Tosun, Necdet. “Hint Alt Kitasinin Manevi Mimarlar1”. Derin Tarih Babiirliiler Ozel

Sayst. Ozel Say1 20 (2022), 72-77.

Truschke, Audrey. “Iftiraya Ugramis Bir Babiirlii Sultan1 Alemgir Evrengzib”. Derin
Tarih Babiirliiler Ozel Sayisi. Ozel Say1 20 (2022): 94-101.

Ugur, Yunus. “Ser‘iyye Sicilleri”. DI4. (Istanbul: TDV Yay., 2010), 39/8.

Uzunpostalci, Mustafa. “Burhaneddin el-Buhari”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 1992),
6/435.

209



Uziim, Ilyas - Bekir Topaloglu ve Ferhat Koca. “Mezhep”. DIA. (Ankara: TDV Yay.,
2004), 29/537.

Wadoodi, Mona. “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in
the Fatawa Alamgiri (17th Century India)”. Doctora, University of Manchester,
1992.

Yakut, Esra. “Tanzimat Donemi’ne Kadar Osmanli Hukuku’nda Taziri Gerektiren

Suclar ve Cezalar”. Tiirk Hukuk Tarihi Arastirmalari. S. 2 (Giiz 2006): 25-40.
Yaman, Ahmet. “Kenzii’d-Dekaik”. DI4. (Ankara: TDV Yay., 2022), 25/261.

Yavuz, Yusuf Sevki ve Muhammet Tarak¢i. “Vahiy”. DIA. (Istanbul: TDV Yay.
2012), 42/441.

Yaylali, Davut. “Islam Hukukunda Kazai-Diyani Hikiim Ayirimi”. Dini
Arastirmalar. C. 5, S. 15 (2003): 29-36.

Yazici, Ishak. “Semerkandi, Ebii’l-Leys”. DIA. (Istanbul: TDV Yay., 2009), 36/473.

Yildiz, Kemal ve Tayyip Nacar. “Mir’at-1 Mecelle’de Belirtilen Mecelle
Kaynaklar1”. Islam Hukuku Arastirmalar: Dergisi, S. 20 (2012): 87-105.

Yigit, Ismail. “Omer b. Abdiilaziz”. DIA. (istanbul: TDV Yay., 2007), 34/54.

Zahiriiddin Muhammed Babiir Mirza. Miibeyyen Der Fikih. Haz. Tanju Oral Seyhan.
Istanbul: Cagr1 Yayinlar1, 2004.

Zeydan, Abdiilkerim. Islam Hukukuna Giris. gev. Ali Safak, 12. bs. Istanbul:
Kayihan Yaynevi, 2017.

210



EK: FETAVA-YI HINDIYYE’NIN KiTAPLARI VE BAPLARI

1. Kitabii’t-Taharet: Baplar1 sirastyla soyledir: “Abdest, gusiil, sular ve hiikiimleri,
teyemmiim, mestler iizerine mesh etmek, kadinlara mahsus bazi hdller ve necdset

ve hiikiimleri” seklindedir.

2. Kitabii’s-Salat: Baplart sirasiyla soyledir: “Namaz vakitleri, ezan ve kamet,
namazin sartlary, namazin sifati, imamet, namazda iken hades vaki olmasi, namazi
bozan seyler ve namazin mekruhlari, vitir namazi, nafile namazlar, farz namaza
vetisme, kazaya kalan namazlar, sehiv secdeleri, tilavet secdeleri, hastalarin
namazi, misafirin (yolcunun) namazi, cuma namazi, bayram namazlari, kiisuf

namazi, iStiska (yagmur duast), korku namazi, cenazeler, secdeler”.

3. Kitabii’z-Zekat: Baplari sirasiyla soyledir: “Zekdtin manasi, sifati ve sartlari, otlak
hayvanlarin zekdty; altimin, giimiisiin ve ticaret mallarimin zekati, ogiir toplayan
kimselerin durumu, definelerin ve madenlerin zekdti, zirai mahsullerin ve

meyvelerin zekdti, zekdt verilecek kimseler, sadaka-i fitir” seklindedir.

4. Kitabii’s-Savm: Baplar sirasiyla soyledir: “Orucun tarifi, kisimlari, sebebi, vakti
ve sarti, ramazan hilalini gérmek (riiyet-i hildl), orugluya mekruh olan ve mekruh
olmayan seyler, orucu bozan ve bozmayan seyler, oru¢ tutmamayr mubah kilan
oziirler, nezirler (adaklar), itikaf” seklindedir. Bu baplarin kendi i¢lerinde toplam

otuz iki fash vardir.

5. Kitabii’l-Menasik: Baplar sirasiyla soyledir: “Haccin manasi ve mahiyeti,
farziyeti, vakti, sartlari, riikiinleri, vacipleri, siinnetleri, adabt ve hacct bozan
seyler, mikdtlar, ihram, muhrimin ihramdan sonra yapacag isler, haccin nasil
yapilacagi, umre, hacc-1 kiran ve hacc-1 temettii, hac ve umreye ait cinayetler,
ihramliya avianma yasagi, mikati ihramsiz ge¢mek, ihrami ihrama izafe etmek,
ihsar (hacdan men olunmak), fevdtii’l-hac (hacca yetisememek veya onu bozmak),
baskasinin yerine haccetmek veya hacca bedel gondermek, hacci vasiyet etmek,
hedy (hacda kesilen kurbanlar), nedy ned:ir, nezredilen (= adanan) hac,

Peygamber (s.a.v.) Efendimiz 7 ziyaret .

6. Kitabii’'n-Nikah: Baplar sirasiyla soyledir: “Nikdhin ser T tarifi, sifati, riiknii, sart
ve hiikmii, nikdh hangi sozle sahih olur, hangisi ile sahih olmaz, nikdhlanmasi

haram olan kadinlar, nikdhta velayet, nikdhta kefdet (denk olma), nikah ve diger

211



hususlarda vekalet, mehir, fasid nikahlarla lgili hiikiimler, kélelerin nikdhi,

kdfirlerin nikahi, kasmla ilgili meseleler ”.
7. Kitabti’r-Reda: Baplari sirasiyla “siit emme ve siit emmenin stibtitu” seklindedir.

8. Kitabu’t-Talak: Baplar sirasiyla soyledir: “Taldkin manasi, riiknii, sarti, hiikmii,
vasfi, kisimlart ve talaki vaki olan ve olmayan kimseler, talakin sekilleri,
baskalarina tefviz edilen talak, taldkin sarta baglanmasi, hasta kimselerin taldka,
taldk-1 ric’, ild, huli (muhdlea), zihdr, keffaret-i zihdr, lidn, innet, iddet, hiddd
(kadimin yas tutmasi), nesebin subiitu, hiddne (¢cocuga bakma ve terbiye etme)
hakki, nafakalar”.

9. Kitabi’l-Eyman: Baplar sirasiyla soyledir: “Yeminin manasi, riiknii, sarti ve
hiikmii; yemin olan ve olmayan lafizlar; girmek, durmak ve benzeri fiiller iizerine
vapilan yemin, ¢itkma, gelme ve binme iizerine yapilan yemin; yemek i¢mek ve
benzerleri iizerine yapilan yemin; soz tizerine yapilan yemin; alim-satim, evlenme
ve benzerleri hakkinda yapilan yemin,; hac, namaz ve oru¢ hakkinda yapilan
yemin; elbise giyme ve siislenme hakkinda yemin; dovme, oldiirme ve benzerleri

’

hakkindaki yemin; dirhemler: birbirine vererek heldllesmek hakkinda yemin”.

10. Kitabii’l-Hudtd: Baplan sirasiyla soyledir:  “Haddin ser T manasi, riiknii ve
sart; zina haddi; haddin mahiyeti ve nasil yerine getirilecegi; haddi gerektiren ve
gerektirmeyen cimalar, zinaya sahitlik etme ve bundan dénme; hadd-i siirb (hadd-

i sekr-hadd-i hamr-sarhosluk haddi); hadd-i kazf ve ta 'zir .

11. Kitabii’s-Sirkat: Baplar sirasiyla soyledir: “Hwrsizligin tarifi ve meydana
¢tkmasi, ¢alinmasindan dolayr el kesilecek ve kesilmeyecek seyler, calinan

seylerde meydana gelen degisiklikler, kat-i tarik (vol kesicilik)”.

12. Siyer-Cihad ve Kitabii’s-Siyer: Baplar sirasiyla soyledir: “Siyer ne demektir —
cihadwn tarifi, sarti ve hitkmii, savag nasil yapilir, ordunun sayilmasi, sulh yapma,
emdn verme ve emdni caiz olanlar, ganimetler ve nasil taksim edilecegi,
diismanlarin istilasi, miiste’men (emdn altinda bulunanlar), ostir ve hardc arazi

iki nev’idir, cizye, miirtedlerle ilgili hiikiimler, bagiler .
13. Kitabii’l-Lakit: Bu bapta fasillar yoktur.
14. Kitabii’l-Liikata: Bu bapta fasillar yoktur.
15. Kitabii’l-Ibak: iki fasildan olusmaktadir.

212



16. Kitabii’l-Meftkiid: Bu bapta fasillar yoktur.

17. Kitabii’s-Sirket: Baplar: sirasiyla soyledir: “Sirketin cesitleri, riikiinleri, sartlart,
hiikiimleri ve bunlarla ilgili meseleler, miifaveda sirketi, indn ortakligi, viicuh
sirketi ve a’mdl sirketi, viictih sirketi, fdsid ortaklik, sirketlerle ilgili muhtelif

meseleler”.

18. Kitabii’l-Vakf: Baplar sirasiyla soyledir: “Vakfin tarifi, riiknii, sebebi, hiikmii,
sartlart ve vakifla ilgili sozler, vakfedilmesi caiz olan veya olmayan seyler ve
vakf-1 miisa, mesarif-i vakif (vakif gelirinin sarf edilecegi yerler), vakfin bir sarta
baglanmasi, vakifin vakfi kendi sahsina mesrut kilmasi, vakfin idaresi, kayyimin
vakif ve vakfin gelirinin taksimi hususundaki tasarrufu, vakif gelirini bazilarinin
kabul etmesi bazilarimin kabul etmemesi, hak sahiplerinin bazilarmin o6lmesi,
bazilarimin hayatta olmasi, vakfin idaresi, miitevelli olacak sahista aranilacak
vasiflar, vakifta ddava ve sehddet, vakfiye ile ilgili meseleler, vakfi ikrar, vakfi
haber verme ve vakfi kabul etme, vakfin gasbedilmesi, hasta olan kimselerin
vaptiklart vakiflar, mescid ve mescidle ilgili meseleler, hudud karakollart,
kabristanlar, yollar, sulama igleri ile kabristan ve vakif arazilerde biten aga¢lar,
faydalanilamayan vakiflar, vakiflarin gelirini baska ydne harcama ve kafirlerin

vakfi, vakifla ilgili ¢esitli meseleler”.

19. Kitabii’l-Biiya: Baplan sirasiyla soyledir: “Bey’in tarifi, riiknii, sarti, hiikmii ve
cesitleri, satista akid ve alinan malin hiikmii, icab ve kabul arasinda vaki olan
ihtilaf, bedeli mukabili satilan seyleri teslim almak veya almamak, sarahaten
zikredilmeden bey’a dahil olup olmayan gseyler, aligveriste sart kosulan
muhayyerlik, aligveriste gérme muhayyerligi (hiyar-i rii’yet), aligveriste kusur
muhayyerligi (= hiydar-i ayb), satilmast caiz olan ve olmayan seyler, fisid olan
veya fasid olmayan aligverisin sartlari, caiz olmayan alisverisin hiikiimleri, bey -i
mevkuf (baskasinin iznine bagh aligverig) ve iki ortaktan birinin alisverisi, ikdle
(alisveris akdinin taraflarin rizast ile bozulmast), murdbaha (kar ile satig), tevliye
(kdrsiz, maliyetine satis), vedi’a (maliyetinden asagiya satig), istihkak (satilan
seye hak kazanmak), semen ve miisemmende meydana gelen fazlalik bedeli
noksanlastirma ve bedeli almaktan vazge¢me, babanin, vasinin ve hédkimin kiictik
bir ¢cocugun malini satmasi veya ona mal satin almasi, selem (parayi pesin Verip
mali veresiye almak), karz, istikraz ve istisna, mekruh olan aligverigler ve fasid
olan menfaatler”.

213



20. Kitabii’s-Sarf: Baplart sirasiyla soyledir: “Sarrafligin tarifi, riiknii, hiikmii ve
sartlart, ma’kudiin-aleyhe gére sarf akdinin hiikiimleri, sarf akdinde taraflarin
akidden sonraki tasarruflari hakkindaki hiikiimler, sarf isleminde muhayyerlik
cesitleri, akidlerin hdllerine gore sarf akdinin hiikiimleri, sarf hususunda ¢esitli

meseleler”.

21. Kitabii’l-Kefale: Baplari sirasiyla soyledir: “Kefaletin tarifi, rikiinleri ve sartlari,
kefalet lafizlari, kefaletin kisimlari, hiikiimleri ve bunlarla ilgili konular, kefalette

dava ve husumet, bir seye iki kisinin kefil olmasi, kéle ve zimminin kefaleti .

22. Kitabii’l-Havale: Baplar1 sirasiyla soyledir:  “Havdlenin tarifi, riiknii, sartlari ve

hiikiimleri, havdlenin kisimlari, havdle ve sehddette dava acma”.

23. Kitabii Edebii’l-Kadi: Baplar sirasiyla soyledir: “Edebin manasi, hiikiim verme,
hiikmiin kisimlari, sartlari ve buna dair cesitli meseleler, hakimlik meslegine
girme, hdakimin, hiikiim vermesi i¢in gereken delillerin tertibi, Peygamber (s.a.v.)
Efendimiz zamanminda sahabenin i¢tihadr hususunda dlimlerin ihtilafi, hdakimin
tayini ve azledilmesi, hiikiimdarin hiikiim vermesi, dmir ve hdkimin kendisi
hakkindaki hiikiimleri, hakimin hiikiim vermek icin oturmasi, oturacagi yer ve
bununla ilgili meseleler, hakimin fiil ve sifatlari, hakimin gegimi, hediye alip
almamasi, davete icabet edip etmemesi ve bunlarla ilgili diger meseleler, hakimin
verdigi hiikmiin kesinlik ifade edip etmemesi, verilen hiikmii, vukuundan sonra
sahih olarak iptal eden ve iptal etmeyen seyler, hdkimin, davalimin kapisini
miihiirlemesi, evine baskin yapmast ve bunlarla ilgili meseleler, bir hdkimin kendi
bilgisi ile veya ikiden az sahidle hiikiim vermesi, bir hakimin, hafizasinda olmayan
bir seyi kanun kitabinda bulmasi ve bunu ve dinledigi sahitlerin sozlerini
unutarak hiikiim vermesi, hakimin, verdigi hiikmiin haksiz oldugunu anlayinca
veniden hiikiim vermeye basvurmasi, hdkimin sozleri ve hdkimin yapmasi veya
yapmamast uygun olan seyler, azledilen bir hdakimin hazirladigi dosyadan yeni
hdkimin faydalamp faydalanamayacagi, bir hakimin bilmeden yalanci sahitlerin
sahitliklerine gore hiikiim vermesi, hiikmolunanmin hilafina itikad edilmesi veya
tizerine hitkmolunan hakkinda bazi fetvalar verilmesi hususu, miictehidler
hakkinda hiikiim verme, hakimin hiikmiiniin caiz olup olmadigi hdlleri, cerh ve
ta’dil (sehddeti kabul edilenler ve edilmeyenler), hakimin sehddeti makbul olan
kimseleri, éniinde bulundurup bulundurmamasi, bir hdkimin, diger bir hakime
mektup yazmasi, hakem tayini, vekdleti, veraseti ve alacag: isbat etmek, habsetme

214



ve mulazeme, hakimin, kabul edilen ve kabul edilmeyen hiikiimleri, beyyine
ikamesinden sonra ve hiikiimden once cereyan eden seyler, davalinin dinlenmesi
icin huzurda bulunmasi, beyyinesi ve hakimin hiikmii, vasi ve kayyim tayini ve
vasiyetin hdakim huzurunda isbati, gaibe karsi hiikiim vermek ve hak sahipleri

arasinda beyyine ibrazi, muhtelif meseleler”.

24. Kitabii’s-Sehadet: Baplari sirasiyla soyledir: “Sehddetin tarifi, riiknii, edasinin
sebebi, hiikmii, sartlart ve kisimlari sehddetin tarifi, sahitlerin sorumlulugu,
sahitligin edasimin haddi ve sahitlikten ka¢inma, sahitlik yapmanin sekli ve
sahitlerin dinlenilmesi, sehadeti kabul edilen ve kabul edilmeyen kimseler,
sehadette hudutlara miiteallik meseleler, miraslarda sehddet, dava ve sehddet
arasindaki ihtilaf ve tenakuz, iki sahit arasindaki goriis ayriligi, nefy iizerine
sehddet ve beyyinelerden bir kismimin digerini ortadan kaldirmasi, kiifiir ehlinin

sehddeti, sehddet tizerine yapilan sehddet, cerh ve ta’dil ”.

25. Kitabti’r-Rucu’ ani’s-Sehadat: Baplar sirasiyla soyledir: “Sahitlikten donmenin
manasi, ritknii, sarti ve hiikmii, sahitlerden bir kisminmin sehddetten donmesi,
mallarla ilgili sehddetten donmek, aligveris, hibe, rehin, emanet, odiing, bidda,
miiddarabe ve icare hususlarindaki sahitliklerden donmek, nikdh, talak, duhil ve
hultt  hakkindaki sahitliklerden donmek, tk, tedbir ve kitabet hakkindaki
sahitliklerden donmek, velayet, nesep, dogum ve miraslar hakkindaki sahitlikten
donmek, vasiyet hususundaki sehddetten dénmek, hadler ve cinayetler
hususundaki sehddetlerden donmek, sehddete sahitlik etmekten donmek,

sahitlikten donmekle ilgili ¢esitli meseleler”,

26. Kitabii’l-Vekale: Baplari sirasiyla soyledir: “Vekdletin manasi, ser T agiklamas,
riiknii, sarti, vekalet ifade eden lafizlar, vekdletin hiikmii, sifati ve bunlarla ilgili
meseleler, satin alma hususunda tevkil, bey’a (satisa) vekdilet, icdire ve digerleri
hakkinda vekdlet, rehin hakkinda vekalet, nikdh, taldk ve huli gibi meselelerde
vekdlet, dava, sulh ve benzeri meselelerde vekdlet, iki kisiyi vekil tayin etmek,

vekili vekdletten ¢ikarmak, vekdletle ilgili ¢esitli meseleler”.

27. Kitabti’d-Da‘va: Baplar sirasiyla soyledir: “Davanin ser‘t manasi, riiknii, caiz
olmasimin sartlari, hiikmii, ¢esitleri ve miiddei ile miidded-aleyhin tanimi, sahih
olan davalar ve dinlenmeyen davalar, yemin, karsilikli yeminlesme, baskasini

dava etmeye salih olan ve olmayan kimseler, davayi dinlemesi sart olan ve

215



olmayan kimseler, davadan énce ve hiikiimden sonra meydana gelecek hadiseler,
miiddeinin davasin engelleyen ve engellemeyen seyler, miidded-aleyhin cevap
olan veya olmayan sozleri, davada tenakuzun vaki olup olmamasi, iki kisinin
davasi, hait (duvar) davasi, yol ve suyolu davasi, alacak davasi, vekalet, kefalet
ve havdle davasi, neseb davalari, iStihkak davalari, garirun (aldatict sahsin)

iddiasi, bu konu ile ilgili ¢esitli meseleler”.

28. Kitabi’l-Tkrar: Baplar sirasiyla soyledir: “Ikrarin ser‘? manasi, riiknii, sarti,
cevazi ve hiikmii, ikrar sayilan ve ikrar sayilmayan seyler, ikrarin tekrarlanmasi,
ikrarin sahih oldugu ve sahih olmadigt hdller, mechul ve miiphem olan
hususlarda ikrar, hasta kimselerin ikrarlar: ve diger fiilleri, murisin éliimiinden
sonra vdrisin ikrari, ikrar eden sahisla mukirrun-leh arasindaki ihtilaf, bir
kimsenin, bir yerden bir sey aldigini ikrar etmesi, ikrarda muhayyerlik istisna ve
riicii, bir kimsenin, ‘baska bir sahsin malini eline gecirdigini ikrar etmesi’ ve
‘baska bir sahsin malimin’ diger bir sahsin elinde oldugunu ikrar etmesi, ikrarin
hadle isnadinin sithhatine mani olmast ve ikrarin hiikmiiniin sabit olmasi, sirketin
ikrar edilmesi veya ikrar edilmemesi, bir kimsenin, kendisinin bir baskasi ile ortak
oldugunu ikrar etmesi ve bir kimsenin bir seyin kendisine veya baskasina ait
oldugunu ikrar etmesi, sarih bir ibranin bulunup bulunmadiginin ikrar edilmesi,
ikrah (zorlama) ile yapilan ikrar, nikdh, taldk ve kole dzat etme hususundaki
ikrar, nesep, iimm-i veledlik, dzat etme, kitabet ve tedbir hususlarinda ikrar,
aligveris ve satilan seydeki kusur hususundaki ikrar, miiddrip ve ortagimin ikrari,
vasinin, 6len gsahsin malim aldigimi ikrar etmesi, varisin veya kendisine vasiyet
edilmis bulunulan kimsenin élen sahsin malinin, kendi elinde bulundugunu ikrar

etmesi, katl ve cinayetin ikrar edilmesi, ikrarla ilgili ¢esitli meseleler”

29. Kitabii’s-Sulh: Baplar sirasiyla soyledir: “Sulhun ser T manasi, riiknii, hiikmii
sartlart ve nevileri, borg¢la ilgili sulh ve bu sulh bedelini ayni mecliste veya baska
mecliste almaya taalluk eden meseleler, mehir, nikah, huli, talak, nafaka ve
siiknd hususlarinda sulh, emanet, hibe, icdre, miidarabe ve rehin hususlarinda
sulh, gasb, sirkat, ikrah ve tehdit gibi durumlarda yapilan sulh, ¢alisanlarin
vaptigi sulh, bey (aligveris) ve selem hakkinda sulh, sulhta muhayyerlik ve malin
kusuru dolayistyla yapilan sulh, kélelik ve hiirriyet davalarinda yapilan sulh, akar
konusunda yapilan sulh ve bununla ilgili meseleler, yeminle ilgili olarak yapilan

sulh, kan dokme ve yaralama hususlarinda yapilan sulh, atiyye hususunda yapilan

216



sulh, baska bir sahis adina yapilan sulh, miras ve vasiyet hakkinda, varis ve
vasinin yaptigr sulh, miikdteb ve ticaret yapmasina izin verilmis olan kolenin
yvaptigi sulh, zimmi ve harbinin yaptigi sulh, davaci veya davali sahisla sulh yapip
sonra da onun iptalini isteyen kimselerin ikame ettikleri beyyineler, ikrara taalluk
eden sulh meseleleri, sulh bedelinin nasil tasarruf edilecegi hususunda

anlasmadan sonra ortaya ¢ikan meseleler, sulh konusu ile ilgili ¢cesitli meseleler”.

30. Kitabii’l-Midarabe: Baplarn sirasiyla soyledir: “Miiddrabenin manasi, riiknii,
sartlart ve hiikmii, kar belirtilmeden caiz olan ve caiz olmayan miiddrabe ve
miiddrabede caiz olan ve caiz olmayan sartlar, malimin bir kismini, miidarabe
olarak verip diger bir kismini vermeyen kimsenin durumu, miidaribin -harcama
yontinden- sahip olup olmadigi yetkiler, miiddrabe malin (sermayeyi-ortaklik
i¢in) iki kisiye vermek, miiddribe karsi ileri siiriilen sartlar, miiddribin, bir baska
sahst miidarabe ortagi yapmasi, miidarabede murdbaha, miiddrabe malini
karsilik gostererek bor¢ almak, hiydaru’l-ayb ve hiydku’r-rii’yet, pespese verilen
iki miidarabe malimi birbirine katma ve miidarabe malint baska bir mala katma,
miidaribin nafakasi, miidarabe mali olan bir kéleyi dzat etmek, onu miikdteb
yvapmak veya miiddrabe mali olan bir cariyenin timm-i veled oldugunu iddia
etmek, miidarabe malimin satin almadan once veya satin aldiktan sonra zayi
olmasi, miidaribin, miiddrabe malini inkdr etmesi, kdrin taksim edilmesi, miiddrip
ile mal sahibi veya iki miidarip arasindaki ihtilaf, miidaribi azletmek ve onu
hiikiim vermekten menetmek, miidaribin o6liimii ve onun hastaligt esnasindaki
ikrari, miidaribin kélesinin isledigi cinayet ve ona karsi islenen cinayet,
miiddrabede siif*a, Miisliiman ile bir kdfir arasindaki miiddrabe, miidarabe ile

ilgili cesitli meseleler”.

31. Kitabii’l-Vedia: Baplar sirasiyla soyledir:  “Emanet biwrakma ve vedianin
manasi, riiknii, sartlart ve hiikmii, emaneti baskasinin elinde muhafaza etmek,
emanette muteber olan ve muteber olmayan sartlar, emanetin zayi olmast hdlinde
emanet birakilan sahsin bunu odeyip Odemeyecegi, emanetin bilinmemesi
(meghiiliyeti), emanet birakilan seyi geri istemek ve emanetin baskasina
verilmesini emretmek, emaneti geri vermek, emaneti veren veya alan sahsin ayni
kimse olmamasi, emanet hususunda vaki olan ihtilaf ve bu konudaki sehddet,

emanet konusunda cegsitli meseleler”.

217



32. Kitabii’l-Ariyet: Baplar sirasiyla soyledir: “Arivetin manasi, riiknii, sartlar
nevileri ve hiikmii, ariyet akdini gerceklestiren ve gerceklestirmeyen lafizlar,
ariyet alan sahsin, menfaatine sahip oldugu veya sahip olmadigi driyet
hakkindaki tasarrufu, miisteirin driyet sartina muhalefeti, ariyet alan sahsin, zayi
olan ariyeti odeyip odemeyecegi, driyeti geri vermek, driyetin geri verilmesi ve
buna mani olunmasi, driyet konusunda ihtilaf ve bu hususta sahitlik yapmak,

ariyet konusunda cesitli meseleler”.

33. Kitabi’l-Hibe: Baplar sirasiyla soyledir: “Hibenin manasi, riiknii, sartlari,
nevileri, hiikmii hibe manasina gelen sozler ve hibe lafzi yerine gegcen ve
ge¢meyen lafizlar, caiz olan ve caiz olmayan hibeler, helallesmekle ilgili
meseleler, alacakli sahsin, alacagr olan seyi bor¢lu sahsa bagislamasi, hibeden
donmek ve hibeden dénmeye mani olan veya olmayan hdller, bir kimsenin, kiiciik
¢ocuguna bagista bulunmasi, hibede ivaz (karsilik) vermenin hiikmii, hibe icin
sart kosmanin hiikmii, vahib ile mevhiibiin-leh arasindaki ihtilaf ve bu husustaki
sehadet, hastamin yaptigi bagis (marizin hibesi), hibe konusunda muhtelif

meseleler, sadaka”.

34. Kitabii’l-Icare: Baplar sirasiyla soyledir: “Icdrenin manasi, riiknii, lafizlart,
sartlar, gesitleri, hiikmii, icdre akdinin keyfiyeti ve sifati, iicretin ne zaman lazim
olacagi, miilk ve baska seyden buna taalluk eden seylerin beyami, icdire akdinin
vaki oldugu vakitler, ecirin, iicretteki tasarrufu, icdrede muhayyerlik ve bunun
sartlar, iki sarttan biri ile veya iki yahut daha c¢ok sartla yapilan icare,
miiste cirin icaresi, lafizsiz icare akdi yapmak ve icareye miindfi bir seyin
bulunmamasina ragmen icdare akdinin yapilmasi, ecirin isi birakmasi halinde
teslim edip etmeyecegi seyler, cocuk bakicisimin iicreti, hizmet icin isti’car
(ticretle adam tutmak), icarenin taksim edilme gekli, miiste’cirin, kiraya tuttugu
seyi sahibine vermesine taalluk eden meseleler, sahih bir icare yaptiktan sonra bu
icdreyi yenilemek ve icarede artis yapmak, icdrede caiz olan ve olmayan seyler,
icdarede siiyu meseleleri ve taat, medsi ve mubah fiiller i¢in isti’car, miiste cir ve
dcirin yapmalart icap eden, iki ortak arasinda cereyan eden icare ve iki ecirin
isti’car1, oziir sebebiyle icdrenin feshi, icdarede ozriin salih olup olmayacagi ve
icdrenin feshine taalluk eden hiikiim bulunup bulunmadig, elbise, emtia, zinet
esyasi, gocebe cadirt ve benzerlerini icarlama, miiste’cire teslim edilmesi

gerekmeyen icdre, miiste cirin menedildigi ve dcirin menedilmedigi tasarruflar,

218



hamam ve degirmen icarlamak, dcir ve ma ‘kiidiin-aleyhe kefalet, dcir, miiste cir
ve sahitler arasinda meydana gelen ihtilaf, binmek igcin hayvan icarlamak,
muhalefet, istimal, ziya telef ve benzeri hdllerde tazminat meseleleri, has ve
miisterek ecirin hiikmii, icdrede vekil tayin etme, Buhara’'da yapilan uzun siireli

icdre, ig tizerine isti’car ve istisna, icare hakkinda muhtelif meseleler”.

35. Kitabii’l-Miikateb: Baplar sirasiyla soyledir: “Kitdbetin manasi, riiknii, sarti ve
hiikmii, fdsid olan kitdbet, miikatebin yapmasi caiz olan ve caiz olmayan isler,
miikdtebin, bir yakin akrabasini, cariye olan karisini veya bir baskasini satin
almasi, bir miikdatebenin efendisinden dogum yapmasi, bir miikdtebenin
efendisinin iimm-i veledi veya miidebberesi olmasi, bir miikatebenin hastalanmast,
baska bir kimsenin bir kéleyi miikdateb yapmasi, miisterek bir kélenin kitdbeti,
miikdtebin aczi ve oliimii, efendinin oliimii, kolenin efendisine veya efendinin

kolesine karst sug islemesi, kitdbetle ilgili ¢esitli meseleler”.

36. Kitabii’l-Vela: Baplar sirasiyla soyledir: “Veld-yr ataka (dzat etme velasi), vela-

vi miivdldt, veld hakkinda cesitli meseleler”.

37. Kitabii’l-Ikrah: Baplar sirasiyla sdyledir: “Ikrahin manasi, cegitleri, sartlart ve
hiikiimleri, ikrah karsisinda yapilmasi heldl olan veya helal olmayan seyler, telcie

akidleri ile ilgili meseleler, ikrahla ilgili ¢cesitli meseleler”.

38. Kitabii’l-Hacr: Baplar sirasiyla soyledir: “Hacr nedir, sebepleri nelerdir, fisid

olan hacr, borg sebebiyle hacr’.

39. Kitabii’l-Me’zun: Baplar sirasiyla soyledir: “Kéleye, ticaret igin izin vermek ne
demektir, iznin riiknii, sarti ve hiikmii nedir, ticarete izin sayilan veya sayilmayan
haller, izinli kélenin, bir seye malik olup olamayacag, izinli kélenin bor¢lanmasi
ile ilgili meseleler, mezun bir kélenin, ticaretten menedilmesi ile ilgili meseleler,
izinli kolenin veya sahibinin borg¢ ikrari, iki kiginin ortak bulundugu bir koleye
sahiplerinin veya onlardan birinin izin vermesi, mezun bir kole ile efendisi
arasindaki ihtilaf ve bu husustaki davalar, mezun, mahcur sabi ve bunak kimseler
hakkinda sehddet, izinli kolenin fdsid satist ve izinli kole ile sabinin aldanmalar
veya aldatmalari, izinli kolenin isledigi ve ona karst islenen cinayetler, sabi ve

bunaga ticaret izni verilmesi, ticarete izin ile ilgili ¢esitli meseleler”.

40. Kitabii’l-Gasb: Baplari sirasiyla soyledir: “Gasbin manasi, hiikmii ve gasbla ilgili

diger meseleler, magsiibun, gasip veya bir baskasi tarafindan tegayyiir edilmesi,

219



helak edildigi halde, tazmin edilmesi gerekmeyen seyler, gasbda, tazminatin
mahiyeti ve keyfiyeti, gasbedilen bir malin, baska bir mala katilmasi veya
karismasi, magsibiin-minhin, magsibu, gasibdan geri almasi hdlinde tazminat
gerekip gerekmeyecegi, gasb hakkinda dava, magsiibiin-minhle gasib arasindaki
ihtilaf ve gasb hususunda sehddet, gasibin, magsibdan faydalanmasi, gasbedilen
seyi telef etmek, gasbedilen araziye bir sey ekip dikmek, magsib bir kolede
meydana gelecek noksanligi gasibin odemesi, magsibu, gasibdan bir baskasinin
gasbetmesi ve gasbedilen seyi emanet birakmak, hiir, miidebber, miikateb veya

timm-i veled olan bir sahsin gasbedilmesi, gasb hususunda ¢esitli meseleler”.

41. Kitabii’s-Stif'a: Baplan sirasiyla soyledir: “Siif*anin manasi, sarti, sifati ve
hiikmii, siif ‘anin mertebeleri, siif‘a talebi, sefi, satilan seyin tamaminda veya bir
kisminda hak sahibi olmasi, siif‘ada davalagma ve hiikiim, gefileri olan bir yerin
satilmasi, miisterinin, bir yerde ve oraya bitisik yerlerde siif‘a bulundugunu inkar
etmesi, satin alan sahsin siif‘a hakki bulunan bir yerde tasarrufta bulunmasi,
stif*a hakki sabit olduktan sonra onu iptal eden ve etmeyen seyler, sefi, miisteri ve
satict arasindaki ihtilaf ve siif*ada sehddet, siif*ada vekil tayin etmek, vekilin
stif ayt teslim etmesi ve bununla ilgili meseleler, kiiciik ¢ocugun siif“asi, ivaz ile
satilan siif‘amin hiikmii, siif‘ada satisin feshi ve ikalesi ve bunlarla ilgili haller,

ehl-i kiifriin siif “as1, hastanmn siif“asi, siif “a ile ilgili ¢esitli meseleler”.

42. Kitabii’l-Kismet: Baplar sirasiyla soyledir: “Taksimin manasi, sebebi riiknii,
sarti ve hiikiimleri, taksimin nasil yapilacagi, taksim edilebilen veya taksim
edilemeyen gseyler ve taksim edilmesi caiz olan veya caiz olmayan seyler,
zikredilmedigi hdlde taksime ddhil olan veya dahil olmayan seyler, taksimden
riicii etmek ve kura cekmek, taksimde muhayyerlik, taksim edilmesi, baskasina
karsi gecerli olan ve gegerli olmayan seyler, terekenin taksim edilmesi, bu
taksimden sonra olenin veya kendisine vasiyet edilen gahsin bor¢lu ¢ikmasi
hdlinde varisi veya terekedeki belirli bir seyi dava etme, taksimde aldatma, i¢inde
baskasinin hakki bulunan bir seyin taksimi, taksimde yapilan yanhslik davast,
miihdyee (menfaatin taksim edilmesinde sira tutma nobetlesme) miihdyee nedir,

taksim hususunda cesitli meseleler”.

43. Kitabii’l-Miizaraa: Baplar sirasiyla soyledir: “Miizdaraamin (zirai ortakligin)
mesruiyeti, manasi, rikni, caiz olmasimin gsartlari, hiikmii ve mahiyeti,
miizaraamn ¢egitleri, miizaraadaki sartlar, tarla veya hurmalik sahibinin,

220



kendisinin ¢alismaya baslamasi, bir yeri ziraat¢inin, bir baskasina miizdaraaten
Vermesi, miizdaraada muamelenin sart kosulmasi,  miizdraada ihtilaf, zirai
ortaklikta tarla veya hurmalik sahibi ile c¢iftci ve amilin hisselerinin
fazlalastirilmasi, arazi sahibinin 6lmesi veya ziraat vaktinin ge¢mesi halinde ekili
sey bakliyat veya hurma olursa, bu durumda meydana gelecek meseleler akid
miiddeti tamam olmadan, ¢iftci veya is¢i oliirse ne olur ve ziraat icin yapilan bazi
masraflar, bir araziyi, ortaklardan birinin veya bir gasibin ekmesi, ekmesi icin bir
ortaga verilmis bulunan bir yerin satilmasi, muamele ve miizaraanmin feshinde
oziir, ¢iftci veya is¢inin oliimii halinde yaptigi zirai isler bilinmiyorsa durum ne
olur, hastamin miizdraa ve muamelesi, miizaraa ve muamelede rehin, miizaraa ve
muamele ile birlikte bir kéleyi dzat etmek veya miikdteb kilmak, miizdraa ve
muamele karsiginda tezevviic, hulii ve kasten adam dldiirmekten dolayr sulh
vapmak, miizdaraa ve muamelede vekdlet, ciftciye tazmin ettirilecek gseyler,
miizaraa ve muamelede kefalet, koleye sabinin miizdraasi, tarla sahibi ile ¢iftci
arasindaki ihtilaf, sézlesme olmadan bir araziyi ekmek, miizaraa ve muamele

hususunda cesitli meseleler”.

44, Kitabti’l-Muamele: Baplar: sirasiyla soyledir: “Muamelenin manasi, sartlari ve

hiikiimleri, muamele hususunda cesitli meseleler”.

45. Kitabli’z-Zebaih: Baplan sirasiyla soyledir: “Hayvan kesmenin riiknii sartlari,
hiikmii ve nevileri, etleri yenen ve yenmeyen hayvanlar, bogazlama hususunda

cesitli meseleler”.

46. Kitabii’l-Edhiyye: Baplar sirasiyla soyledir: “Kurbanmin manasi, riiknii, sifati,
sartlart, hiikmii ve kurbanin kime vacip olup kime vacip olmadigi, adak ve adak
mahiyetindeki kurbanlarin vacip olmasi, kurban kesmenin vakti, kurban kesme
hususunda mekan ve zamana taalluk eden meseleler, kurban olarak kesilebilecek
hayvanlar, kurban hususunda miistehap olan seyler, baskasinin yerine kurban
kesmek ve baskasinin kurbanint kendi adina kesmek, kurbanda ortakliga taalluk

eden meseleler, kurban hususunda cesitli meseleler”.

47. Kitabii’l-Kerahiyyet: Baplan sirasiyla soyledir: “Haber-i vahidle amel etmek,
amelde zann-: galip, babasini veya bir yakinini oldiiren bir sahst goren kimsenin
ne yapacagi, namaz, tesbih, Kur’an okumak, zikir ve dua ile ilgili mekruhlar ve

Kur’an okurken sesi yiikseltmek, mescid, kible, mushaf, para ve kagit iizerine

221



Kur’an’dan bir sey veya Allahu Tedld nin isimlerinden birini yazmanin dddabt,
miisabaka, selam vermek ve aksirana tesmit, bir kimsenin bakmasinin ve
dokunmasinin heldal oldugu veya helal olmadigi seyler, giyilmesi mekruh olan
veya mekruh olmayan elbiseler, altin ve giimiis kullanmak, altin veya giimiis kasik,
vemek yemekle ilgili mekruhlar, hediyeler ve ziyafetler, bir kimsenin seker, para
ve benzeri seyleri sa¢masi, zimmet ehli ve onlara yénelik hiikiimler, calisip
kazanmak, kazang cesitleri, kabir ziyareti ve mezarlikta Kur'an okumak, sarki
soylemek, eglenmek, diger giinahlart iglemek ve emr-i bi’l-ma ‘ruf, tedavi olmak,
ila¢ kullanmak, azl ve cocuk diistirmek, tedavi olmak, siinnet olmak, enemek,
tirnaklart kesmek, biyigi kisaltmak, bast tiras ettirmek, kadimin basimi tiras
ettirmesi, sagint kestirmesi ve peruk taktirmasi, siislenmek ve hizmetgi edinmek,
erkeklerin sa¢ ve sakal boyamasi, insan ve hayvanlarin ameliyat edilmesi ve
hayvanlar1 oldiirmek, cocuklara isim koyma, lakap verme ve akika kurbani,
giybet, haset, nemime ve bir kimseyi menetmek, hamama girmek, baskasinin istegi
tizerine alisveris yapmak, yola ¢ikacak bir kimseyi ana-babast veya baska bir
sahis menedebilir mi veya bir koleyi efendisi, bir kadini, kocasi, yola ¢ikmaktan
menedebilir mi, odiing vermek ve bor¢ vermek, hiikiimdarlara gitmek, onlara
tevazuda bulunmak, ellerini opmek, baskalarimin ellerini opmek, bir erkegin

digerinin yiiziinii opmesi, ortak esyadan faydalanmak, ¢esitli meseleler”.

48. Kitabii’t-Taharri: Baplar sirasiyla soyledir: “Taharrinin manasi, riiknii ve sarti,
zekat hakkinda taharri, elbise, deri ve kaplar hakkinda taharri, taharri hususunda

cesitli meseleler”.

49. Kitabii’l-Ihyai’l-Mevat: Baplan sirasiyla soyledir: “Arz-1 mevdtin manasi, arz-1
mevdtta hiikiimdarin tasarrufa yetkili olup olmadigi, arz-1 mevatin miilkiyete

gecmesi ve kanal kazmak ve mevcut bir kanalr tamir etmek”.

50. Kitabii’s-Surb: Baplari sirasiyla soyledir: “Surb’un manasi, riiknii, sarti ve
hiikmii, su hakkini satmakla ilgili meseleler, sulardan faydalanma sekilleri,
sulama hakki ile ilgili davalar ve bununla ilgili beyyineler, sulama hakkinda

cesitli meseleler”.

51. Kitabi’l-Esribe: Baplar sirasiyla soyledir: “Esribe ne demektir, icki yapilan
seylerin mahiyeti, icilecek seyler hakkinda c¢esitli meseleler, sarhosun

tasarruflart”.

222



52. Kitabii’s-Sayd: Baplar sirasiyla soyledir: “Av nedir, avin hiikmii ve hikmeti,
avlanan seye malik olmak, avlamanmin sartlari, avin sartlari, kesilmesi gereken

veya gerekmeyen av hayvanlari, balik avi, avla ilgili ¢esitli meseleler”.

53. Kitabii’r-Rehn: Baplarn sirasiyla soyledir: “Rehin ne demektir, rehnin riiknii,
sartlart ve hiikmii nedir, rehin biwrakilmasi caiz olan veya caiz olmayan seyler,
vasinin ve babamin rehin birakmasi, bir seyi adil bir kimsenin yanina rehin
birakmak, rehin birakilan seyin zayi olmast hadlinde tazmin edilip edilmeyecegi,
rehin birakilan seye yapilan masraflar, rehin alan kimse ile rehin arasindaki
miinasebet, rehin veren sahsin verdigi rehni arttirmasi, bor¢ odenince rehnin
teslim edilmesi, rdhin veya miirtehinin rehin birakilan seyde tasarrufu, rehin
hakkinda ihtilaf ve bu husustaki sehddet, altin veya giimiigii giimiis karsiliginda
rehin bwrakmak, rehinle ilgili c¢esitli meseleler, rehinle ilgili davalar ve

husumetler”,

54. Kitabi’l-Cinayat: Baplart sirasiyla soyledir: “Cinayetin tarifi, ¢esitleri ve
hiikiimleri, kisdsen éldiiriilecek ve oldiiriilmeyecek olan kimseler, kisas hakki kime
aittir, kisas fi’l-etrdf (nefsin haricinde, uzuvlarda kisas), katl hakkinda sehddet ve
ikrar, katilin davaci veya cinayet sahibini tasdiki yahut tekzibi, katlden dolayi sulh
ve af ve bu hususlarda sehddet, oliim hdlinde neye itibar edilecegi, diyetler,
cinayeti emretmek ve sabilerle ilgili meseleler, cenin (ana karmindaki bebek), yol
tizerine duvar, hela ve benzeri seyler yapimasindan dolayt meydana gelen
cinayetler, hayvanlarin isledigi veya hayvanlara karsi islenen cinayetler, kélelerin
cinayetleri, kolelere karsi islenen cinayetler, kasame (yeminlesme), dkileler,

cinayetler hususunda c¢egitli meseleler”.

55. Kitabii’l-Vesaya: Baplar sirasiyla soyledir: “Vasiyetin manasi, vasiyetin caiz
Olmasimin garti, caiz olan ve caiz olmayan vasiyetler, vasiyetten riiclinun miimkiin
oldugu ve miimkiin olmadig1 haller, vasiyet sayilan veya sayilmayan lafizlar,
kimlerin vasiyetinin caiz olup kimlerinkinin caiz olmadigi, malin iigte birini
vasiyet etmek, bir kimsenin, oglunun veya kizimin hissesini vasiyet etmesi, malin
ticte birinden fazlasini veya noksanmini vasiyet etmek, vasiyete varislerin izin
vermesi veya vermemesi yahut vasiyete varislerden bir kisminin izin verip bir
kisminin ise izin vermemesi, bir ogulun hasta olan babasinin vasiyetine izin
vermesi, bir ogulun babasinin veya kendisinin bor¢lu oldugunu ikrar etmesi ve
hangi borcu dédemeye once baslanacagi, maraz-1 mevtte kéle dzat etmek, mehabet

223



ve hibe, akrabaya, ev halkina, komsulara, birinin ogluna, yetimlere, kélelere, ilim
ehline, hadisgilere ve digerlerine vasiyet etmek, meskeni, kélenin hizmetini,
agacin meyvesini, kolenin gelirini, bag ve bahgenin gelirini, arazinin gelirini ve
bunlara benzer seyleri vasiyet etmek, bir zimminin ve bir harbinin vasiyet etmesi,

vasi ve onun sahip oldugu haklar, vasiyet hususunda yapilan sehddetler”.

56. Kitabti’l-Mehadir ve’s-Sicillat: Baplart sirasiyla soyledir:  “Mahkemelerde
davalarla ilgili kayitlar ve sicil defterlerinin tutulmasi, mutlak borcun ispati
hususundaki davada kayda gecirilmesi (mahkeme defterine yazilmasi) icin
gereken seyler, bir oliide bulunan alacakla ilgili davada kayda gegirilmesi
gereken seyler, nikdahla ilgili davada kayda gegirilmesi gereken seyler, bir sahsin,
“vaminda bulunan bir kadinin, kendisinin nikdhlis1 oldugunu” iddia etmesi ve
kadinin da bunu ikrar etmesi ile ilgili davada kayda gecirilmesi gereken seyler,
bir kadimin, olen kocasinin terekesinde mehrinin bulundugu davasinda kayda
gecirilmesi gereken seyler, babasini vekil kilarak nikdhlanan bir kadinin mehr-i
mislini ispat davasinda kayda gegirilmesi gereken seyler, babasini vekil kilmadan
nikdhlanan bir kadinin mehr-i mislini ispat davasinda kayda gegirilmesi gereken
seyler, mutamn ispati hususundaki davada mahkeme defterine yazilmas: gereken
seyler, halvet halini ispat davasimin kaydi, hiirmet-i galizanmin ispati davasinda
kayda gecirilmesi gereken seyler, kadin dava etmedigi hdlde sahitlerin ii¢ taldka
sehddet etmeleri sebebiyle hiirmet-i galiza meydana gelmesi davasinda kayda
gecirilmesi gereken seyler, gaib koca iizerine hiirmet-i galizanmin tespiti
hususundaki davanmin kayd:, nafakadan acz sebebiyle kari-kocanin arasinin
ayriimast davasimin kaydi, nikahlayacagr her kadini bosamaya yemin eden bir
sahsin bu yeminini bozmasi ile ilgili davanmin kaydi, nnet (cinsi iktidarsizlik,
gligstizliik) sebebiyle ayrilma davasimin ispatinda kayda gecgirilmesi gereken
seyler, nesebin tespiti ile ilgili davada kayda gecirilmesi gereken seyler, azat
edilen bir kélenin veldsi davasinda kaydedilmesi gereken seyler, usibetin (baba
tarafindan akrabaligin) ispati davasinda kayda gegirilmesi gereken seyler, bir
kimsenin aslen hiir oldugu hakkindaki davada tutulmasi gereken kayit, elinde kéle
bulunan sahsin onu dazat ettigi hususundaki davada kayit, kélesi yaninda bulunan
bir kimsenin bu kolesinin baskast tarafindan azat edilmesi davasimin kaydl,
koleligin ispati davasinda kayda gecirilecek seyler, timm-i veled ve miidebberligin

ispati davalarinda kayut, kazf haddinin ispati davasinda kayut, sirkat (hirsizlik)

224



davasinda tutulmasi gereken kayit, inan ortakligi davasinda kayda gecirilmesi
gerekli seyler, vakfiyenin ispati davasinda kayda gecirilmesi gereken seyler,
hudutlu bir miilkiin ispati davasinda kayda gegcmesi gereken seyler, babadan
miras kalan bir evin ispati davasimin kaydi, bir menkuliin mutlak miilk oldugu
davasinda kayit, sahibinden satin alinan bir akarin miilk olmasi davasinda kaynt,
baska bir yerden gelip hakki olan yiik hayvanmimin bedelini almak igin miiracaat
eden sahsin tescil ispati davasimin kaydi, kisasin ispati davasimin kaydi, diyetin
ispati davasinin kaydi, kazfin ispati davasinda kayit, bir sahsin vefati ve
miindsaha ile verasetin ispati davasinin kaydi, babadan miras kalan ev davasinin
kaydi, vasiyetlerin ispati davasinda tutulmasi gereken kayit, yetimin buliiga
erdiginin ispati davasinda kayit, yoksulluga diisiip iflas eden bir sahsin bunu ispat
hiikiim meclisinde disari ¢ikmayan ortiilii bir kadini dava eden bir kimsenin
talebini, bu kadimin reddi davasimin ispati hususunda tutulmas: gereken kayut,
kitabii’l-kadi ile’l-kadi (kitdb-1 hiikmi) yoluyla gaibe karsi alacak davasinda
kayda gecirilmesi gereken seyler, kitab-1 hiikmi ile hudutlu bir miilkiin tespiti
davasinda kayit, sermaye ve miiddrabe davasinda kitab-1 hiikmi ile beyyine
ikamesinin kaydi, varise karsi miidarabe mali davasimin kaydi, hayvan alim
satiminda inan ortakhigim kitab-1 hiikmi ile ispat hususunda kayit, bir davanin
kitab-1 hiikmi ile ispati, bir hiikmiin, hakimin kdtibi tarafindan tescil edilmesi,
sif‘a davasimin kaydi, miizdraa davasumin kaydi, icareyi ispat davasimin kaydi,
vasiligi kabul etmek, kiiciik cocugun alacag terekenin taksimi icin kayyim tayini
ile ilgili kitab-1 hiikmi, kéylere hakem tayin etmek, nikahin kitab-1 hiikmi ile diger
bir hakime bildirilmesi, hakimin nahiyelerdeki hakemlere gonderdigi yazi, hakim
tarafindan vakif bir yer icin hakeme yazilan yazi, bir gaibin bor¢lanmasina izin
istemek icin yazilan yazi, kadinlarin nafaka talebi hakkindaki yazi, sahitlerin
durumu ile ilgili olarak miizekkiye yazilan gizli yazi, hiikmi izinle kii¢iik ¢cocuk icin
akar davasimin kaydi, bir kadimin olen kocasinin varisine karsi agtigr miras
davasimin kaydi ve bu varislerin kadina karst sulh davalari, bilinmeyen emanet
davast hakkinda kayit, ortaklik malimin sermayesinin Mekke dinarlar: oldugu
davasimin kayda gegirilmesi, malin iicte birini vasiyet davasimin kaydi, kefalet
davasinda kayit, mehrin tazmin edilmesi davasinda kayit, ayrilik vukuundan

dolayt askida kalan mehre kefalet davasimin kaydi, baskasinin elinde bulunan

225



arazinin bir kismimin miilkiyetini iddia etmenin kaydi, bir kimsenin bir yerde
hissesinin bulundugunu iddia etmesinin kaydi, bir kimsenin babasindan bir yeri
satin aldigi iddiasimin kaydi, cariyelik davasinda cariyenin davayt reddini kayt,
davalimin 1tk davasim reddi davasimin kaydi, def-i davada davaly reddin kaydi,
miras davasi davalimin reddi hakkinda kayit, varis tarafindan miras olan yer
davasint def davasimin kaydi, davalinin dzat davasi ile beraber veraset davasini
reddinin kaydi, miras davasinin kaydi, siif‘a davasinin kaydi, uzun siireli icare
davasinin kaydi, feshedilmis icdre bedeli davasinin kayd, icire davasinin ve icara
verenin miiste’ciri dava etmesinin kaydi, feshedilmis icdre bedelinden kalan
kismin dava edilmesi, icara verenin oliimii sebebiyle fesholan icdare bedeli
davasimin miiste’cirin vdrisleri tarafindan defi davasimin kaydi, kéleyi tarif
davasimin kaydi, Semerkant hdkiminin ndibinin hiikmii tescil ve reddetmesinin
sekilleri, kole icarlama davasinin kayd, sulh ve ibra yazisi, varislerden miidarabe
mali isteme davasimin kaydi, tiiketilmis belirli bir malin kiymetini dava etmenin
kaydi, bugday davasinin kaydi, haksizlikla alinan ve tiiketilen dirhemler davasinin
kaydi, bedel davasimin kayd, vekilin emaneti miivekkiline vermis olmasi davasinin
kaydi, bir kimsenin elinde bulunan bir yeri “babasindan satin aldigint” iddia
eden kadinin davasinin kaydi, nebati yag bedeli davasinin kaydi, malin iigte birini
vasiyet etme, bir kadina karsi nikdh davasinin kaydi, bir devenin sahibini tespit
davasimin Merv sehrinde yapilan tescilini ret, malin iicte birine vasil olma
durumunu ispat davasimin tescili, vakfiyeyi ispat davasimin tescili, davacinin, -
satmasi i¢in- davalrya gonderdigi bir seyin bedeli davasimin kaydi, esegin
miilkiyet davasimin kaydi, kocast tarafindan yeminle bosanan bir kadinin
mehrinden kalan alacagini babasinin talep etmesi davasimin kaydi, degirmen
icarlama davasimin kaydi, iicreti belirli icdre davasimn kaydi, bir cariyeye hak
sahibi olma davasinin kayd, istihkaki ispat ve bedelini almak icin bir seyin
belirlenmis olan bedelini talep davasinin kaydi ve bu davanin reddi, davacinin
alisverisle ilgili senedinin reddedilmesi, cinsi, nevi ve sifati muhtelif olan esya
davasinin kaydi, erkek deve ile ilgili davanin reddi, bag ¢ubugu ile ilgili davada
davacimin senedinin reddi, kocasina karsi mal davasinda bulunan bir kadinin bu
davasim ret, Seyhiilislam Ali es-Sagdi’ye arzedilen bir dava, kirimis bakir
davasinda senedin reddi, huzurdaki davacimin dedesinin isminin bir kadinin,

kocasimin varislerine karsi mehir bakiyesi iddiasinda bulunmasi: davasimin icinde

226



mal ikrart bulunan ilamin reddedilmesi, iki kiginin ortak bulundugu bir cariyenin
mehri davasinin kaydi, sabinin (kiigiigiin) davasint reddetmek, icinde dava
bulunan ilam ve bu ilamin reddedilmesi, tazminat davasimin reddi, def-i def
davasimin reddi hakkinda kayit, hiirriyeti ispat davasinin Hdrizm den tescili ve
reddi, tescili yazinin sonuna arzetmek, vakfiye davasinda tescili arz, aslen hiir

olma davasimin tescilini arz”.

57. Kitabii’s-Stirtt: Baplarn sirasiyla soyledir: “Hily ve siydt (insan ve hayvanlarin
sekil ve sifatlari), nikdhla ilgili yazismalarda bulunmast sart olan hususlar,
taldkla ilgili yazilarda bulunmast sart olan hususlar, kole dzat etmekle ilgili
vazilarda bulunmast sart olan hususlar, bir kole miidebber kilinirken yazilmasi
sart olan hususlar, bir cariyenin itimm-i veled edilmesi ile ilgili yazilarda
bulunmas: sart olan hususlar, bir kéleyi miikdteb kilmakla ilgili yazilarda
bulunmasi sart olan hususlar, miivaldtla ilgili yazilarda bulunmas: sart olan
hususlar, satin alisla ilgili yazilarda bulunmasi sart olan hususlar, selem akdi ile
ilgili yazilarda bulunmasi gart olan hususlar, siif*a hakki ile ilgili yazilarda
bulunmasi sart olan hususlar, icdreler ve miizaraa ile ilgili yazilarda bulunmasi
sart olan hususlar, sirketlerle ilgili yazilarda bulunmasi sart olan hususlar,
vekadletlerle ilgili yazilarda bulunmasi sart olan hususlar, satis i¢in umumi vekalet
ve kefaletlerle ilgili yazilarda bulunmasi sart olan hususlar, havale ile ilgili
vazilarda bulunmasi sart olan hususlar, taksimle ilgili yazilarda bulunmas: sart
olan hususlar, hibe ve sadakalarla ilgili yazilarda bulunmasi sart olan hususlar,
vasiyetlerle ilgili yazilarda bulunmasi sart olan hususlar, driyetler ve lukatalarla
ilgili yazilarda bulunmasi sart olan hususlar, emanetlerle ilgili yazilarda
bulunmasi sart olan hususlar, ikrarlarla ilgili yazilarda bulunmas: sart olan
hususlar, beraatlerle ilgili yazilarda bulunmasi: sart olan hususlar, rehinlerle
ilgili yazilarda bulunmasi sart olan hususlar, vakiflarla ilgili senet ornekleri,

hdkim tayini ile ilgili yazi ornekleri, yazismalarla ilgili ¢esitli meseleler”.

58. Kitabii’l-Hiyel: Baplar: sirasiyla soyledir: “Hilenin caiz olup olmadigi, abdest ve
namaz meseleleri ile ilgili ¢careler, zekat meseleleri ile ilgili ser T ¢areler, orugla
ilgili meseleler hakkinda gseri c¢areler, hacla ilgili meseleler hakkinda ser‘t
careler, nikdahla ilgili meseleler hakkinda ser‘i ¢areler, taldkla ilgili meseleler
hakkinda serT careler, muhdlea ile ilgili meseleler hakkinda ser‘T c¢areler,

veminlerle ilgili meseleler hakkinda ser T ¢areler, bir koleyi azat etme, miidebber

227



ve miikdteb kilma, vakifla ilgili meseleler hakkinda ser i ¢areler, ortaklikla ilgili
meseleler hakkinda seri ¢areler, alim ve satim islemleri ile ilgili ser‘i ¢areler,
hibe ile ilgili seri ¢areler, bazi muamelelerle ilgili ser‘i ¢areler, karsilikli borg
aligverisi hakkindaki ser ‘T ¢careler, icare islemleri ile ilgili ser i ¢areler, davadan
men iglemi ile ilgili seri c¢areler, vekdletlerle ilgili islemler hakkinda ser‘T
careler, siif ‘a meseleleri ile ilgili ser T ¢areler, kefalet islemi ile ilgili ser T ¢areler,
hayale islemi ile ilgili ser i ¢areler, sulh iglemi ile ilgili ser T ¢careler, rehin islemi
ile ilgili ser T ¢areler, miizdaraa islemi ile ilgili ser T ¢careler, vasiyet islemi ile ilgili
ser T ¢areler, hastamin ikrart ile ilgili ser T ¢careler, sakalagmak veya bir kelimeyi
degisik anlamda kullanmak ile ilgili serT ¢areler, ser‘i ¢arelerle ilgili ¢esitli

meseleler”.

60. Kitabii’l-Hiinsa: Baplart sirasiyla soyledir: “Hiinsd ne demektir, hiinsanin

halindeki igkalin vukuu, hiinsd ile ilgili hiikiimler”.
61. Kitabii’l-Mesailil Muhtelife: Baplar1 yoktur, elli dort fasl vardir.

62. Kitabii’l-Feraiz: Baplari sirasiyla soyledir: “Ferdiz ne demektir ve miras hukuku
ile ilgili istilahlar, ashdb-1 ferdiz, asabeler, hacb (mirastan men) ile ilgili
meseleler, miras hakkinda mdni olan sebepler, ehl-i kiifriin mirasi, miras-1 haml
(ana karninda bulunan ¢ocugun mirasi), mefkiidun, esirin, suda bogulan ve ateste
yanan kimsenin mirasi, hiinsanin mirasi, zevi’l erham, ferdiz hesabi, tebdyiin,
temdsiil, tedahiil ve tevdfuk adetler arasindaki nispet (sayilarin birbiri ile orani),
avliyye, reddiyye meseleleri, miindseha, tereke nasil taksim edilir, ferdizde
miitegabihlik ve feradiz ehlinden sorulan ilging sorular ve bu sorularin cevabi, bazi

feradiz meselelerine verilen isimler”.

228



0Z GECMIS

tarihinde ’da diinyaya gelen Aliosman Dagli, egitime 120.
Y1l Ziraat Bankasi Ilkokulu’nda basladi Yilmaz Mizrak Ortaokulu’nun ardindan
Maltepe imam Hatip Lisesi’ni bitirdi. Sakarya Universitesi’nde Isletme Y&netimi
lisansim1 tamamladiktan sonra Istanbul Universitesi'nde Ilahiyat egitimi aldi.
Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim
Dali Din Sosyolojisi Bilim Dali’nda “Eyyiib Sabri Kalyoncuoglu ve Tesvikiye
Ismetiligi” adli teziyle yiiksek lisans egitimini tamamladi. Elmalili Hamdi Yazir
Kur’an Akademisi’nde tashih-i huruf kursunu ikmal etti. Istanbul Haseki Dini
Yiiksek Ihtisas Kursu’ndan basariyla mezun oldu. Diyanet Isleri Baskanlig
biinyesinde miiezzin-kayyum, imam-hatip ve vaiz olarak ¢alisti. Fikih ve tasavvuf
sosyolojisi alaninda birgok kitap ve makale telif etti. Halen gerek ylizyiize gerekse de
online olarak ilm1 faaliyetlerine devam eden Dagli, evli olup bir kiz ¢ocuk babasidir.
Diyanet Isleri Baskanlig1 biinyesinde fetva sorumlusu olarak

calismaktadir.

229



	Button1: 
	Button2: 
	Button3: 


