
T.C. 

İSTANBUL SABAHATTİN ZAİM ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

BABÜRLÜLER YÜKSELİŞ DÖNEMİ BAŞVURU 

KAYNAKLARINDAN FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN 

İNCELENMESİ 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

Aliosman DAĞLI 

 

 

 

 

İstanbul 

Haziran-2023 



T.C. 

İSTANBUL SABAHATTİN ZAİM ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 

 

 

BABÜRLÜLER YÜKSELİŞ DÖNEMİ BAŞVURU 

KAYNAKLARINDAN FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN 

İNCELENMESİ 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

Aliosman DAĞLI 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Recep CİCİ 

 

 

 

İstanbul 

Haziran-2023



i 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürlüğüne,   

Bu çalışma, jürimiz tarafından Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Temel İslam 

Bilimleri Bilim Dalında DOKTORA TEZİ olarak kabul edilmiştir.   

 

 

Danışman: Prof. Dr. Recep CİCİ                  

 

Üye:                Prof. Dr. Süleyman KAYA          

 

Üye:                Dr. Öğr. Üyesi Ahmed Hamdi YILDIRIM 

 

Üye:                Dr. Öğr. Üyesi Abuzer DIŞKAYA          

 

Üye:                Dr. Öğr. Üyesi Mustafa ATEŞ 

 

     

Onay  

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım.  

 

 

Doç. Dr. Erhan İÇENER 

Enstitü Müdürü 

 

 

 



ii 

 

BİLİMSEL ETİK BİLDİRİMİ 

Doktora tezi olarak hazırladığım “Babürlüler Yükseliş Dönemi Başvuru 

Kaynaklarından Fetâvâ-yı Hindiyye’nin İncelenmesi” adlı çalışmanın öneri 

aşamasından sonuçlandığı aşamaya kadar geçen süreçte bilimsel etiğe ve akademik 

kurallara özenle uyduğumu, tez içindeki tüm bilgileri bilimsel ahlak ve gelenek 

çerçevesinde elde ettiğimi, tez yazım kurallarına uygun olarak hazırladığımı, bu 

çalışmamda doğrudan veya dolaylı olarak yaptığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi 

ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu beyan ederim.  

 

 

Aliosman DAĞLI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

ÖN SÖZ 

Ülkemizde Hint alt kıtası İslâm hukuku birikimine dair yapılan çalışmaların sayısı 

oldukça azdır. Araştırmamızın merkezinde yer alan Fetâvâ-yı Hindiyye’ye dair ise 

doktora ya da yüksek lisans seviyesinde herhangi bir çalışma yapılmadığı gibi 

DİA’da yer alan “el-Âlemgîriyye” maddesi dışında ilmî bir yazı da kaleme 

alınmamıştır. Mecelle ve Reddü’l-Muhtâr gibi birçok önemli Hanefî fıkıh eserine 

kaynaklık eden, günümüzde de fetva kurulları tarafından güvenilir bir kaynak olarak 

görülen böyle bir eserin göz ardı edilemeyeceğini düşünerek üzerinde çalışmaya 

karar verdik. Konuyla ilgili dilimizde kaleme alınmış doğrudan kaynakların yokluğu 

ve dolaylı kaynakların azlığı bizi farklı dillerde kaynak arayışına yönlendirdi. 

Arapça, Urduca, Hintçe, Bengalce, Farsça, Fransızca ve İngilizce dillerinde 

yaptığımız detaylı araştırmalar neticesinde çoğu İngilizce olan birçok kaynağa 

ulaştık. Bu eserlerin kaynakçasından da istifade ederek konuyla ilgili altyapımızı 

güçlendirmeye çalıştık. Özellikle Urduca kaynakların tespit edilmesinde yaşadığımız 

güçlüğü Sakarya Üniversitesi’nde doktora çalışması yapan Ahmet İshak İbrahim 

Beyefendi’nin yardımlarıyla aştık. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin altı ciltten oluşan oldukça 

hacimli bir eser olması inceleme yapacağımız örneklemin seçiminde bizi oldukça 

zorladı. Neyse ki danışman hocamız Prof. Dr. Recep Cici’nin yönlendirmesiyle bize 

en uygun olan bölüm ve konuların seçimini yaptık. Yaptığımız çalışma, alanla ilgili 

ilk eser olacağından karşılaştırma yapma imkânı bulamadıysak da benzeri 

çalışmaların şekil ve içerik açısından incelemesini yaparak tezimizi olgunlaştırmaya 

çalıştık. Gerek ders dönemindeki fedakârane rehberliğinden gerekse de tez 

dönemindeki yüreklendirici danışmanlığından ötürü hocam Prof. Dr. Recep Cici’ye; 

tez izleme komisyonundaki müspet tenkit ve tevcihleriyle işimi kolaylaştıran Dr. 

Ahmet Hamdi Yıldırım ve Dr. Abuzer Dişkaya’ya; alanla ilgili birikimini bizimle 

paylaşmaktan çekinmeyen Doç. Dr. Ahmet Aydın ve Prof. Dr. Ekrem Buğra 

Ekinci’ye; görme engelimden dolayı ulaşamadığım eserleri bana okuyan Mehmet 

Gündoğdu, Rumeysa Karabulut ve Ahmet Dolu’ya; aldığım notları bilgisayar 

ortamına aktarmama yardımcı olan ve bana kâtiplik yapan Rahman Sucu ve Yunus 

Emre Bahça’ya; sanal ortamda kaynak arayışında yardımcı olan Ahmet İshak 

İbrahim, Muzaffer Özdemir, Selahattin Seyyidi ve Ümit Orhan’a; ofisinde bir oda 

tahsis ederek benim ve yardımcılarımın her türlü ihtiyacını cömertçe karşılayan 

Cengiz Öksel’e; engelimi aşmamda bana finansal açıdan destek olarak yardımcı 



iv 

 

istihdam etmeme katkıda bulunan Murat Kar’a ve ilmî çalışmalarım esnasında beni 

destekleyen eşim Hacer ve kızım Serranur’a teşekkürü borç bilirim. 

Aliosman Dağlı 

İstanbul, 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ÖZET 

BABÜRLÜLER YÜKSELİŞ DÖNEMİ BAŞVURU 

KAYNAKLARINDAN FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN 

İNCELENMESİ 

Aliosman DAĞLI 

Doktora, Temel İslam Bilimleri 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Recep CİCİ 

Haziran, 2023- 229 + XIV Sayfa 

Dinî muhtevalı suallere âlimler tarafından verilen cevaplara fetva denir. İstiftâ ve iftâ 

ameliyeleri insanlık tarihi kadar eskidir. Hz. Peygamber’in vefatından yetmiş sene 

sonra dünyaya gelen Ebû Hanîfe’nin kurduğu mezhep umumen Müslümanlar ve 

hususen Türkler arasında en yaygın fıkıh ekolüdür. Bu mezhep, sûfîler vasıtasıyla X. 

asırdan itibaren Hint alt kıtasında da yayılmaya başlamış; Delhi Sultanlığı zamanında 

hâkim mezhep hâline gelmiştir. Bâbürlüler döneminde ise resmî mezhep olamamışsa 

da Fetâvâ-yı Hindiyye ve onun hâmîsi Âlemgîr Şah vasıtasıyla kazâ ve iftâ 

faaliyetlerinin merkezinde yer almıştır. Âlemgîr Şah umumen Sünnî İslâm’ı ve 

hususen Hanefî mezhebini himaye etmiştir. Ülke genelinde hukuk anarşisinin önüne 

geçmek için Fetâvâ-yı Hindiyye’yi dönemin en muteber âlimlerinin yer aldığı bir 

heyete telif ettirmiştir. Bu eser Hanefî mezhebinin fetvaya medar olan görüşlerini 

esas almıştır. Bölgenin örf ve gelenekleri telif sürecinde göz önünde 

bulundurulmuştur. Kadı ve müftülere görevlerini icra ederken Fetâvâ’yı başvuru 

kaynağı olarak kullanmaları emredilmiştir. Eser, telif edildiği dönemde çokça 

istinsah edilip İslâm coğrafyasının muhtelif yerlerine gönderilmiştir. Arapça kaleme 

alınan Fetâvâ; Farsça, İngilizce, Urduca ve Türkçe gibi dillere çevrilmiştir. Kendi 

döneminde etkili olan eser, birçok fıkıh kitabının ve kanun metninin kaynakları 

arasında yer almıştır. Gerek Fetâvâ gerekse Âlemgîr Şah hakkında birçok menfi 

iddialar ileri sürülmüştür. Bu çalışmada hem Fetâvâ-yı Hindiyye hem Âlemgîr Şah 

ve telif heyeti hakkında ulaşabildiğimiz bilgileri sunacak hem de bu iddiaların 

cevaplarını arayacağız. Ayrıca Kanun-ı Âlemgîrî ile Fetâvâ’yı ana hatlarıyla 

karşılaştıracak, Fetâvâ’nın vakıf kitabıyla bazı seçme meselelerin karşılaştırmalı 



vi 

 

analizini yapmaya çalışacağız. Çalışmamızın Türkçe’de bu kıymetli kitap hakkındaki 

ilk akademik eser olmasının mutluluğunu yaşarken sonuncu da olmamasını ümit 

ediyoruz. 

Anahtar Kelimeler: Fetva, Kadı, Müftü, Hanefî, Fetâvâ-yı Hindiyye, el-

Âlemgîriyye, Hint Alt Kıtası, Bâbür Şah, Âlemgîr Şah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

ABSTRACT 

EXAMINING THE FATAWA-YI HINDIYYE, ONE OF THE 

REFERENCE SOURCES OF THE MUGHAL ASCENSION 

PERIOD 

Aliosman DAĞLI 

Ph. D, Basic Islamic Sciences 

Thesis Advisor: Prof. Dr. Recep CİCİ 

June, 2023- 229 + XIV Pages 

A fatwa is a fiqh answer given by scholars to religious questions. The operations of 

giving a fetwa and raticification are as old as the history of humanity. The sect 

founded by Abu Hanifa, who was born 70 years after the death of the Prophet, is the 

most widespread school of fiqh among Muslims in general and Turks in particular. 

This sect began to spread in the Indian subcontinent from the 10th century AD 

through the Sufis. It became the dominant sect during the Delhi Sultanates. In the 

Mughal period, although there was no official sect, Fetâvâ-i Hindiyye and through 

his patron Alemgir Shah, he was at the center of jurisdiction and ratification 

activities. Alemgir Shah patronized Sunni Islam in general and Hanafi sect in 

particular. In order to prevent the legal anarchy throughout the country, he 

commissioned Fetâvâ-i Hindiyye to a committee of the most respected scholars of 

the period. Fetâvâ-i Hindiyye, It is based on the views of the Hanafi Sect, which are 

the basis for the fatwa. The customs and traditions of the region were taken into 

account in the writing process. Kadi and mufti were ordered to use Fetâvâ-i Hindiyye 

as a reference source while performing their duties. In the period when Fetâvâ-i 

Hindiyye’s writing, it was copied a lot and sent to various places in the Islamic 

geography. Written in Arabic, it has been translated into languages such as Persian, 

English, Urdu and Turkish. The writing, which was influential in its time, was among 

the sources of many fiqh books and law texts. Both Fetâvâ-i Hindiyye, as well as, 

many negative allegations have been put forward about Alemgir Shah, who is his 

protector. In this study, we will present the information we can reach about both 

Fetâvâ-i Hindiyye and Alemgir Shah who contributed to the writing process and the 



viii 

 

writing committee, and we will try to find the necessary answers to the allegations 

made. In addition, we will try to make a comparative analysis of some selected issues 

with Fetâvâ-i Hindiyye’s the book of Wafq, which will outline the comparison of 

Kanuni Âlemgiri and Fetâvâ-i Hindiyye. In our country, neither in Turkish nor in a 

foreign language, there is no study at the undergraduate, master or doctoral level, and 

there is no scientific study other than the el Alemgiriyye article in the Islamic 

Encyclopeida of Diyanet. In our study, we benefited from the studies written in many 

languages, especially English, Arabic and Urdu. As a result, we sadly saw that most 

of the studies on this subject were written in English. While I am happy that this 

work we have done is the first in Turkish, I hope it will not be the last. 

Keywords: Fatwa, Qadi, Mufti, Hanafi, Fatawa-yi Hindiyye, al-Alemgiriyye, Indian 

Subcontinent, Babür Shah, Alemgir Shah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ ONAYI ………………………………………………………………………... i 

BİLİMSEL ETİK BİLDİRİMİ …………………………………………………... ii 

ÖZET ……………………………………………………………………………… iii 

ABSTRACT ………………………………………………………………………... v 

ÖN SÖZ ……………………………………………………...…………………… vii 

İÇİNDEKİLER …………………………………………………………………… ix 

KISALTMALAR ………………………………………………………………... xiii 

GİRİŞ ………………………………………………………………………………. 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

FETVA KAVRAMI VE HİNT ALT KITASINDA FIKIH ÇALIŞMALARI.... 15  

1.1. Fetva Kavramı ve Gelişimi …………………………………………………… 15 

1.2. Hint Alt Kıtasında Bâbürlülerin Gerileme Devrine Kadar İftâ Faaliyetlerinin 

Tarihî Süreci ………………………….…………………………............................  22 

1.3. Bâbürlü Kazâ ve İftâ Teşkilatı ………………………………………………... 37 

1.3.1. Kadı …………………………………………………….…………………… 46 

1.3.2. Müftü ………………………………………………….…………………….. 51 

1.3.3. Mîr Adl ………………………………………………….…………………... 52 

1.3.4. Daroga-i Adalet ………………………………………….………………….. 54 

1.4. Bâbürlü Fıkıh Edebiyatı ………………………………………………………. 54 

1.5. Bâbürlü Ulemâsı …………………………………………………………….... 60 

1.5.1. Bâbürlü Döneminin Öncü Âlimleri ………………………………………… 61 

1.5.2. Bâbürlü Döneminin Diğer Âlimleri …………………………….…………... 64 

1.6. Bâbürlü Medreseleri …………………………………………………………... 68 

1.6.1. İngiliz İşgalinde Hindistan Medreseleri ………………………………….…. 72 

 



x 

 

İKİNCİ BÖLÜM  

FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN TELİFİ ……………………….…..…………… 74 

2.1. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Telif Süreci ve Âlemgîr Şah’ın Katkıları …………… 74 

2.2. Âlemgîr Şah …………………………………………………………………... 80 

2.3. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Müellifleri …………………………………………… 91 

2.3.1. Telif Heyetinin Kısa Biyografileri ……………………………………….…. 92 

2.3.2. Diğer Müellifler ……..……………………………………………….…..... 101 

2.4. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Tercümeleri …………………………………..……..102 

2.5. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Baskıları ……………………………………………. 104 

2.5.1. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Arapça Baskıları …………………………….…… 104 

2.5.2. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Farsça Baskıları …………………………….……. 105 

2.5.3. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin İngilizce Baskıları ………………………….…….. 105 

2.5.4. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Türkçe Baskıları …………………………………. 106 

2.5.5. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Urduca Baskıları ……………………………….… 106 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM  

FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN ÖZELLİKLERİ, KAYNAKLARI VE 

MUHTEVASI 

3.1. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Özellikleri ………………………………………….. 107 

3.1.1. Kolektif Bir Telif Olması …………………………………….……………. 107 

3.1.2. Kendinden Önceki Hanefî Fıkıh Birikimini Cemetmiş Olması …….……... 109 

3.1.3. Hint Hanefî Fetâvâ Literatürünün En Son ve Kâmil Şekli Olması …….….. 110 

3.1.4. Hidâye’nin Konu Dizilimini Esas Alması ………………………………… 111 

3.1.5. Konuları Detaylı Olarak İncelemesi ………………………………………. 111 

3.1.6. Baştan Sona Bir Üslup Birliği Gözetilmesi …………………………….…. 111 

3.1.7. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Sıradan Bir Taklit Dönemi Ürünü Olmaması ……. 112 

3.1.8. Mukaddimesinde Kendi İfta Usûlunü Beyan Etmesi ………………….…... 114 



xi 

 

3.1.9. Telifte Zâhirü’r-Rivâye’nin Esas Alınması ……………………………….. 114 

3.1.10. Biliniyorsa Râcih Görüşü, Bilinmiyorsa Görüşlerin Hepsini 

Nakletmesi……………………………………………………………………... 116 

3.1.11. Hukuk Anarşisini Engellemek için Kaleme Alınması ……………….…... 117 

3.1.12. Irak Hanefî Ekolünü Yansıtması …………………………………….…… 118 

3.1.13. Hint Alt Kıtasında Sünnî İslâm’ın Yerleşmesine Kanunî Meşruiyet 

Kazandırması ……………………..………………………………………….... 120 

3.1.14. İki Yüz Bin Rupilik Bir Bütçe ile Sekiz Senede Tamamlanması …….….. 120 

3.1.15. Devlet Desteğiyle Telif Olunup Neşredilmesi ……………………….…... 121 

3.1.16. Arapça Olması ve Birçok Dile Tercüme Edilmesi …………………….… 122 

3.1.17. Kendi Dönemindeki ve Sonraki Dönemdelerdeki Eserleri Etkilemesi….…123 

3.2. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Kaynakları ……………………………………….… 125 

3.2.1. Ana Başvuru Kaynakları ……………………………………………….….. 126 

3.2.2. Diğer Kaynaklar ……………………………………………………….…... 130 

3.3. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Muhtevâsı…………………………………….…….. 131 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM  

FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN FIKIH İLMİNE KATKILARI VE YAPILAN 

ELEŞTİRİLER 

4.1. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Fıkıh İlmine Katkıları ……………………………… 135 

4.2. Âlemgîr Şah’a ve Fetâvâ-yı Hindiyye’ye Yapılan Eleştiriler …………..…… 138 

4.2.1. Âlemgîr Şah’a Yapılan Eleştiriler ………………………………..…….….. 138 

4.2.2. Fetâvâ-yı Hindiyye’ye Yapılan Eleştiriler ………………………..…….…. 154 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN KARŞILAŞTIRILMASI ..…………………... 161 

5.1. Fetâvâ-yı Hindiyye’de İçtihat ve Taklit ……………………………………... 161 

5.2. Kanun-ı Âlemgîrî (Fermân-ı Adalet) ve Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

Karşılaştırılması……………………………………………………….…...……....162 



xii 

 

5.3. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Vakıf Kitabının İncelenmesi ……………………….. 167 

5.3.1. İlgili Bazı Vakıf Istılahları ………………………………………………… 168 

5.3.2. Vakfın Tarifi ………………………………………………………….…… 169 

5.3.3. Vakfın Rüknü ………………………………………………………….….. 170 

5.3.4. Vakfın Sebebi ………………………………………………………….….. 171 

5.3.5. Vakfın Hükmü ……………………………………………………………. 172 

5.3.6. Vakfın Şartları …………………………………………………………….. 173 

5.3.7. Vakf-ı Müşânın Hükmü ……………………………………………….…... 175 

5.3.8. Vakfedilmesi Caiz Olan ve Olmayan Şeyler ……………………………... 176 

5.3.9. Vakıf Mallarının İstibdali …………………………………………….…… 178 

5.3.10. Vakıf Mallarının Rayiç Bedelin Altında Kiralanması ……………….…... 180 

5.3.11. Vakfın Kurucusu Lehine Vakıf Mallarının Yönetimi Şartı ………….….. 181 

5.3.12. Vakıf Mallarının Bakım, Onarım, Yükümlülük ve Giderleri ……….…… 183 

5.3.13. Mescit Vakfiyelerinin Kuruluşu ve Bağlayıcı Hâle Gelmesi ……….…… 185 

5.3.14. Kullanılamaz Hâle Gelen Mescitlerin Mülkiyeti Meselesi ………….…… 187 

5.3.15. Kamunun Ortak Yararına Yönelik Olan Vakıf İşlemlerinin 

Tamamlanması………………………………………………………………… 189 

5.4. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Bazı Meselelerinin Mukayeseli İncelenmesi ………. 190 

5.4.1. Sakal Tıraş Etmenin Hükmü ………………………………………….…… 191 

5.4.2. Semanın Hükmü …………………………………………….………….….. 193 

5.4.3. Yöneticilere Hürmette Sınır ………………………………….……….…… 194 

SONUÇ ………………………………………………………………………….. 196 

KAYNAKÇA ………………………………………………………….………… 200 

EK: FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN KİTAPLARI VE BAPLARI…………….211 

ÖZ GEÇMİŞ ………………………………………………………….………… 229 

 



xiii 

 

KISALTMALAR 

A.g.e.  : adı geçen eser 

a.mlf.   : aynı müellif 

bkz.   : bakınız 

bs.   : baskı 

C.   : Cilt 

cc.   : Celle celâluh 

çev.   : çeviren 

d.    : doğumu 

DİA  : Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

ed.   : editör 

H    : Hicrî 

haz.   : hazırlayan 

İAA   : İslam Âlimleri Ansiklopedisi 

M   : Milâdî 

neş.   : neşreden 

NH   : Nüzhetü’l-Havâtır 

No.   : numara 

ö.    : ölümü 

S.    : sayı 

sal.   : saltanatı 

sav.   : sallallahu aleyhi ve sellem 

TDV   : Türkiye Diyanet Vakfı 

ter.   : tercüme 

t.y.   : tarih yok 

vb.   : ve benzeri 



xiv 

 

vd.   : ve diğerleri 

vol.   : volume (cilt) 

yay.   : yayınları 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

 

Günümüzde İslâm Dünyası’nın en yoğun nüfus bölgesini oluşturan Hint alt kıtasına 

dair ilahiyat alanında maalesef yeterince çalışma bulunmamaktadır. Sömürge öncesi 

Safevî Devleti’nin, sömürge sonrası da sosyo-politik ve kültürel nedenlerin mâni 

olmasıyla Batı Müslümanları diyebileceğimiz Osmanlı toplumu ile Orta Asya ve 

Hint alt kıtası Müslümanları arasında bağlantı asgari düzeyde devam edegelmiştir. 

Hümâyun Şah döneminde (1530-1540/1555) Seydi Ali Reis gibi bazı denizciler 

vasıtasıyla ikili ilişkiler ivme kazanmışsa da maalesef daha sonraki dönemlerde 

iletişim çok düşük düzeyde kalmıştır. Hintli Müslümanların Millî Mücadele 

esnasında göstermiş oldukları büyük kardeşlik örneği iki toplum arasındaki İslâm 

kardeşliğinin yeniden tesis edilmesine ve canlanmasına vesile olmuştur. 

14 Ağustos 1947’de Pakistan’ın bağımsızlığını ilan edip İngiliz sömürüsünden 

kurtulmasının ardından Hintli Müslümanlar ile diğer Müslüman halklar arasında 

yeniden bir etkileşim süreci başlamıştır. Ulaşım ve iletişim şartlarının müspet 

anlamda gelişmesi etkileşimin hızını daha da arttırmıştır. Buna rağmen ilmî 

faaliyetler arzu edilenin altında kalmıştır. Gerek MEB’in gerekse de YÖK’ün 

öncülük ettiği birçok öğrenci ve ilim adamı değişim projeleriyle, özellikle son yirmi 

yılda ilmî birliktelik nispeten artmış olsa da yeni çabalarla iki toplum arasındaki 

bağın daha da kuvvetlendirilebileceği umut edilmektedir.  

Doktora çalışmamızda tez konusu aradığımız sırada danışman hocamız Prof. Dr. 

Recep Cici’nin yönlendirmesiyle fetva literatürü incelenirken şaşırtıcı bir şekilde 

Hanefî fıkıh kültürünü derinden etkileyen, Mecelle gibi birçok önemli esere 

kaynaklık eden Fetâvâ-yı Hindiyye’nin ülkemizde doktora ve yüksek lisans 

seviyesinde hiçbir akademik çalışmaya konu edilmediği tespit edilmiştir. Öyle ki bu 

eseri doğrudan konu alan Türkçe bir makale bile bulunamamıştır. Bunun üzerine 

danışman hocamızın da onayıyla bu eser, araştırma konusu olarak seçilmiştir. 

Öncelikle Diyanet İslâm Ansiklopedisi’nin (DİA) konuyla ilgili maddeleri okunarak 

bu konudaki altyapı oluşturulmaya çalışılmış; maddelerin kaynakçasında yer alan 

başvuru eserlerine mümkün olduğunca ulaşılmış, konuyla ilgili çalışan ilim 

adamlarıyla irtibata geçilmiştir. Türkçe kaynakların yetersizliği nedeniyle Arapça, 

İngilizce ve Urduca kaynaklar taranmıştır. Bangladeşli tercüman Selahaddin Seyyidi 



2 

 

ve Güney Hindistanlı İslâm Tarihi ve Sanatları doktora öğrencisi Ahmed İshak 

İbrahim’in yardımlarıyla konuyla ilgili yabancı dilde yazılmış doktora, yüksek lisans, 

lisans tezleri ile birçok ilmî makale ve ansiklopedi maddesine ulaşılmıştır. 

Gerek yerli gerekse yabancı kaynaklardan elde edilen malumat neticesinde bir giriş, 

beş ana bölüm ve sonuçtan müteşekkil bir tez planı hazırlanmıştır. Giriş bölümünde 

araştırma konusunun önemi, ön çalışmaları ve ana kavramlarıyla ilgili bilgi 

verilmiştir. Birinci bölümde; fetva faaliyetlerinin tarihî süreci ve Hint alt kıtasında 

Küçük Bâbürlüler Dönemi’ne (Bâbürlülerin Gerileme Dönemi) kadar yapılan fıkıh 

çalışmaları ortaya konulmuştur. İkinci bölümde; Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif süreci, 

Âlemgîr Şah’ın sürece katkıları, eserin müellifleri, tercümeleri ve baskıları hakkında 

bilgi verilmiştir. Üçüncü bölümde; Fetâvâ-yı Hindiyye’nin özellikleri, kaynakları ve 

muhtevası incelenmiştir. Dördüncü bölümde; eserin fıkıh ilmine katkıları ve yapılan 

eleştiriler analiz edilmiş, son bölümde ise eserin klasik Hanefî eserleriyle muhteva ve 

metot karşılaştırılması yapılmış, seçilen vakıf kitabı diğer birkaç klasikleşmiş Hanefî 

fıkıh eseriyle mukayese edilmiştir. Sonuç bölümünde de yapılmış olan araştırma 

neticesinde elde edilen bilgi ve kanaatler açıklanarak bu konuda yapılabilecek 

müstakbel araştırmalara öneriler sunulmuştur. 

1. Araştırmanın Amacı       

“Kişinin hak ve ödevlerini bilmesi” olarak Ebû Hanîfe tarafından tarif edilen fıkıh, 

esasen mevcudiyetini ilk insandan itibaren devam ettirmektedir. Kişiler; kendilerinin 

ya da bir başkasının yaptığı iş, söylediği söz ya da onayladığı davranışın hayırlı mı 

şerli mi, sevap mı günah mı, gerekli mi gereksiz mi olduğu sorularını kendilerine hep 

soragelmişlerdir. Bu arayışlar istiftâ (fetva isteme) faaliyetlerinin ilk nüvesini 

oluşturmuştur. İlk insan ve ilk peygamber olan Âdem aleyhisselâmın döneminden 

itibaren hakikat arayışında olan tüm bireyler, sorularının doğru cevabını bulmak için 

vahyin muhatabı olan peygamberlerine yönelmişlerdir. Onlar da şayet Yüce 

Allah’tan bir vahiy alırsa onu muhataplarına aktararak yahut kendileri içtihat ederek 

talepleri karşılamaya gayret etmişlerdir. Bu durum Hazret-i Peygamber döneminde 

de aynen vâki olmuştur. Hazret-i Peygamber’in sorulan suallere verdiği cevaplar 

Kur’an ve Sünnet’te kayıt altına alınmıştır. Bu süreç, Hz. Peygamber’in vefatından 

sonra da devam edegelmiştir. Ashâb-ı kiram; kendilerine gelen fetva taleplerini 

öncelikle Allah’ın kitabına ve Resul’ün sünnetine başvurarak, oralarda bulamazlarsa 

bireysel ya da kolektif içtihatta bulunarak karşılamaya çalışmışlardır. Tâbiîn ve 



3 

 

müctehid imamlar döneminde de istiftâ faaliyetleri hız kesmeden devam etmiş ve bu 

dönemde mezhepler teşekkül etmeye başlamıştır.  

Bu dönemde oluşan ve İslâm Dünyası’nda en yaygın fıkhî mezhep hâline gelen 

Hanefî mezhebi, ekolün kurucusu olan Ebû Hanîfe’nin küçük yaştaki talebelerinden 

Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî tarafından büyük oranda tedvin edilmiştir. 

Şeybânî’nin eserleri, Ebû Yûsuf’unkilerle birlikte mezhebin ana omurgasını 

oluşturmaktadır. Meşâyih ve sonraki dönemlerde de bu eserler mezhebin esasını 

teşkil etmiştir. Mezhebin görüşlerini değişik tarzlarda derleyen, açıklayan, özetleyen, 

nazma çeken ve formülleştiren geniş bir edebiyat zaman içerisinde ortaya çıkmıştır. 

Ancak bu edebiyattan nasıl istifade edilebileceği konusunda tam bir uzlaşmaya 

varılamamıştır. Bu durum hukuk anarşisine neden olduğu için kadı ve müftülerin 

başvuracağı gerekli istihraç, tercih ve temyizlerin ortaya konduğu mütekâmil 

eserlerin kaleme alınması kaçınılmaz hâle gelmiştir.  

Bâbürlü sultanlarından ve kendisi de bir fıkıh âlimi olan Muhammed Muhyiddîn 

Evrengzîb Âlemgîr Şah (1618-1707), genellikle İslâm Dünyası’ndaki ve özellikle de 

memleketindeki hukuk anarşisini müşahede ederek İslâm fıkhının, nefsî arzulara alet 

edildiğini düşünmektedir.1 Kendisinin de süreçte dâhil olduğu Hint alt kıtasının 

büyük âlimlerinden oluşan bir heyetle Hanefî mezhebinin fetvaya medar olan 

görüşlerinin yer aldığı bir eser telifine koyulmuştur. Kolektif fıkıh yazıcılığının ilk 

örneklerinden olan bu eser, onlarca âlimden oluşan ve Burhanpurlu Şeyh Nizâm’ın 

başkanlığını yaptığı bir heyet tarafından kaleme alınmıştır. Âlimler arasında pay 

edilen fıkhın muhtelif kitap, bap ve fasılları Âlemgîr Şah’ın da içinde bulunduğu bir 

heyet tarafından tetkik edilmiştir.2 Bu eser hem kendi döneminde hem de günümüze 

kadar birçok eser üzerinde etkili olmuş ve ilim çevrelerince makbul bir kitap olarak 

görülmüştür.  

Biz de ülkemizde üzerinde doktora ya da yüksek lisans düzeyinde herhangi bir ilmî 

çalışmaya henüz konu olmayan böyle önemli bir eseri, şekil ve içerik açısından 

incelemeyi, telifinin tarihî sürecini tespit etmeyi, eserin lehine ve aleyhine 

söylenenleri değerlendirmeyi ve metoduna dair analizler yapmayı danışman hocamız 

Prof. Dr. Recep Cici’yle kararlaştırdık. Bu çalışmamızın hem Hint alt kıtasındaki 

                                                           

1 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 12. 

2 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 31. 



4 

 

İslâm mirasının yeniden hatırlanmasını hem Hanefî fıkıh birikiminin ne kadar geniş 

olduğunun anlaşılmasını hem de Fetâvâ-yı Hindiyye’nin ilim dünyasında daha iyi 

tanınmasına katkı sağlayacağını umut ediyoruz. 

2. Araştırmanın Yöntemi 

Umumi olarak İslâmî ilimler sahasında, hususi olarak fıkıh alanında doktora ve 

yüksek lisans düzeyinde yapılmış olan eser tahlilleri incelendiği zaman bazı 

hususlarda yöneltilen suallere verilen cevaplar şeklinde bir yöntem izlendiği 

görülmektedir. Biz de eseri analiz etmeye karar verdikten sonra başta danışman 

hocamızın da tavsiyeleriyle bu alanda yapılmış olan analiz çalışmalarını gözden 

geçirdik ve çalışmamızda cevaplandırmamız gereken temel soruları tespit ettik. Bu 

soruları şöylece sıralamak mümkündür: 

1) Hanefî mezhebinin ekolleri nelerdir?  

2) Hindistan Hanefîliği hangi ekolden etkilenmiştir?  

3) Hindistan’da kaleme alınan Hanefî fıkıh eserlerinin genel özellikleri nelerdir?  

4) Fetâvâ kültürünün ana yazım metotları nelerdir?  

5) Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Hint-Hanefî fıkıh literatüründeki yeri nedir?  

6) Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif nedeni nedir?  

7) Fetâvâ-yı Hindiyye nasıl bir fetva kitabıdır? 

8) Fetâvâ-yı Hindiyye nasıl bir metotla yazılmıştır? 

9) Fetâvâ-yı Hindiyye’nin kaynakları nelerdir?  

10) Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyeti kimlerden oluşmaktadır?  

11) Fetâvâ-yı Hindiyye’nin muhtevası nedir? 

12) Fetâvâ-yı Hindiyye’nin diğer temel Hanefî kaynaklarıyla muhteva ve metot 

açısından benzerlikleri ve farklılıkları nelerdir? 

13) Fetâvâ-yı Hindiyye hakkında müspet veya menfi neler söylenmiştir?  

14) Fetâvâ-yı Hindiyye hangi eserleri etkilemiştir?  

15) Fetâvâ-yı Hindiyye’nin tercüme ve baskıları hakkında ne gibi bilgilerimiz vardır? 

16) Fetâvâ-yı Hindiyye hakkında yurt içi ve yurt dışında yapılan çalışmalar nelerdir? 



5 

 

Yukarıdaki muhtemel sualler cevaplandırıldıktan sonra eserin gerek dipnotlarından 

gerekse de esere yapılan tahkikler üzerinden kaynaklar tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Bilahare eserin tamamının kitap, bap ve fasıl şablonu çıkarılmış ve eser, Hanefî fıkıh 

kültürüne mâl olmuş temel klasik eserlerin bazılarıyla şekil ve muhteva olarak 

karşılaştırılmıştır. Bu karşılaştırmanın akabinde danışman hocamızla karar 

verdiğimiz, tezimizin amacına hizmet eden vakıf kitabı ve bazı seçme konular daha 

detaylı bir şekilde karşılaştırmalı analize tâbi tutulmuştur. Böylece hem Hint Hanefî 

fıkıh kültürünün ülkemiz ilim çevrelerince tanınmasına mütevazı bir katkıda 

bulunmaya çalışılmış hem de Fetâvâ-yı Hindiyye’nin bizlere sunmuş olduğu fıkıh 

hazinesinden hissedar olmaya gayret edilmiştir. Çalışmamız esnasında her türlü 

taassuptan uzak, bilimsel bakış açısına sahip ve milletimizin büyüklere hürmet 

anlayışına uygun bir yol tutmaya özen gösterilmiştir. 

3. Araştırmanın Kapsamı  

Araştırmamızda Hindistan coğrafyasında hüküm süren Bâbürlü Devleti’nin en 

kudretli sultanlarından Muhyiddîn Muhammed Evrengzîb Âlemgîr Şah’ın talimatı ve 

desteğiyle yaklaşık kırk beş kişilik bir telif heyetince kaleme alınan ve yirmi dört 

kitaptan, birçok bap ve fasıldan oluşan Fetâvâ-yı Hindiyye incelenmiştir. Ancak buna 

başlamadan önce Fetâvâ-yı Hindiyye’ye kadar gelişim gösteren fıkhî birikimden ve 

eserin telif sürecinden bahsedilmiştir. Eserin tamamının üzerinde ana hatlarıyla 

durduktan sonra vakıf kitabının detaylı ve karşılaştırmalı analizi yapılacaktır. 

4. Araştırmanın Temel Kaynaklarının Değerlendirilmesi 

Araştırmamız esnasında Türkçe, Arapça, Urduca ve İngilizce eserlerden istifade 

edilmiş olup on ikisi, çalışmamızın ana fikrinin teşekkülünde önemli rol oynadığı ve 

alanda yapılan ender ve özgün çalışmalardan olduğu için bizce tanıtılması yararlı 

görülmüştür. Diğer kaynaklar liste şeklinde aşağıda sıralanmıştır.  

4.1. Nüzhetü’l-Havâtır (ve behcetü’l-mesâmiʿ ve’n-nevâzır) 

Müellif Abdülhay el-Hasenî (ö. 1923), Hint alt kıtasında İslâm’ın ilk yayılmasından 

vefatına kadar olan tarihî süreçte Hindistan’da doğan ya da faaliyet gösteren ulemâyı 

yüzyıl bağlamında tasnif ederek ansiklopedik bir eser kaleme almıştır. Hint alt kıtası 

ilmî faaliyetlerine dair modern dönemde yazılan eserlerin neredeyse tamamı 

Nüzhetü’l-Havâtır’a atıfta bulunmaktadır. Biz çalışmamızda bu eseri DİA ve İslam 



6 

 

Âlimleri Ansiklopedisi’yle karşılaştırmalı olarak okuduk ve özellikle Bâbürlü 

ulemâsına dair bölümü kaleme alırken çokça istifade ettik. 

4.2. Fatawa Alamgiri Ke Moalifeen 

Molana Mojeeb Ullah Sahib tarafından 1927 yılında Lahoor’da yazılan bu kitap 

konuyla ilgili kaleme alınmış yegâne eser olup Urduca telif edilmiştir. Fakat bu 

eserde müelliflerin tamamı tespit edilememiş, hayat hikâyeleri nakledilirken orantısız 

bilgi verilmiş ve okuyucuyu tatmin edecek bir üslup geliştirilememiştir. Biz, Fetâvâ-

yı Hindiyye’nin müelliflerine dair bölümümüzde, bu esere atıf yapmakla birlikte 

bilgilerin sağlamasını ve listenin büyük ölçüde tamamlanmasını diğer eserlerden 

yardım alarak gerçekleştirmeye çalıştık. Eserin Dehlevî ailesine ait gereksiz 

uzatmalarını kısaltarak hemen hemen tamamının tercümesini bölüm içinde ve yeri 

geldikçe paylaştık. Ancak çalışmamızda bu eserin Nüzhetü’l-Havâtır’da konuya dair 

yer alan bilgilerden derlenerek hazırlanan bir kitap olduğu kanaatine ulaştık. 

4.3. Pluralism and Plurality in Islamic Legal Scholarship the Case of The 

Fatawal-Alamgiriya 

Mouez Khafaoui tarafından 2021 yılında kalem alınan eser, birçok bölüme ayrılmışsa 

da ana olarak iki konuyu işlemektedir. Birinci konu, Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

özelliklerinin ve müelliflerinin tanıtımı; ikinci konu ise Fetâvâ-yı Hindiyye 

bağlamında Müslüman-gayrimüslim ilişkilerinin incelenmesidir. Eser, zaman zaman 

oryantalist bir tutum sergilese de Fetâvâ-yı Hindiyye’nin müellifleri büyük ölçüde 

tespit etmesi ve Fetâvâ-yı Hindiyye’nin özellikle siyer bölümünde Irak ekolünün 

görüşlerini benimsediğini ortaya koyması açısından son derece önemlidir. Biz, 

çalışmamızda özellikle Fetâvâ-yı Hindiyye’nin müelliflerinin belirlenmesi sürecinde 

bu çalışmadan oldukça istifade ettik. 

4.4. Judicial Administration in Mughal Gujarat 

2010-2011 yıllarında Hint Tarih Kongresi tarafından yayınlanan bu çalışma Bâbürlü 

kazâ ve iftâ teşkilatının nasıl bir yapı arz ettiğini anlatır. Bâbürlülerin hukuki 

teşkilatlanma olarak Delhi Sultanlığı’nın büyük oranda devamı olduğunu ortaya 

koyması açısından da son derece önemlidir. Eserde Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif 

sebeplerinden özetle bahsedilmiş ve yargı teşkilatındaki konumu kısmen ortaya 

konulmuştur. 



7 

 

4.5. Development of Fiqh Literature in Indian Subcontinent During Sultanate & 

Mughal Periods 

Bu çalışma Delhi Sultanlığı ve Bâbürlüler döneminde kaleme alınan usul ve fürû 

eserlerinin en meşhurlarını tanıtmakla beraber fetâvâ, şerh, haşiye ve risale türü 

eserlerin ise önde gelenlerini kısa bilgiler vererek müellifleriyle zikretmektedir. 

Değişik tasnifler yapıldığı için aynı eserlerin birçok kategoride yer alması çalışmanın 

oldukça uzamasına yol açmıştır. Yeniden şemalandırılarak hem daha kullanışlı hem 

de daha kısa bir hâle getirilebilir. 

4.6. Yavana: İslâm Medeniyetinin Büyük Havzası - Hint 

Doç. Dr. Ahmet Aydın tarafından kaleme alınan eser, Prof. Dr. Ömer Türker’in 

“İslâm İlim Havzalarının Tanıtımı” projesinin en önemli cüzlerinden birini teşkil 

etmektedir. Tezimizin kaynakçasında da yer alan ve Bâbürlü hukuk araştırmalarına 

dair Türkçemizde ilk ilmî çalışmalar olan makaleler, Aydın tarafından yeniden 

gözden geçirilip geliştirilerek bu proje içinde kitap olarak sunulmuştur. Eser 

muhtasar ve müfit olup “efradını cami ağyarını mâni” bir çalışma olarak 

nitelendirilir. Hindistan tarihine dair kısa bir girişin ardından Müslümanların Hint 

coğrafyasındaki serüveni anlatılmaya başlanmış; Gazneliler, Timurlular, Delhi 

Sultanlığı ve Bâbürlülerle ilgili siyasi, ekonomik ve kültürel tarihe dair yeterince 

bilgi verildikten sonra ilmî faaliyetlerin genel çerçevesi çizilmeye çalışılmıştır. 

Eserde yer alan bilgilerin büyük bir kısmını yazarın önceden kaleme aldığı 

makalelerin muhtevasında bulmak mümkündür. Fakat bunca müspet yönünün yanı 

sıra çok az alt başlık kullanıldığı için eser okuyucuyu dikkati toplama açısından 

oldukça zorlamaktadır. Yapılacak yeni baskılarda bu konunun göz ardı edilmemesi 

son derece önemlidir. Bize Hindistan’ı, Hint-İslâm kültürünü ve hepsinden önemli 

olarak Hint ulemâsını ana hatlarıyla tanıttığı için en fazla istifade ettiğimiz kaynak 

eser olduğunu ifade etmemiz ilmî sorumluluğun bir gereğidir. 

4.7. Ateşli Silahlar Çağında İslâm İmparatorlukları – Osmanlılar – Safevîler – 

Bâbürlüler 

Douglas E. Streusand tarafından 2013 yılında kaleme alınan bu eser; XVI, XVII ve 

XVIII. asırlarda eski dünyanın büyük bir çoğunluğunu yöneten üç cihan 

imparatorluğunun askerî, siyasi, ekonomik ve hukuki durumlarını mukayeseli olarak 

anlatmakta ve hâkimiyetlerinin temel paradigmasını ortaya koymaya çalışmaktadır. 



8 

 

Bu açıdan karşılaştırmalı bir analiz yapma fırsatı sunmaktadır. Biz özellikle kanunî 

düzenlemelerin yapılmasında ifade edilen mukayeseli anlatımdan istifade ettik. 

4.8. Bâbürnâme 

Eser, müellif Bâbür Şah’ın (ö. 937/1530) dilinden, Bâbürlü Devleti’nin kuruluşunu 

ve XVI. asır Hindistan’ının siyaset, kültür ve hukuk yapısının temellerini aktarması 

açısından son derece önemlidir. Nitekim Bâbürlü Devleti’nin çeşitli iniş çıkışlarıyla 

birlikte- Hanefî mezhep, sûfî meşrep ve mücahit meslek tutumunu genel olarak 

değiştirmediği söylenebilir. Kanaatimizce bu durumun kökenlerinin anlaşılması 

ancak Bâbür Şah’ın eserinde ifade ettiği kuruluş paradigmasını anlamakla 

mümkündür, kanaatindeyiz. Ayrıca bu eser daha sonra yazılan Hümâyunnâme, 

Ekbernâme, Tüzük-i Cihangîrî, Âlemgîrnâme gibi eserlerin ilki olması açısından 

önem arz etmektedir. 

4.9. İngiliz Doğu Hindistan Şirketi 

Taha İ. Özel tarafından 2021 yılında kaleme alınan bu eserde İngiliz Doğu Hindistan 

Şirketi’nin Bâbürlüler döneminin kuruluşundan topraklarının işgaline kadar geçen 

süre içindeki faaliyetleri objektif bir bakış açısıyla yansıtılmıştır. Bu faaliyetler 

anlatılırken Batılıların gözünden Hindistan’ın o günkü siyasi, askerî, ekonomik ve 

hukuki durumu nesnel bir tarzda aktarılmıştır. Çalışmamızın ana fikrini oluşturan 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif nedenlerini açıklamada Bâbürlü hukuk düzeninin ve bu 

düzen üzerinde Âlemgîr Şah’ın (ö. 1118/1707) ve Fetâvâ-yı Hindiyye’nin rolünün 

açıklanmasında bu eser son derece önemli bir katkıda bulunmuştur. Eser, zannımızca 

son dönemlerde kaleme alınan ve büyük bir emeğin mahsulü olan orijinal bir başvuru 

kaynağıdır. 

4.10. Hindistan’da İslâm - Siyasi Dil ve Siyaset Kültürünün İnşası (1200-1800) 

Delhi Türk Sultanlığı ve Bâbürlü Devleti’nin siyasi ve kültürel yapısını inceleyen 

eser, özellikle diğer kültür havzalarının Hindistan’daki Türk-İslâm kültürünü nasıl 

etkilediğini değişik açılardan analiz etmesiyle son derece önemlidir. Hindistan’daki 

siyasi kültürün ve ilmî hayatın gelişiminin detaylı olarak incelendiği eserde özellikle 

tasavvuf anlayışı ve Urdu dilinin teşekkülü meselesi derinlemesine analiz edilmiştir. 

Hem siyaset hem tasavvuf hem de edebiyatın gelişiminde fıkıh ilminin ve 

Hindistan’daki şeriat anlayışının oynadığı role ilgi çekici atıflar yapılmıştır. 



9 

 

4.11. İslâm Önderleri Tarihi Cilt 4 ve 5 

Tezimizin sınırlandırıldığı Bâbürlülerin, Büyük Bâbürlü Dönemi’nin başında 

dünyaya gelen İmâm-ı Rabbânî ve sonunda dünyaya gelen Şah Veliyyullah Dihlevî 

gibi iki büyük âlimi, Ebü’l-Hasen Ali en-Nedvî tarafından İslâm Önderleri 

Tarihi’nin dördüncü ve beşinci ciltlerinde müstakil olarak incelenmiştir. Hint 

ulemâsı tarafından her ikisi de müceddid olarak görülen İmâm-ı Rabbânî (ö. 

1034/1624) ve Şah Veliyyullah (ö. 1176/1762), esasen hayat hikâyelerinde Bâbürlü 

fıkıh anlayışının mebde ve meadını yansıtmaktadır. Biz de bu açıdan her iki eserden 

de çokça istifade ettik ve Bâbürlü fıkıh anlayışının kavranabilmesi için iki âlimin 

tanınmasının kaçınılmaz olduğuna kanaat getirdik. Bu her iki eser de dönemlerin 

tasviri, gerçekleşen olayların sebep ve neticelerinin doğru ve anlamlı tespiti için son 

derece kıymetli ve vazgeçilmez eserlerdir.  

4.12. A Short History of the Mughal Empire 

Michael H. Fisher tarafından 2015 yılında kaleme alınan bu eser, ülkemizde çok az 

tanınan Bâbürlü Devleti’ni birçok açıdan ele almaktadır. Tarihî süreci aktarırken 

Bâbürlülerin siyasi faaliyetlerini açıklamanın yanı sıra kazâ ve iftâ teşkilatını da satır 

aralarında okuyucuya tanıtmaktadır. Başta İmâm-ı Rabbânî olmak üzere Bâbürlüler 

döneminde yaşayan birçok âlim ve sûfîye değinilerek onların gerek kamusal alanda 

gerekse de kendi çevrelerinde yapmış oldukları faaliyetleri ve izdüşümleri aktarılır. 

Siyasi, sosyal, kültürel ve ilmî hayatın birbiriyle nasıl etkileşim içine girdiği veciz 

cümlelerle ortaya konmaya çalışılır. Fakat eserin ilk kaynaklara dayanmaması ve 

tercümesinin bazı bozukluklar göstermesi nedeniyle hem yeniden dipnotlarla 

zenginleştirilmeye hem de tercümesinin kontrol edilmeye ihtiyacı vardır.  

4.13. Diğer Kitaplar  

1) Ahmet Aydın, “Şah Veliyullah ed-Dihlevî ve Dihlevîlik” (Doktora Tezi, Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013). 

2) Y. Hikmet Bayur, Hindistan Tarihi, 2. bs., C. 2 (Ankara: TTK Basımevi, 1987). 

3) Aziz Ahmed, Hindistan’da İslam Kültürü Çalışmaları, çev. Latif Boyacı 

(İstanbul: İnsan Yayınları, 1995). 

4) Haseneyn Muhammed Mahluf, İslami Araştırmalar Şer’i Fetvalar, çev. Naim 

Erdoğan, 2 bs. (İstanbul: Demir Kitabevi, tarihsiz). 



10 

 

5) Halis Demir, Kitâbiyat: Hanefi Fıkıh Edebiyatı (İstanbul: Çelik Yayınevi, 2021). 

6) Ömer Menekşe, Selçuklu İslâm Hukuku Yükseliş Devri “1063-1092” (İstanbul: 

Bilge Yayınları, 2021). 

7) Burton Stein, Hindistan Tarihi, ter. Müfit Günay (İstanbul: İnkılap Yayınları, 

2021). 

8) Zahirüddin Muhammed Babür Mirza, Mübeyyen Der Fıkh, haz. Tanju Oral 

Seyhan (İstanbul: Çağrı Yayınları, 2004). 

9) Ebu Reyhan Muhammed b. Ahmed el-Bîrûnî, Tahkiku Mali’l-Hind, çev. 

Kıvameddin Burslan, haz. Ali İhsan Yitik (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

2015). 

10) Ahmet Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 

3 bs. (İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınlar, 2013). 

11) Münir Yaşar Kaya, “Ömer Hilmi Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fî Ahkâmi’l-Evkâf 

İsimli Eseri” (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, 2011). 

12) Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Rağbet Yayınları, 

1998). 

13) Ahmet Akgündüz, Osmanlı Tarih ve Hukuk Istılahları Kamusu (İstanbul: 

Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, 2018). 

14) Hayrettin Karaman, İslâm Hukukunda İçtihad, 5 bs. (İstanbul: Ensar Neşriyat 

Yayınları, 2017). 

15) Hayrettin Karaman, Fıkıh Usulü, 4. bs. (İstanbul: İrfan Yayınevi, 1970). 

16) Bilgrami Gulam Ali Âzâd, Subhatu’l mercan fi âsâri Hindistan (Beyrut: Darur 

Rafideyn, 2015). 

17) Mevlânâ Şeyh Nizâm, Fetâvâ-yı Hindiyye (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2000). 

18)  Abdurrahman b. Muhammed, Mecmaul Enhur fî Şerhi Mültekā’l Ebhur, C. 1 

(İstanbul: Eda Neşriyat, t.y.). 



11 

 

19) Muhammed Emin İbn Âbidîn, Reddu’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr şerhi 

Tenvîri’l-Ebsâr (Riyad: Dâru Âlemi’l-Kütüb, 2003). 

20) Şeyhülislam Burhaneddin Ebil Hasan B. Ebubekir İbni Abdulcelil Raşdani El-

Mergīnânî, el Hidaye Şerhi Bidayetil Mübtedi (Kahire: Darul Hadis, 2008). 

21) Fazlurrahman, İslam ve Çağdaşlık, ter. Alparslan Açıkgenç, M. Hayri Kırbaşoğlu 

(Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1996). 

22) Mona Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented 

in the Fatawa Alamgiri (17th Century India)”, (Doctora, University of Manchester, 

1992). 

23) Begum Asma Siddiqua, “Development of the Law of Evidence in Pakistan and 

Bangladesh with Special Reference to Witness Testimony” (Doctora, School of 

Oriental And African Studies University of London, 1994). 

24) Reza Pirbhai, “Antagonistic Utopias: A Cultural Approach to Mughal Polity and 

Muslim Nationalism” (Doctora, University of Toronto, 2004). 

4.14. Makaleler – Tezler 

1) Deniz ÇIKILI, “Adalet Timsali Bir Sultan: Balaban Han”, Derin Tarih Delhi Türk 

Sultanlığı Özel Sayısı,  S.19 (2021). 

2) Ahmet Aydın, “Delhi - Âlimlerin Güvenli Limanı”, Derin Tarih Delhi Türk 

Sultanlığı Özel Sayısı, S.19 (2021): 37-38. 

3) Ahmet Aydın, “Babürlü Medreseleri”, Derin Tarih Babürlüler Özel Sayısı, S. 20 

(2022). 

4) Fatih Bayram, “Babürname”, Derin Tarih Babürlüler Özel Sayısı, S. 20 (2022). 

5) Elif Gülbaş, “Babür ve Hümayun Dönemi Babürlü-Safevi ilişkileri”, Derin Tarih 

Babürlüler Özel Sayısı, S. 20 (2022). 

6) Necdet Tosun, “Hint Alt Kıtasının Manevi Mimarları”, Derin Tarih Babürlüler 

Özel Sayısı, S.20 (2022). 

7) Audrey Truschke, “İftiraya Uğramış Bir Babürlü Sultanı Âlemgîr Evrengzîb”, 

Derin Tarih Babürlüler Özel Sayısı, S. 20 (2022). 



12 

 

8) Anjali Yadav, “Babürlülerin Yıkılışını Hazırlayan Neydi”, Derin Tarih Babürlüler 

Özel Sayısı, S. 20 (2022). 

9) Ahmet Aydın, “Hint Alt Kıtasında Hanefî Geleneği Bâbürlüler Dönemi”, 4. 

Uluslararası Şeyh Şaban-ı Veli Sempozyumu, 2017 (Kastamonu: Kastamonu 

Üniversitesi, 2017). 

10) Ahmet Aydın, “Bâbürlüler Döneminde Fıkıh Eğitimi ve Medreselerde Okutulan 

Fıkıh Kitapları”, Türk İslâm Dünyası Sosyal Araştırmalar Dergisi, S.7 (Haziran 

2018). 

11) Hikmet Bayur, “Evrengzîb Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 

Belleten, C. 9, S. 33 (Ocak 1945). 

12) Zaferu’l-İslâm, “Hindistan’da Sultanlıklar Döneminde Fıkıh İlminin Gelişmesi”, 

çev. Halil Altuntaş, Diyanet İlmi Dergi, C. 32, S. 1 (1996). 

13) Mefail Hızlı, “Osmanlı Medreselerinde Okutulan Dersler ve Eserler”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 17, S. 1 (2008). 

14) M. Reza Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 

Oxford Islamic Law Handbook, ed. Anver M. Emon (Oxford University Press, 

2019). 

15) Dhruv Chand Aggarwal, “Afterlives Aurangzeb Jizya: Social Domination And 

The Meaning Of Constitutional Secularism”, Rutgers Journal of Law & Religion, 

vol. 18 (2016): 110-155. 

16)Anuraag Khaund, “Akbar And Aurangzeb- The ‘Saint’ And The ‘Villain’”, IOSR 

Journal of Humanities and Social Science, vol. 3 (2017): 1-10. 

17) Samira Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi’i and Millenarian 

Challenges to Mughal Sovereignty”, Journal of the Royal Asiatic Society, Vanderbilt 

University, vol. 28, İssue 3 (2018). 

18) Kafait Ullah Hamdani, Hafiz Haris Saleem, “Development of Fiqh Literature in 

Indian Subcontinent During Sultanate & Mughal Periods”, Al-Meezan, vol. 1, No. 2 

(2019): 35-55. 

https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845
https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845
https://www.researchgate.net/journal/Journal-of-the-Royal-Asiatic-Society-1474-0591
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/volume/502D72EB3CB7D0D7FE2016553D5CF2F6
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/issue/66438B53706CAF30DD0F2FC0EABAEEC4
https://almeezan.org.pk/ojs/index.php/journal/issue/view/2
https://almeezan.org.pk/ojs/index.php/journal/issue/view/2


13 

 

19) Alan M. Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, India’s 

Islamic Traditions - 711-1750, ed. Richard Eaton (New Delhi: Oxford University 

Press of India, 2003). 

20) Shahbaz Ahmad Cheema and Samee Ozair Khan, “Genelogical Analysis of 

Islamic Law Books Relied on in the Courts of Pakistan”, Al-Adwa, vol. 28, İssue 40 

(2013): 23-36. 

21) Muhammadullah Khalili, “Hanafi Fiqh in India During the Delhi Sultanate 

(1206-1526)”, In 2dn National Seminar of Research Scholars, 5-6 November 2013 

(New Delhi: Jamia Hamdard Hamdard University, 2013).  

22) Arshia Shafqat, “Judicial Administratıon in Mughal Gujarat”, Indian History 

Congress, Proceedings of the Indian History Congress, vol. 71 (2010-2011): 417-

426. 

23) Jagriti Agrawal, “Administration and Trade Policies of Aurangzeb”, 2021 

International Journal of Legal Management and Humanities, vol. 4, Issue 3 (2021): 

5062-5075. 

24) Masud, Muhammad Khalid, “Religion and State in Late Mughal India: The 

Official Status of the Fatawa Alamgiri”, Lahore University of Management Sciences 

Law Journal, vol. 1, İssue 3 (2016): 46 vd. 

25) Nasreen Aslam Shah, “Reproductive Choices - Female Bodies, Male Decisions: 

A Case Study Of Pakistan”, Pakistan Journal of Women’s Studies: Alam-e-Niswan, 

vol. 23, Issue 2 (2016): 1-20. 

26) Muhammed Qasmi, “The Orientation and Approach of Indian Ulama in 

Resolving Contemporary Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”, 

Justice and Fraternity in Contemporary India Creating a Better Tomorrow Through 

Islamic Studies, Maulana Azad University, (2017). 

27) Aziz Ahmad, “The Role Of The Ulema in Indo-Muslim History”, Maisonneuve 

and Larose, Source: Studia İslamica, No. 31 (1970): 1-13. 

28) Guy Burak, “The Second Formation of Islamic Law The Post-Mongol Context of 

the Ottoman Adoption of a School of Law”, Comparative Studies in Society and 

History, 55(03) (2013): 579-602. 

https://www.jstor.org/stable/i40173379


14 

 

29) Mouez Khalfoui, “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of 

Religious Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”, Bulletin of the School 

of Oriental and African Studies, vol. 74, Issue 1 (February 2011): 87-96. 

30) Aniket Tathagata Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion 

under Aurangzeb”, History Section (Hindistan: Siliguri Koleji, 2018), 49 vd. 

31) Corinne Lefèvre, “Beyond diversity Mughal legal ideology and politics”, Law 

Addressing Diversity. Pre-Modern Europe and India in Comparison (13th to 18th 

Centuries), De Gruyter, (2017): 116-141.  

32) Refik Melih el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, (Doktora, bi-

Kısmi el Şeriati el İslami Külliyeti Daru’l-Ulum Camiatü’l-Kahire, 1985). 

33) Kadiri Enver Ahmet, “el-Fetâvâ el-Âlemgîriyye Takviymü Eserül Feteva 

İlmiyyen ve Mukarenetüha bi Ameli Cüstinyan fil Kavaniyni el Romaniyyeti”, el-

Vay’il el-İslami, S. 70-77 (1970). 

34) Kadiri Enver Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, el-Vay’il-

el-islami, S. 85-95 (1970). 

35) el-Atibi Sad b. Matar el-Mürşidi, “Tedvin el-Ahkam el-Fıkhi el-Kazaiyyeti inde 

el-Hanefiyyeti el-Hizane el-Netfü Misalen”, Mecelletü Kaza, Camiatü el-İmam 

Muhammed b. Suud el-İslamiyyeti el-Cemiyyetü el-İlmiyyetü el-Kazaiyyetü el-

Suudiyyeti (2015). 

36) Sohaib Baig, “Indian Hanafis in an Ocean of Hadith: Islamic Legal Authority 

between South Asia and the Arabian Peninsula” (California University, 2020). 

37) Muhammed el-Haseni, “Fetevayı-Hindiyye-el-Alemgirriyye”, el-Baas-el-İslami. 

Nedvetü’l-Ulema (1984): 61-75. 

 

 

 

 

 



15 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

FETVA KAVRAMI VE HİNT ALT KITASINDA FIKIH 

ÇALIŞMALARI 

 

1.1. Fetva Kavramı ve Gelişimi 

Fetva kavramı; sözlükte genç, cömert anlamları verilen fetâ sözcüğünden 

gelmektedir. Çoğulu fetâvâ şeklindedir. Fetva, “Fakih bir kişinin fıkhî bir meseleye 

yazılı veya sözlü olarak verdiği cevap, ortaya koyduğu hükümdür”.3 

Yapılan tanımdan da anlaşılacağı üzere dinî bir içeriği olmayan sorulara verilen 

cevaplar fetva kapsamının dışında değerlendirilmektedir. Bazı fetva kitaplarında 

astronomi, fizik, felsefe, psikoloji vb. disiplinlere ait suallerin bulunması dolaylı 

yönden şerʻî bir hükme taalluk etmesiyle ilgilidir.4 Yine fıkıh ilminin kapsamı 

dışındaki konuların fetva kapsamına girip girmediği konusu da ihtilaflıdır. Çünkü 

birçok fetva mecmuasının kelamî, tasavvufî, tarihî bilgi ve hükümlere yer verdiği 

gözlemlenmektedir.5 Genellikle bu tarz bilgiler, incelenen disiplinin fıkhî boyutuna 

dair olmakla beraber bazen de Fetâvâ-yı Ömeriyye’de de olduğu gibi sırf tasavvufî 

olabilmektedir.6 

Fetva kelimesinin çoğulu olan fetâvâ, zaman içinde yeni bir fıkıh yazım türünün ismi 

olmuştur. Temelleri Hazret-i Peygamber dönemine kadar götürülebilecek olan bu 

kültürün izleri gerek Kur’an ayetlerinde gerekse de hadis rivayetlerinde belirgin 

olarak görülmektedir. Nisâ sûresinin 127 ve 176., Kehf sûresinin 22., Neml sûresinin 

32., Saffat sûresinin 11 ve 149., Yusuf sûresinin 41, 43 ve 46. ayetlerinde fetva 

kelimesi değişik biçimleriyle geçmekle birlikte çeşitli anlamlarda kullanılmaktadır. 

                                                           

3 Fahrettin Atar, “Fetva”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1995), 12/486. 

4 A.g.e., 486. 

5 Konuyla ilgili detaylı bilgi için bkz. Ahmet Akgündüz, Şeyhülislam Ebussuud Efendi 

Fetvaları, (İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, 2018). 

6 Nakşî-Müceddidî tarikatının Hâlidî kolunun Gümüşhânevî şubesinin meşâyihinden 

muhaddis bir zat olan Ömer Ziyâeddîn Dağıstânî tarafından kaleme alınmış olup, Prof. 

Dr. Yakup Çiçek tarafından neşre hazırlanarak Tasavvuf ve Tarikatlarla İlgili Fetvâlar 

adıyla Sehâ Neşriyat tarafından 1992 tarihinde İstanbul’da yayımlanmıştır. Eserin 

yayınevi tarafından verilen isminden de anlaşılacağı üzere muhtevası mezkûr tarikatın 

âdap ve erkânının izah ve müdafaası olup fıkıh ilmiyle doğrudan bir irtibatı yoktur. 



16 

 

Bu anlamlar sırasıyla, “hakkında bilgi edinilmek istenen bir konuda görüş sorma ve 

görüş bildirme, soru sorma, rüyayı yorumlama” şeklindedir.7 Kur’ân-ı Kerîm’in bazı 

ayetlerinin belli sebeplere ve sorulan suallere binaen indirildiği göz önünde 

bulundurulacak olursa fetva mefhumunun sadece yukarıdaki ayetlerle sınırlı 

kalmayacağı düşünülebilir. Vahyin nüzulü esnasında muhatapların suallerini bizzat 

Şâriʻ olan Allah, Peygamber’inin kalbine ayetler indirerek cevaplandırdığı gibi ilham 

yoluyla da sünnet üzerinden çözümler sunmuştur. Sünnetin vahiy mahsulü olup 

olmadığı tartışmaları Hazret-i Peygamber’in fetvalarının da kaynağının keyfiyetini 

ortaya koyması açısından son derece önemlidir. Sünnet, Allah’ın vahyi midir yoksa 

Hazret-i Peygamber’in içtihadı mıdır sorularına verilecek cevap bizleri şeriatın 

kaynağına götüreceği için son derece ehemmiyetli olup İslâm tarihi boyunca 

tartışılan bir konu olagelmiştir.8 Sünneti, “vahy-i gayr-i metlûv”9 olarak kabul eden 

cumhur ile Hazret-i Peygamber’in kişisel içtihadı olarak gören, modern dönemde 

sayıları hızla çoğalan ve sünneti -vahyin gözetiminde de olsa- Hazret-i Peygamber’in 

bireysel içtihadı olarak kabul eden ilim adamları arasındaki anlayış farklılığının fıkhî 

görüşlerde de farklılığa neden olabileceğini söylemek mümkündür. Hazret-i 

Peygamber gerek ibadetlerin ifası gerekse de dünyevî muamelelerin adilane 

gerçekleştirilmesi hususunda kendine yöneltilen suallere cevap vermekte hiçbir 

zaman tereddüt etmemiştir. Peygamberlik vazifesinin gereğince haramı ve helali 

ortaya koyma konusunda hakikati apaçık ümmetine bildirmiştir. Bu konuda Vedâ 

Haccı’nda on binlerce kişiden şahitlik almıştır.10 

Hazret-i Peygamber’in fetvaları sünen türü hadis eserleri başta olmak üzere birçok 

kaynakta kendine yer bulmaktadır. Hatta bu konuda kaleme alınmış müstakil eserler 

de bulunmaktadır. İbn Kayyim el-Cevziyye’nin eseri bunların en 

meşhurlarındandır.11 

                                                           
7 Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: Rağbet Yayınları, 1998), 

111. 

8 Konuyla ilgili detaylı bilgi için bkz. Mehmet Yaşar Kandemir, Hadis Karşıtları Ne Yapmak 

İstiyor? (İstanbul: Tahlil Yayınları, 2019). 

9 Yusuf Şevki Yavuz ve Muhammet Tarakçı, “Vahiy”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2012), 

42/441. 

10 Bünyamin Erul, “Vedâ Hutbesi”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2012), 42/592. 

11 Bkz. İbn Kayyım el-Cevziyye, İ’lâmü’l-Muvakkı’în, çev. Pehlül Düzenli, (İstanbul: Pınar 

Yayınları, 2017). 



17 

 

Hazret-i Peygamber ashâbı arasında bir taraftan kazâ ve iftâ faaliyetlerinde 

bulunurken diğer bir taraftan da onlara bu ilmin adabını talim etmiştir. Hazret-i 

Peygamber, başta Hazret-i Ebû Bekir ve Hazret-i Ömer olmak üzere birçok sahabeye 

huzurunda kadılık yapmak için izin vermiştir.12 Yemen’e giden Hazret-i Muaz b. 

Cebel’e nasıl hükmedeceğini sorarak onun bu konudaki bilgisini test etmiş ve 

Hazret-i Muaz’ın verdiği cevaplar üzerine memnuniyetini dile getirmiştir.13 

Sahâbîler Hazret-i Ebû Bekir ve Ömer dönemlerinde genelde münferit olarak fetva 

vermekten imtina etmişler ve kolektif içtihada yönelmişlerdir. Özellikle Hazret-i 

Ömer bu konuda titizlik göstererek bilhassa umumu ilgilendiren konularda kolektif 

içtihada başvurmuştur.14 Ömer b. Abdülaziz, Hazret-i Ömer’in fetvalarının ne derece 

önemli olduğunu bildiği için bunların toplanarak bir araya getirilmesini 

emretmiştir.15 

Hazret-i Osman döneminden itibaren sahâbîler, İslâm coğrafyasının değişik 

bölgelerine çeşitli vesilelerle dağılmış ve birlikte fetva verme imkânı oldukça 

zorlaşmıştır. Bu durum, ileri gelen sahâbîlerin etrafında kümelenen birçok halkanın 

ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bu oluşumlar zaman içerisinde çeşitli mezheplerin 

tezahürü için nüvelik arz etmiştir. Abdullah b. Mes‘ûd’un halkası16 Hanefî 

mezhebine17, Abdullah ibn-i Ömer’in halkası ise Şâfiî mezhebine öncü olmuştur.18 

Sahâbîlerin arasında pek çok müctehid olmasına rağmen, birçoğu fetva vermenin ağır 

mesuliyetinden dolayı çekimser bir tutum izlemişlerdir.  

Ashâb-ı kiramdan fetva verenlerin sayısı kadın erkek toplam yüz otuz bir kişidir. 

Bunlar üç grupta incelenecektir:  

                                                           
12 Ziya Eryılmaz, Hz. Ebubekir’in Fıkhî Görüşleri, (İstanbul: Vural Yayıncılık, 1997) 

13 Ebû Dâvûd, “Akzıye”, 11; Tirmizî, “Ahkâm”, 3. 

14 Mehmet Öztürk, “Hazreti Ömer’in İçtihatlarının Fıkhi İlkelerdeki Karşılığına Kısa 

Bakışlar”, Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 2 (2014): 75. 

15 İsmail Yiğit, “Ömer b. Abdülazîz”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2007), 34/54. 

16 Mahmud Şâkir, Gökteki Yıldızlar, çev. Kazım Ağcakaya, Mustafa Kasadar vd., (İstanbul: 

Ravza Yayınları, 2007), 174, 761. 

17 Ali Bardakoğlu ve Ahmet Özel, “Hanefî Mezhebi”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1997), 

16/1. 

18 Bilal Aybakan, “Şâfiî Mezhebi”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2010), 38/233 



18 

 

1) En çok fetva verenler: Ömer ibni Hattâb, Ali b. Ebî Tâlib, Abdullah ibni Mes‘ûd, 

Zeyd b. Sâbit, Abdullah ibni Abbas, Abdullah ibni Ömer. 

2) Orta derecede fetva verenler: On üç kişidir. Ebû Bekir es-Sıddîk, Ümmü Seleme, 

Enes b. Mâlik, Ebû Saîd el-Hudrî, Ebû Hüreyre, Osman b. Affân, Abdullah b. Amr b. 

Âs, Abdullah b. Zübeyr, Ebû Mûsâ el-Eş‘arî, Sa‘d b. Ebû Vakkās, Selmân-ı Fârisî, 

Câbir b. Abdullah, Muâz b. Cebel. (Mevlâmız hepsinden razı olsun.) Bu ünlü zevata; 

Talha, Zübeyr, Abdurrahman b. Avf, İmrân b. Ebî Süfyân gibi simaları da katabiliriz. 

(Mevlâmız onlardan da razı olsun.) 

3) Az fetva verenler: Ebû Ubeyde b. Cerrâh, İmâm-ı Ali’nin iki oğlu Hasan ve 

Hüseyin, Übey b. Kâ‘b, Ebû Zer, müminlerin annesi Safiyye, Ümmü Habîbe, Üsâme 

b. Zeyd, Berâ b. Âzib, Mikdâd b. Esved, Esmâ bint Ebû Bekir es-Sıddîk, Huzeyfe b. 

Yemân, Amr b. Âs, Sa‘d b. Muâz, Sa‘d b. Ubâde, Hassân b. Sâbit, Muhammed b. 

Müslime, Hâlid b. Velîd, Râfi‘ b. Hadîc, Fâtımatü’z-Zehrâ, Bilâl, Abbas b. 

Abdülmuttalib ve diğerleri. (Mevlâmız cümlesinden râzı olsun.)19 

Birçok sahâbî ise tâbiûn ulemâsının görüşlerine başvurmakta herhangi bir sakınca 

görmemiştir. Tâbiûn ulemâsı henüz sahâbîler hayattayken fetva vermeye başlamıştır. 

Bunların en önemlilerinden biri de Kadı Şüreyh’tir. Onun fetvalarının sahabe 

katındaki değerinden dolayı hadis kitaplarında yer alması son derece ilgi çekicidir.20 

Ancak sahâbîlerin icmâ ettiği konularda görüş bildirmemeye dikkat etmişlerdir.21 

İcmâ etmedikleri konularda ise çoğunlukla onlardan birinin görüşünü tercih etmiş, 

bazen de farklı görüş ileri sürebilmişlerdir. Ancak birbirlerinin görüşlerini 

çoğunlukla taklit etmemiş, kendileri içtihat etmeyi tercih etmişlerdir. Bu dönemde 

birçok müctehid yetişmiş ve değişik fetva usulleri yavaş yavaş belirginleşmeye 

başlamıştır.22 Fukahâ-yi Seb’a ile Hasan-ı Basrî, Saîd b. Müseyyeb ve Alkame 

bunların ileri gelenlerindendir.23 

                                                           

19 Haseneyn Muhammed Mahlûf, İslâmî Araştırmalar Şer’i Fetvalar, çev. Naim Erdoğan, 2. 

bs., (İstanbul: Demir Kitabevi, t.y.), 15.   

20 Şükrü Özen, “Kādî Şüreyh”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2001), 24/119. 

21 İbrahim Kâfi Dönmez, “İcmâ”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2000), 21/417.  

22 H. Yunus Apaydın, “İctihad”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2000), 21/432.  

23 Detaylı bilgi için bkz. Hayreddin Karaman, İslam Hukuk Tarihi, (İstanbul: İz Yayıncılık, 

2017). 



19 

 

Tâbiûn döneminin sonlarına doğru içtihat faaliyetleri hızla artmaya başlamış ve fıkhî 

mezhepler kurumsallaşma sürecine girmiştir. Bu dönemde kurulan ilk mezheplerden 

olan Evzâiyye24, Şaʻbiyye25 ve Sevriyye26 mezhepleşmişse de mensuplarının 

tükenmesi sonucu tarih sahnesinden çekilmişlerdir. Bu mezheplere ait görüşler daha 

ziyade mukārene fıkıh çalışmalarından öğrenilmektedir.27 

Dört büyük mezheple birlikte Zâhirî mezhebi de mensupları tarafından 

kurumsallaştırılmış, mezhebin görüşleri tedvin edilmiş ve zaman zaman resmî 

mezhep hâline gelmişlerdir.28 Hanefî mezhebini İmam Muhammed29 ve Ebû Yûsuf30, 

Mâlikî mezhebini İbnü’l Kāsım31, Hanbelî mezhebini kurucusunun oğlu Abdullah32 

tedvin etmiş; Şâfiî mezhebinin görüşlerini ise bizzat kendi kurucusu İmâm-ı Şâfiî 

kaleme almıştır. Dördüncü mezhep olma konumu Hanbelîler ve Zâhirîler33 arasında 

nöbetleşe olagelmiştir. Şîa mezhebinin iki meşhur ve yaygın kolu olan Ca‘feriyye ve 

Zeydiyye de Hanefî mezhebinin kuruluş döneminde ortaya çıkmıştır.34 

Müctehidler döneminde yaşayan bir Müslüman’ın günümüzde kabul edildiği şekliyle 

bir mezhebi taklit ettiğini düşünmek son derece zor görünmektedir.35 Mesela 

Basra’da yaşayan bir tüccar Mısır’a geldiğinde fetva sormak için kendi görüşünün 

takipçisi olan bir âlim aramak yerine bölgede tanınan ve güvenilen bir fakihe 

                                                           
24 Salim Öğüt, “Evzâî”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1995), 11/ 546. 

25 M. Yaşar Kandemir, “Şaʻbî”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2010), 38/217.   

26 Recep Özdirek, Ali Hakan Çavuşoğlu ve Abdürrezzak Tek, “Süfyân es-Sevrî”, DİA, 

(İstanbul: TDV Yay., 2010), 38/23. 

27 Bkz. Muhammed b. Ahmed b. Rüşd el-Kurtubî, Bidayetü’l-Müctehid ve Nihâyetü’l-

Muktesid, (Dımaşk: Darü’l-Mârifet, 1992). 

28 İlyas Üzüm, Bekir Topaloğlu ve Ferhat Koca, “Mezhep”, DİA, (Ankara: TDV Yay., 2004), 

29/537. 

29 Aydın Taş, Mehmet Özşenel, “Şeybânî, Muhammed b. Hasan”, DİA, (İstanbul: TDV 

YAY., 2010), 39/38. 

30 Salim Öğüt, “Ebû Yûsuf”, DİA, (İstanbul: TDV. Yay., 1994), 10/260. 

31 Şükrü Özen, “İbnü’l-Kāsım”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2000), 21/103. 

32 Ferhat Koca, “Hanbelî Mezhebi”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1997), 15/525.  

33 H. Yunus Apaydın, “Zâhiriyye”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2013), 44/91. 

34 Detaylı bilgi için bkz. Muhammed b. Ahmed b. Mustafa Muhammed Ebû Zehra, Târihü’l-

Mezâhibi’l-İslâmiyye, (Beyrut: Daru Lübnan, 1996). 

35  Eyyüp Said Kaya, “Taklid”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1995), 39/461.  



20 

 

sorularını yöneltmektedir. Aynı durumun, şehirlerarası seyahat eden hemen hemen 

bütün müsteftîler (fetva isteyenler) için de geçerli olduğu söylenebilir.36 

Belli bir mezhebin Müslümanların bir kısmına ya da tamamına sürekli olarak fetva 

kaynağı olması düşüncesi daha ilk dönemlerden itibaren gündeme gelmiştir. Abbâsî 

Halifesi Ebû Caʻfer el-Mansûr37, İmam Mâlik’in Muvatta’sını kanunî düzenleme 

hâline getirmek istemiş ancak bu talep, İmam Mâlik tarafından kabul görmemiştir. 

Bu durum İmam Mâlik’in38 içtihat faaliyetlerine olan duyarlılığını göstermesi 

açısından son derece önemlidir.39 Nitekim İmam Ebû Yûsuf’un başkadılığı 

döneminde Hanefî mezhebinin resmî mezhep hâline geldiği ve bunun içtihatta 

gerilemenin başlangıcı olduğu iddia edilmiştir.40 

Emevîlerin son, Abbâsîlerin ilk saltanat yıllarını kapsayan müctehidler döneminin 

tarihî hudutları konusunda kesinleşmiş bir sınır yoktur. Bununla beraber müctehidler 

döneminin, üçüncü yüzyılın ortalarında sonlandığı tahmin edilmektedir.41 Daha 

sonraki dönemlerde de müctehidlik iddiasında bulunan birçok kişi ortaya çıkmıştır.42 

Ancak bu kişiler ya fukaha tarafından ciddiye alınmamış ya da önceki mezheplerin 

takipçileri olarak görülmüşlerdir.43 

İftâ faaliyetleri müctehidler döneminden sonra genel olarak tahriç, tercih ve temyiz 

şeklinde devam edegelmiştir. Ancak zaman zaman mutlak müctehid olarak görülen 

bazı âlimlerce kısmî de olsa kaynaklardan istinbat çabası sürmüştür.44 

Meşâyih devrinde bir taraftan müctehidler döneminde kaleme alınan eserler çeşitli 

tarzlarda derlenirken bir taraftan da yeni meselelere ilişkin “nevâzil” adında bir 

                                                           
36 Bkz. Hayrettin Karaman, İslam Hukukunda İçtihad, 5. bs., (İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2017).  

37 Nahide Bozkurt, “Mansûr”, DİA, (Ankara: TDV Yay., 2003), 28/5. 

38 Ahmet Özel, “Mâlik b. Enes”, DİA, (Ankara: TDV Yay., 2003), 27/506. 

39 A.g.e., 508. 

40 Muhammed Khalid Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status 

of the Fatawa Alamgiri”, Lums Law Journal, S. 2, (2006): 41. 

41 Hayrettin Karaman, Fıkıh Usulü, 4. bs. (İstanbul: İrfan Yayınevi, 1970), 16. 

42  Detaylı bilgi için bkz. Apaydın, “İctihad”, 21/432.  

43 Karaman, Fıkıh Usulü, 20. 

44 Abdülkerim Zeydan, İslam Hukukuna Giriş, çev. Ali Şafak, 12. bs., (İstanbul: Kayıhan 

Yayınevi, 2017), 205. 



21 

 

yazım türü ortaya çıkmış ve bu konuda birçok eser kaleme alınmıştır.45 Bu eserler 

Belh, Buhara ve Irak ekollerinin izlerini taşımaktadır. Ayrıca fetâvâ kültürünün bu 

dönemdeki örneklerini ortaya koymaktadır. Ebü’l-Leys Semerkandî Kitâbü’n-

Nevâzil’inde Belh ekolünü, Nâtıfî el-Vâkıʻât’ında Irak ekolünü, Ahmed b. 

Muhammed el-Keşşî ise Mecmaʻu’n-Nevâzil’inde Buhara ekolünü ana hatlarıyla 

yansıtmaktadır.46 

Meşâyih döneminden sonra şerh ve haşiye dönemi de diyebileceğimiz, XIX. yüzyıla 

kadar devam eden bir dönem başlamıştır. Bu dönemde geçmiş dönemlere ait eserler 

bir taraftan ihtisar ve telhis edilirken diğer taraftan da bu eserlerin şerhleri ve 

haşiyeleri kaleme alınmıştır. Yine ihtiyaca binaen birçok esere şerh ve haşiye 

yazılmıştır. Zaman içinde uzunluğundan dolayı okunmayan şerh ve haşiyeler 

kısaltılmış, kısaltılan birçok metin birleştirilerek yeni metinler oluşturulmuş; bu 

metinlerin anlaşılması güç olan yerleri tekrar şerh edilmiştir. Bu durum zamana, 

mekâna ve kültür seviyesine uygunluk teşkil edecek şekilde dönem boyunca devam 

edegelmiş ve böylece İslâm hukukunun şekilsel de olsa dinamizmi devam ettirilmeye 

çalışılmıştır. Bu dönemi, Hayreddin Karaman gibi bazı İslâm hukukçuları fıkhın 

gerileme dönemi olarak görürken47 bazı İslâm hukukçuları da fıkhın âdeta 

mayalanma ve yatay gelişim gösterme evresi olarak değerlendirmişlerdir.48 Bu 

dönemde nevâzil kavramının yerini fetâvâ kavramı almıştır. Selçuklular, Osmanlılar, 

Memlükler, Şeybânîler, Delhi Sultanlığı, Bâbürlüler ve diğer Müslüman devletlerde 

birçok fetva eseri kaleme alınmıştır. Bunların bazıları fetâvâ ismiyle adlandırılmasına 

rağmen klasik fıkıh kitaplarının içeriğine sahiptir. Bunun dışındakiler de soru-cevap 

olarak bilinen bir üslupta hazırlanmıştır.49 Bu eserler, dönem boyunca kadıların ve 

                                                           
45 Muhammed Taki Osmani, Fetva Usulü, çev. Emre Yazıcı, (İstanbul: Yasin Yayınevi, 

2010), 127. 

46 İshak Yazıcı, “Semerkandî, Ebü’l-Leys”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2009), 36/473; 

Tahsin Özcan, “Nâtıfî”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2006), 32/438; Muhammed Enes 

Topgül, “Keşşî”, DİA, (Ankara: TDV Yay., 2019), Ek-2/45. Detaylı bilgi için bkz. 

Murteza Bedir, Buhara Hukuk Okulu, 3. bs., (Ankara, İsam Yayınları, 2019). 

47 Karaman, Fıkıh Usulü, 21. 

48 Akif Dursun, “Tasavvuf Fıkıh İlişkisi”, (Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı, İslam Hukuku Bilim Dalı, 

2020), 36. 

49 Begum Asma Siddiqua, Development of the law of evidence in Pakistan and Bangladesh 

with Special reference to Witness Testimony, (London: School of Oriental And African 

Studies, 1994), 89. 



22 

 

müftülerin başvuru eseri olmuştur. Ayrıca fetvaların gerekçelendirilmesinde de bu 

kaynaklardan istifade edilmiştir.50 Yapacağımız araştırma, şerh ve haşiye döneminde 

yazılan bir fetva eseri üzerine olduğu için eserimizin yazıldığı döneme dair 

yapacağımız açıklamalar söz konusu dönemin anlaşılması için gerekli bilgileri 

vermeyi hedeflemektedir.  

1.2. Hint Alt Kıtasında Bâbürlülerin Gerileme Devrine Kadar İftâ 

Faaliyetlerinin Tarihî Süreci 

Moğol istilası, başta Orta Asya olmak üzere birçok coğrafi bölgenin siyasi, iktisadî, 

harsî ve ilmî çehresinde değişikliklere sebep olmuş; birçok imparatorluk yıkılmış ve 

nice kadim şehirler yıkıntı hâline gelmiştir. Yine birçok önemli ilim merkezi ya 

kütüphaneleri yakılarak ya da âlimleri katledilerek ortadan kaldırılmıştır. Hanefî 

mezhebinin önemli merkezlerinden olan Mâverâünnehir de bu durumdan nasibini 

almıştır. İstila sebebiyle bu bölgeyi terk etmek zorunda kalan birçok âlim, değişik 

memleketlere hicret etmiştir. Ulemânın göç ettiği yeni coğrafyalardan biri de Hint alt 

kıtası olmuştur.51 Henüz sahâbîler döneminde bazı Müslüman tüccarların Güney 

Hindistan’a deniz yoluyla giderek İslâm’ı tanıttıklarına dair rivayetler olsa da bu 

iddialar henüz tam olarak vuzuha eriştirilememiştir.* Kesin olarak Emevîler 

döneminden itibaren İslâmiyet’le tanışan Hindistan52, daha sonra zamanla bu dini 

daha yakından inceleme fırsatı elde etmiştir. Gazneliler, Delhi Sultanlığı, Timurlular 

ve Bâbürlüler, Hindistan’ın İslamlaşmasında yoğun gayret göstermişlerdir. İslâm’ın 

Hint alt kıtasında yaygınlaşması üzerine bu coğrafya, zamanla medreselerin 

kurulduğu ve âlimlerin yetiştiği bir havza hâline gelmeye başlamıştır. Hanefî 

mezhebinin Hindistan’da yayılmasının büyük oranda sûfîler tarafından 

gerçekleştirildiği ifade edilmektedir. Delhi Sultanlığı’nın orta dönemine kadar Hanefî 

mezhebi henüz Hindistan’da yaygınlaşamamıştır. Sultan Balaban döneminden 

itibaren Hanefîlik Delhi Sultanlığı’nda güçlenmeye başlamıştır. Zaferu’l-İslâm, Delhi 

Sultanlığı’nın Hanefî mezhebini “tek resmî ekol olarak” tanıdığını açıkça 

                                                           
50 Detaylı bilgi için bkz. İbn Âbidîn, Şerhu Ukudi Resmi’l-Müfti, (Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2021). 

51 Ahmet Aydın, Yavana - İslâm Medeniyetinin Büyük Havzası Hint, (İstanbul: Ketebe 

Yayınları, 2021), 50. 

* Hindistanlı araştırmacı Ahmed İshak İbrahim bu konuda Sakarya Üniversitesi’nde 

araştırmalarına devam etmektedir. 

52 Sırrı Erinç vd., “Hindistan”, DİA, (İstanbul: TDV, 1998), 18/75. 



23 

 

belirtmektedir.53 Bu dönemde; İran’dan, Orta Asya’dan birçok âlim bölgeye göç 

etmiş ve önemli vazifelere tayin edilmiştir. Fıkıh ilmi en gözde dönemini yaşamış ve 

önemli mevkiler fıkıh âlimlerine verilmiştir.54 

Hanefîlik tam manasıyla Bâbürlüler döneminde hâkim mezhep hâline gelmiş; 

Caferîlik ve İsmâilîlik gibi Şiî mezhepler kuzeybatıda, Şâfiîlik ise güney ve doğuda 

bölgesel hâkimiyet elde etmiştir. Hâkim mezhep olmasına rağmen Hanefîlik hiçbir 

zaman devletin resmî mezhebi olmamıştır. Schacht, Hanefî mezhebinin 

Hindistan’daki konumunu “iyi temsil edilen” şeklinde tanımlamaktadır. Ancak 

Osmanlılar, Hanefî mezhebini devletlerindeki tek resmî mezhep olarak kabul 

etmişlerdir.55 

Resmî mezhep anlayışının Moğol istilasından sonraki süreçte daha belirgin şekilde 

ortaya çıktığı araştırmacılarca öngörülmektedir.56 Hanefîliğin Osmanlı’nın resmî 

mezhebi olarak görülmesinin üç temel nedeni vardır: (1) Hükümdarın Hanefîliği 

devletin mezhebi olarak açıklaması, (2) Hanefî doktrininin kanunların genelinde 

başvuru mercii kabul edilmesi, (3) Kadıların bu hükümler bütününe uymak zorunda 

bırakılarak yargısal takdir yetkisinin sınırlandırılması.57 Devlet nizamında belli bir 

mezhebin resmiyet kazanması ciddi ve köklü değişikliklere neden olmuştur. 

Kurumsal olarak bu değişim hem oldukça standartlaştırılmış kariyer ve eğitim 

yollarına sahip bir imparatorluk ilmiyle hiyerarşisinin gelişimine yansımış hem de 

anılan hiyerarşi tarafından desteklenip idâme ettirilmiştir. Söz konusu hiyerarşinin 

gelişiminin birbiriyle ilişkili dört yönü özel ilgimizi hak etmektedir: (1) Devlet 

tarafından oluşturulan kazâ ve iftâ kurumlarının ortaya çıkışı, (2) Devlet destekli 

fıkıh eğitiminin sistemleştirilmesi, (3) Devletin muhakemede başvurulacak 

                                                           
53 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 1. 

54 Muhammed Qasmi, “The Orientation and Approach of Indian Ulama in Resolving 

Contemporary Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”, Justice and 

Fraternity in Contemporary India Creating a Better Tomorrow Through Islamic Studies, 

(Jodhpur/Rajasthan: Maulana Azad University, 2017), 2. 

55 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 48. 

56 Guy Burak, “The Second Formation of Islamic Law The Post-Mongol Context of the 

Ottoman Adoption of a School of Law”, Comparative Studies in Society and History, 

55(03) (2013): 594. 

57 Ali Bardakoğlu ve Ahmet Özel, “Hanefî Mezhebi”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1997), 

16/3. 



24 

 

kaynaklarının belirlenmesi ve (4) İlmî silsilelerin sistematik olarak yeniden inşası ve 

kaydedilmesidir.58 

Ancak Hanefî mezhebinin Bâbürlü Hindistan’ında İslâm hukukunun tek resmî 

mezhebi olduğunu ortaya koyan herhangi bir belge bulunamamıştır. Resmî tanıma 

meselesi ayrı bir çalışmanın konusu olabilir ve şu muhtemel durumlarda 

araştırılabilir: (1) Sultanların kişisel mezhebi olması, (2) Mezhebin saltanatın 

himayesinde olması, (3) Yasama kaynağı olması, (4) Hâkimlerin yargılamada Hanefî 

kaynaklara uymaya zorlanması ve (5) Müslüman tebaa arasında Hanefîliğin 

yaygınlığı.59 

Gazneli Sultan Mahmud’un Hindistan’ı İslamlaştırma çabalarının yanı sıra mezhep 

tercihi konusu da hukuk tarihçilerini meşgul eden bir husus olmuştur. Sultan’ın 

Hanefî mi, Şâfiî mi olduğu konusunda pek çok tartışma yapılmış; bu görüşler 

çerçevesinde Hindistan Hanefîliği üzerine birçok teori ileri sürülmüştür.60 Sultan 

Gazneli Mahmud, bir taraftan on yedi sefer düzenleyerek gerçek anlamda 

Hindistan’ın İslamlaşması için çaba sarf ederken diğer taraftan da ilmî ve fıkhî 

faaliyetleri ihmal etmemiştir. Fıkıh sahasında kaleme aldığı et-Tefrîd fi’l-fürû adlı 

eseri döneminde ve sonrasında ilgi çekmeyi başarmıştır.61 

Gazneli ulemâsından Lâhûrî ve Hücvîrî gibi birçok âlim; fıkıh, tasavvuf vb. alanlarda 

çalışmalar yapıp eserler kaleme alsalar da bu dönemde Hint alt kıtasında ilmî 

faaliyetlerin genel olarak temel eğitim düzeyinin üstüne pek çıkamamış olduğu 

söylenebilir.62 Ancak Gazneli Mahmud’un çocukları ve torunları da kendisi gibi 

âlimler ve sûfîlerle iyi ilişkileri devam ettirmiş, Hindistan’da olmasa da Gazne ve 

çevresinde ciddi bir ilim havzası oluşmasına zemin hazırlamışlardır.63 

                                                           
58 A.g.e., 584. 

59 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 2. 

60 A.g.e., 34. 

61 Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint,112. 

62 A.g.e., 102.  

63 Erdoğan Merçil, Ara Altun, “Gazneliler”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1996), 13/480.  



25 

 

Delhi Sultanlığı dönemine gelindiğinde artık birçok âlim, Hint alt kıtasında ilmî 

faaliyetlerini geliştirmiş ve bölge kendi âlimlerini yetiştirmeye başlamıştır.64 Bu ilmî 

çevrenin oluşmasında Delhi Türk sultanlarının çok büyük katkısı olmuştur. Öyle ki 

hem talebeler hem de hocalar doyurucu ücretler verilerek ilme teşvik edilmiş ve 

başka işlerle meşgul olmalarına gerek bırakılmamıştır.65 Başta Fîrûz Şah66, 

Şemseddin İltutmış67, Sultan Balaban68 ve Kutbuddin Aybek69 olmak üzere Delhi 

sultanları bir taraftan ilmî hayatı desteklerken diğer bir taraftan da adaletin ikâmesi 

için her türlü tedbiri almayı kendilerine görev bilmişlerdir. Sultan İltutmış’ın şu 

beyanı adalet konusundaki tutumunu açıkça göstermektedir:  

Benim bütün yapabileceğim zalimlerin zulmünü ezmek ve kanun karşısında herkesin 

eşit olmasını sağlamaktır. Devletin ihtişamı, tebaayı sadık ve disiplinli kılabilmesine 

bağlıdır; zenginleri daha varlıklı veya fakirleri mutlu yapabilmesine değil. Adil ve 

hak sahibi olmak tahtın devamlılığının garantisidir. Zulümkâr hükümdar rüzgâr 

altındaki muma benzer.70 

Sultan Balaban, halk arasında herhangi bir itibarı olmayan bir müstahdemi haksız 

yere katlettiği için ileri gelen yöneticilerinden Melik Barbek’i kısasen öldürtmüştür. 

Berenî başta olmak üzere birçok tarihçi, onun adalet anlayışının ne denli köklü 

olduğundan bahsetmektedir.71 Bu dönemde fıkıh ilmi oldukça ilgi görmüştür. 

Fakihler sultanların yanı sıra Tatar Han gibi ileri gelen devlet adamları tarafından da 

himaye edilip desteklenmişlerdir. Ferîdüddin Âlim b. Alâ el-Enderpetî, Tatar Han’ın 

desteklediği âlimlerdendir. Dolayısıyla bu zat yazmış olduğu fıkıh kitabını Tatar 

Han’a ithaf ederek el-Fetâva’t-Tatarhâniyye ismini vermiştir.72 Anılan eser, el-

Hidâye esas alınarak hazırlanmış geniş bir fıkıh kitabı olup Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

                                                           
64 Naımur Rahman Farooqı, “Delhi Sultanlığı”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1994), 9/130. 

65 Ahmet Aydın, “Delhi Alimlerin Güvenli Limanı”, Derin Tarih Delhi Türk Sultanlığı Özel 

Sayısı, Özel Sayı: 19 (2021): 38. 

66 Orhan F. Köprülü, “Fîrûz Şah Tuğluk”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1996), 13/141. 

67 A. S. Bazmee Ansarı, “İltutmış”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2000), 22/158. 

68 Orhan F. Köprülü, “Balaban Han”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1992), 5/3. 

69 Enver Konukçu, “Aybeg, Kutbüddin”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1991), 4/231. 

70 Deniz Çıkılı, “Adalet Timsali Bir Sultan: BALABAN HAN”, Derin Tarih Delhi Türk 

Sultanlığı Özel Sayısı, Özel Sayı 19 (2021): 117. 

71 Çıkılı, “Adalet Timsali Bir Sultan: BALABAN HAN”, 118. 

72 Ferhat Koca, “el-Fetâva’t-Tatarhâniyye”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1995), 12/446. 



26 

 

hem kaynakları arasında yer alır hem onun öncüsü sayılabilir hem de Fetâvâ-yı 

Hindiyye yazılana kadar Hint ümerâsının ve ulemâsının kaynak eseri olduğu 

söylenebilir.73 

Fîrûz Şah döneminde ayrıca Fetâvâ-i Fîrûzşâhî ve Fevâid-i Fîrûzşâhî gibi önemli 

eserler de kaleme alınmıştır.74 Yine ayrıca Fetâvâ-i Giyâsiyye ve Fetâvâ-i 

İbrâhimiyye gibi sultanlar tarafından yazdırılan bazı eserler de Delhi Sultanlığı 

döneminde telif edilmiştir.75 

Anılan fetva kitaplarının tamamı Tatarhâniyye gibi klasik fıkıh kitapları tarzında 

yazılmıştır. Bunlar arasında sadece Fetâvâ-i Fîrûzşâhî soru cevap şeklindedir.76 

Delhi Sultanlığı döneminde sultanın adalet dağıtma görevini ve iftâ faaliyetlerini 

yürütmek üzere memleketin geneli için kādilkudâtlar, eyaletler ve daha küçük 

yerleşim birimleri için de kadılar atadığı bilinmektedir. İmam, müezzin, müderris ve 

muhtesiplerin atanması ve teftişi kadılara havale edilmiştir. Delhi Sultanlığı’nda 

şeyhülislamlık ve şeyhüşşüyûhluk gibi makamlar Osmanlılarda aynı ismi taşıyan 

makamlarla benzeri yetkilere sahip değildir. Bu unvanlar daha ziyade Osmanlı’daki 

dersiâmlığa tekabül etmektedir.77 

İftâ teşkilatının daha sonraki dönemlerde Bâbürlülere tevarüs ettiği görülmektedir.78 

Bâbür Devleti, Delhi Sultanlığı’ndan ulemânın saray, yönetim ve Müslüman toplum 

karşısındaki konumu ve rolüne ilişkin modeli neredeyse birebir miras almıştır.79 

Ancak Ekber Şah’ın (ö. 1014/1605) kısıtladığı ulemânın gücü, dindar ve sûfî olarak 

bilinen Âlemgîr Şah (ö. 1118/1707) döneminde bile bir daha asla Delhi Sultanlığı 

                                                           
73 Tuğba Demirkan, “Fetava-yı Tatarhaniyye’nin Fıkıh Tarihindeki Yeri (Aile Hukuku 

örneği)”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü İlahiyat Anabilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, 2007), 2. 

74 Zaferu’l-İslam, “Hindistan’da Sultanlıklar Döneminde Fıkıh İlminin Gelişmesi”, Diyanet 

İlmî Dergi, çev. Halil Altuntaş, C. 32, S. 1 (1996): 62. 

75 A.g.e., 64. 

76 A.g.e., 64. 

77 Aziz Ahmad, “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”, Maisonneuve and 

Larose, Source: Studia İslamica, No. 31 (1970): 1. 

78 Muhammadullah Khalili, “Hanafi Fiqh in India During the Delhi Sultanate (1206-1526)”, 

In 2dn National Seminar of Research Scholars, 5-6 November 2013, (New Delhi: Jamia 

Hamdard Hamdard University, 2013), 5. 

79  Ahmad, “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”, 3. 



27 

 

dönemindeki konumuna ulaşamamıştır.80 Söz konusu dönemde medreseler; şerʻî 

ilimlerin, özellikle de İslâm fıkhının yayıldığı merkezler olarak hizmet vermeye 

devam etmiştir. Şihâbüddîn Ahmed b. Fazlullah el-Ömerî’ye (ö. H 1349) göre sadece 

Delhi’deki Tuğluklular yönetimi sırasında 1.000 medrese vardı ve bunlardan yalnız 

biri Şâfiîlere, geri kalanı Hanefîlere aitti.81 Sultan Muhammed b. Tuğluk (sal.1325 – 

1351) İslâm hukukunun yaygınlaştırılmasında önemli bir rol oynamıştır. Sarayında 

ilmî münazaralar düzenlediği zamanlarda yaklaşık yüz büyük fıkıh âlimi bulunduğu 

nakledilmektedir.82 

Delhi Sultanlığı dönemi; eğitim, bilim, mimari, güzel sanatlar, yönetim vb. 

alanlardaki katkılarının yanı sıra İslâmî ilimlere, özellikle de fıkha özel önem veren 

Hint-İslâm tarihinin parlak bir dönemidir. Fıkıh, tüm İslâmî ilimler arasında merkezî 

bir konuma sahip olmuş ve fıkıh âlimi olma, ilim sahasında mükemmelliğin zirvesi 

olarak görülmüştür. Yöneticiler Hanefî fıkhına bağlıydı ve bu nedenle Delhi 

Sultanlığı’nın yönetimi Hanefî çizgisine dayanıyordu. Yöneticiler Hanefî fıkhının 

öğretildiği medreseler kurmuşlar; ulemâ, kadılar ve fıkıh âlimlerini desteklemişler ve 

böylece diğer fetva ve fıkıh literatürünün yanı sıra el-Fetâva’l-Gıyâsiyye, Fevâid-i 

Fîrûzşâhî, Fetâvâ-i Tatarhâniyye gibi Hanefî fıkhı üzerine ulemâyı büyük eserler 

üretmeye teşvik etmişlerdir. Hanefî fıkhı önemli eserlerinden olan Fetâvâ-i 

Tatarhâniyye, Delhi Sultanlığı’nın geride bıraktığı eşsiz bir mirastır. Fetâvâ-i 

Tatarhâniyye, yirmi üç kalın cilt ve 14.300 sayfa olarak basılmış olup 33.778 hüküm 

ve 10.000’den fazla ayet ve hadis referansı içermektedir.83 Delhi Sultanlığı 

döneminde, Hanefî fıkhının Hindistan’da tanıtılmasına büyük katkı sağlayan çok 

sayıda büyük fıkıh âlimi de yetişmiştir.84 

Bâbürlüler dönemi hukuk çalışmalarının, Osmanlı dönemi kadar araştırma konusu 

edinilmediği söylenebilir. Bu durumun birçok nedeni vardır. Bunlardan en önemlisi 

yeterince tarihî ve hukukî vesikaya ulaşılamamasıdır. Söz konusu alanda yapılan 

                                                           
80 A.g.e., 3. 

81 Khalili, “Hanafi Fiqh in India During the Delhi Sultanate (1206-1526)”, 6. 

82 A.g.e., 8. 

83 Qasmi, “The Orientation and Approach of Indian Ulama in Resolving Contemporary 

Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”, 3. 

84 Khalili, “Hanafi Fiqh in India During the Delhi Sultanate (1206-1526)”, 11. 



28 

 

bilimsel araştırmalar genel olarak İngiliz sömürge Hindistan’ı ve hemen öncesine 

yöneliktir.85 

Bâbürlüler dönemi üç asrı aşan geniş bir zaman dilimini kapsamaktadır. Konu 

hakkında araştırma yapan hukuk tarihçileri, dönemi iki ana evreye ayırmaktadır. 

Birinci evre: Bâbür’ün 1526’da İbrahim Lûdî’yi mağlup ederek Bâbürlü Devleti’ni 

kurmasıyla başlayan ve Âlemgîr Şah’ın vefatına kadar devam eden Büyük 

Bâbürlüler Dönemi. İkinci evre ise Âlemgîr Şah’ın vefatından İngiliz işgaline kadar 

devam eden Küçük Bâbürlüler Dönemi.86 

Bâbür Şah (ö. 937/1530)87 , Bâbürnâme’de Hindistan’ı tasvir ederken tek bir 

medrese haricinde bir ilim merkezi olmadığını ifade etmiştir. Bunun sebebinin 

istilalar ve ayaklanmalar olduğu düşünülebilir.88 Başta kendisi de bir fakih olan 

Bâbür Şah olmak üzere Bâbürlü sultanları ilme ve ulemâya büyük önem vermişler ve 

yaptıkları icraatları şeriata dayandırmaya özen göstermişlerdir.89 Bunu yaparken ya 

Ekber Şah gibi devlet otoritesini kullanarak ulemâ üzerinde baskı kurmuş90 ya da 

Âlemgîr Şah gibi şeriata dayanarak otoritelerini kuvvetlendirmişlerdir. Nakledilen şu 

olay, bu kabilden olmak üzere değerlendirilebilir:  

1579 yılı Eylül ayında, sarayda Ekber Şah’ın Sünnî ulemâyı kontrolü altına alma 

eğiliminin devamı niteliğinde bir mahzarname dolaştırıldı. Bu mahzarname, altında 

imzası bulunan ve/veya kişisel mührü basılı olan herkesin Ekber Şah’ın otoritesini 

tasdik ettiğini gösteren dinî içerikli bir kararnameydi. Aslı günümüze ulaşmayan bu 

belgeyi kimin yazdığı da belli değildir. Bedâûnî, belgedeki el yazısının Şeyh 

Mübârek’e ait olduğunu iddia etmiştir. Söylentilere göre belgenin altında imzası 

olan bir düzine insan arasında sadece Şeyh Mübârek belgenin içeriğini tamamen ve 

                                                           
85 M. Reza Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, Oxford 

Islamic Law Handbook, ed. Anver M. Emon, (Oxford University Press, 2019), 1. 

86 A.g.e., 2. İki ayrı devlet izlenimi veren bu tasnif yerine biz Bâbürlülerin Yükselme 

Dönemi, Gerileme Dönemi ifadelerini kullanacağız. 

87 Hayatı hakkında bilgi için bkz. Enver Konukçu, Ömer Faruk Akün, “Bâbür”, DİA, 

(İstanbul: TDV Yay., 1991), 4/396. 

88 Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint, 126. 

89  A.g.e., 190. 

90 Anuraag Khaund, “Akbar And Aurangzeb- The ‘Saint’ And The ‘Villain’”, IOSR Journal 

of Humanities and Social Science, vol. 3, (2017):  2. 

https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845
https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845


29 

 

isteyerek onayladığını not olarak düşmüştür. Belgede kısmen şu ifadeler yer 

almaktadır:   

“Hindistan güvenliğin ve barışın merkezi hâline geldi… Biz, önde gelen âlimler 

olarak, ilk önce ‘Allah’a, Peygamber’e ve aranızda otoriteye sahip olanlara itaat 

edin.’ şeklindeki Kur’an emrinin ve ikinci olarak da ‘Muhakkak ki hesap günü 

Allah’a en yakın olanınız, imâm-ı âdildir; her kim emîre itaat ederse Allah’a itaat 

eder ve her kim de ona isyan ederse Allah’a isyan eder.’ buyuran sahih hadisin derin 

anlamı üzerine düşündük. [Böylece] bizler, Müminlerin Emîri, Allah’ın yeryüzündeki 

Gölgesi, Gazi Padişah Ebü’l-Feth Celâleddin Muhammed Ekber’in -Allah devletini 

daim kılsın- en âdil, en bilge ve Allah’tan en çok korkan hükümdar olduğunu ilan 

ediyoruz. İleride dinî bir soru sorulması hâlinde Hazret-i Şehinşah nüfuz eden keskin 

kavrayışı ve açık bilgeliğiyle ortaya atılan birbirine zıt fikirlerden birini benimseme 

yoluna girer ve bu amaçla bir ferman çıkarmak isterse dahası buna karşı 

gösterilecek bir muhalefetin, öteki dünyada lanetlenmeyi ve bu dünyada mal, mülk ve 

dinî ayrıcalıkların kaybını gerektireceğini şimdiden kabul ederiz.91” 

Bedâûnî, bu belgeyi kendisinin ve ulemânın çoğunluğunun istemeyerek 

imzaladıklarını ve makamlarıyla, dirlikleri veya hayatlarıyla ciddi şekilde tehdit 

edildiklerini iddia etmiştir.92 Ekber Şah’ın amacı ulemânın gücünü azaltmaktı ve 

1579’daki mahzarname genellikle ulemânın gücünün kısıtlanmasında bir dönüm 

noktası olarak görülmüştür. Ekber Şah, devletinin herhangi bir dinin kurallarıyla 

sınırlandırılmasını hiçbir zaman istememiştir. Ona göre adalet, sosyal 

organizasyonun temel taşıdır ve ancak farklı çıkar grupları arasında denge sağlanarak 

elde edilebilir.93 Ayrıca Ekber Şah’ın istediği tarzda fetva alamadığı kadılara baskı 

ve işkence uyguladığı da bilinmektedir.94 

Bâbür Şah bir taraftan Hindistan’ın hâkimiyetini sağlamaya çalışırken bir taraftan da 

mimari, kültürel ve ilmî çalışmalarına devam etmiştir. O, hayatını Bâbürnâme’de 

detaylı bir şekilde ortaya koymuş ve yaşamının değişik safhalarını gözlemlenebilir 

                                                           
91 Michael Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 2. bs. çev. M. Fatih 

Çalışır, (İstanbul: Kronik Yayınları, 2021), 192. 

92 A.g.e., 194. 

93 Aniket Tathagata Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under 

Aurangzeb”, History Section, (Hindistan: Siliguri Koleji, 2018), 50. 

94  Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu,188. 



30 

 

hâle getirmiştir.95 Bâbür Şah dindar ve sûfî bir babanın evladı olup aynı zamanda bir 

fıkıh kitabı yazacak kadar bilgili bir sultandır. Başta çocuklarının istifadesi için 

kaleme aldığı Mübeyyen der Fıkh’ı, Türk-İslâm edebiyatının en nadide 

örneklerindendir. Bu eser Çağatay Türkçesiyle kaleme alınmış olan 2.000 mısralık 

bir mesnevidir.96 

Bâbür Şah, gençlik yıllarında ne kadar süflî bir hayat sürse de şeriata uygun olmayan 

her türlü davranıştan tövbe ederek ilmiyle amel eden bir âlim hâline gelmiştir.97 Öyle 

ki başta Nakşî ulemâ olmak üzere salihlerle beraber bulunmaya özen göstermiş ve 

böyle anılmak için gayret etmiştir.98 

Bâbür Şah gibi bir fakihin mirzası (şehzadesi) olan Hümâyun Şah (ö. 963/1556)99 da 

ilme son derece meraklı bir sultandır. Döneminde bazı ilmî faaliyetler yapılıp 

medreseler açılmışsa da siyasi karışıklıklar nedeniyle sürekli mücadele içerisinde bir 

saltanat dönemi geçirmiştir.100 İlme olan merakı herkes tarafından bilinen Hümâyun 

Şah, ilmî araştırma yaparken kütüphanesinde bir kaza geçirerek vefat etmiştir.101 

Ekber Şah (ö. 1014/1605)102, saltanatının ilk yıllarında Sünnî ulemâ ve meşâyihle iyi 

ilişkiler kurmuş103 ancak katıldığı yoğun tartışmaların sonucunda fikir bulanıklığı 

yaşamıştır. Hem eğitim müfredatında hem saray düzeninde hem de hukuki alanda 

                                                           
95 Detaylı bilgi için bkz. Gâzi Zâhireddin Muhammed Babür, Babürname, çev. Reşit 

Rahmeti Arat, (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2006). 

96 Ahmet Aydın, “Babürlü Dönemi Çalışmalarının İlk Örneklerinden Biri Olarak Babür’ün 

Mübeyyen der Fıkh’ı”, Usul İslam Araştırmaları, C:28, S:28 (2017): 149. Söz konusu 

eseri, Tanju Oral Seyhan yayına hazırlamış ve Çağrı Yayınları neşretmiştir. İlk 351 

sayfasında eserin ve yazarın tanıtımından sonra Türkçesi verilmiştir. Son 287 sayfasında 

ise eserin orijinali istifadeye sunulmuştur. Bkz. Zâhirüddin Muhammed Babür Mirza, 

Mübeyyen Der Fıkıh, Haz. Tanju Oral Seyhan, (İstanbul: Çağrı Yayınları, 2004). 

97 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 85. 

98 A.g.e., 91. 

99 Hayatı hakkında bilgi için bk. Enver Konukçu, “Hümâyun”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 

1998), 18/481.  

100 Ahmet Aydın, “Hint Alt Kıtasında Hanefî Geleneği: Bâbürlüler Dönemi”, 4. Uluslararası 

Şeyh Şabanı Veli Sempozyumu, Aralık 2017, Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi, 2017): 

462. 

101 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 114. 

102 Hayatı hakkında bilgi için bk. Enver Konukçu, “Ekber Şah”, DİA, (İstanbul: TDV. Yay., 

1994), 10/542.  

103 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 34. 



31 

 

yapmış olduğu devrimsel nitelikteki değişiklikler; onu, kimilerinin gözünde hümanist 

ve çoğulcu bir kral yaparken104 kimilerinin gözünde de müfrit bir zındık hâline 

getirmiştir.105 Öyle ki zamanında yaşayan bazı kadılar kendisine itaat etmenin caiz 

olmadığına dair fetva vermişlerdir.106 Buna rağmen o, kendisini yine de “müminlerin 

emîri” olarak vasıflandırmaktan geri durmamıştır.107 Fakat onun dinleri (İslâm 

Hıristiyanlık, Hinduizm, Budizm) birleştirme projesine karşı olan âlimler ve bazı 

yöneticiler kendisine isyan eden Mirza Selim’i desteklemişlerdir.108 Ekber Şah’a 

karşı en büyük mücadeleyi veren âlimlerin başında İmâm-ı Rabbânî Şeyh Ahmed el-

Fârûkî es-Sirhindî gelmektedir.109 

Ulemânın ve meşâyihin bu yoğun tepkisi üzerine Cihangir, babasına “Dâhil-i 

memâlik-i mahrûsede bu denlü but-gedelerin men u tahrib buyurulmadığının sebebi 

nedir?” diyerek Bâbürlü topraklarında yer alan çok sayıdaki puthaneyi neden hâlâ 

yıkmadıklarını sormuş, Ekber Şah ise şu cevabı vermiştir: “Babam canım, ben 

padişahım ve halkın üzerinde sâye-i İlâh’ım. Hazret-i Allah, Rabbü’l-âlemin’dir; 

mecmu-ı ibad u mahlûkatına rahmet-i amm ile feyz u inayet ve her güruhu bir canibe 

delalet etmiştir. Bize de lazım olan ibadullaha rıfk u şefkatle muamele etmektir. 

Ale’l-husus padişahlığa cemʻ-i ra’iyetin refah u rahatı semtin gözetmektir. Eğer 

senin dediğin gibi etsem Hindistan halkının ekseri Hindu keferesidir, katl-i amm 

etmek iktiza eder. Ben ise amme-i halk-ı Huda ile sulh-ı umum edip cânib-i ehveni 

ihtiyar etmişimdir. Ve hâlâ şehr-i Agra’da talebe-i ulûm ve hüner-mendan-ı ma’ali-

rüsum-ı İslâm’dan başka her milletten bu kadar halk vardır; herkes kendi din u ayini 

üzere asayiş edip eyyam-güzardırlar”.110 

Ekber Şah, yukarıda ifade edildiği üzere medrese müfredatı üzerinde de ciddi 

değişiklikler yapmıştır. Bu değişikliklerin birçoğu faydalı olmaktan uzak değildir 

                                                           
104 Muzaffer Alam, Hindistan da İslam: Siyasi Dil ve Siyaset Kültürünün İnşası (1200-1800), 

çev. İhsan Durdu, (İstanbul: Vakıfbank Kültür Yayınları, 2022), 209. 

105 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 177. 

106 A.g.e., 183. 

107 A.g.e., 191. 

108 A.g.e., 221. 

109 A.g.e., 231; Necdet Tosun, “Hint Alt Kıtasının Manevi Mimarları”, Derin Tarih 

Babürlüler Özel Sayısı, Özel Sayı 20 (2022), 72. 

110 Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint, 27. 



32 

 

ancak şeriat ilimlerinin özellikle de fıkıh ilminin zayıflamasına neden olduğu iddia 

edilmiştir. Öyle ki kadı ve müftü yetiştirme konusunda ciddi sıkıntılar çekilmiştir.111 

Ekber Şah bu konuda yapmış olduğu müdahaleleri müctehid olduğunu 

düşündüğünden kendisine hak görmüştür.112 Ebü’l-Fazl el-Allâmî’nin Ekber Şah’ın 

talimatıyla yazdığı Âyin-i Ekberî’nin, Batı’nın seküler hukuk anlayışına en yakın 

fikrî boyutu yansıttığı söylenebilir.113 

Mirza Cihangir babasının geçirdiği fikrî değişimi Ebü’l-Fazl el-Allâmî’ye bağladığı 

için bir fırsatını bularak, ona suikast düzenleyip öldürtmüştür.114 Allâmî’nin ve daha 

sonra da Ekber Şah’ın ölümü üzerine “din-i ilahî” anlayışı tamamen silinmiş ve 

Müceddidî Nakşîlerin Sünnî anlayışı devlet yönetiminde ve Müslüman toplum 

üzerinde hâkim fikir hâline gelmiştir. Öyle ki Ekber Şah’ın halefleri Şah Cihangir, 

Şah Cihan ve Âlemgîr Şah Müceddidî tarikatına intisap etmişlerdir.115 

Ekber Şah’ın yukarıda anlatılan tutumu ne Delhi Sultanlığı padişahlarında ne de 

Bâbürlü hükümdarlarında hiçbir zaman görülmemiştir.116 Ekber’in saltanatından 

hemen sonra Ehl-i Sünnet’in yeniden canlandırılmasında en aktif olan iki kişi İmâm-ı 

Rabbânî Şeyh Ahmed el-Fârûkî es-Sirhindî (ö. 1034/1624) ve Abdülhak Dihlevî (ö. 

1052/1642) olmuştur. Sünnî İslâm Hindistan’da onların çabalarıyla daha sonraki 

dönemlerde baskın fikir hâline gelmiştir.117 

Cihangir Şah’ın (ö. 1037/1627)118 seküler bir anlayışa119 mı yoksa şeriatı ikāme 

etmek için çabalayan mütedeyyin bir eğilime mi sahip olduğuna dair tartışmalar 

mevcuttur. Bu tartışmaların esası bir taraftan içkiyi yasaklayıp, zındıkları 

katlettirirken diğer taraftan da oğullarına süflî bir hayat sürmelerini nasihat etmesi 

                                                           
111 A.g.e., 212. 

112 A.g.e., 194. 

113 Corinne Lefèvre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics”, Law 

Addressing Diversity. Pre-Modern Europe and India in Comparison (13th to 18th 

Centuries), De Gruyter, (2017): 123. 

114 Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint, 193. 

115 Tosun, “Hint Alt Kıtasının Manevi Mimarları”, 77. 

116 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 177. 

117 Ahmad, “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”, 4. 

118 Hayatı hakkında bilgi için bk. Enver Konukçu, “Cihangir”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 

1993), 7/538. 

119 Alam, Hindistan da İslam: Siyasi Dil ve Siyaset Kültürünün İnşası (1200-1800), 211.  



33 

 

gibi çelişkili davranışlarından kaynaklandığı düşünülmektedir.120 Ayrıca Cihangir 

Şah’ın vefat eden kardeşinin çocuklarının dinden dönerek Hıristiyanlığa geçmesine 

göz yumduğu121, mütedeyyin sultanlar gibi sakal bırakmayıp bıyıkla yetindiği122, 

yeni puthanelerin yapımına da babası Ekber Şah gibi göz yumduğu123, nakillerinin 

aksine puthaneleri yıkıp camiye çevirdiği124, ulemâ ve meşâyihi gözettiği125, tasavvuf 

yolunda yüce mertebelere eriştiği, Hazret-i Peygamber’i hicvedenleri katlettirdiği 

gibi nakiller de vardır.126 

Cihangir Şah, bir taraftan 12 maddelik Tüzük-i Cihangirî127 adında şeriata dayalı 

kanunlar çıkarırken128 bir taraftan da Cengiz Yasası’na dayalı toprak kanunlarını 

yürürlüğe koymuştur.129 Fakat Cengiz Yasası’nın hiçbir zaman mutlak bir kanun 

olarak görülmediği, sultanın ve hanedanın icraatlarına meşruiyet kazandırdığı sürece 

itibar edilip ön plana çıkarıldığı söylenebilir.130 Anlaşılan Cihangir Şah, siyasi 

otoritesini sağlamak amacıyla içinde bulunduğu durumun gereksinimlerine göre 

icraatlar gerçekleştirmiş ancak hiçbir zaman konumunun başkaları tarafından 

sorgulanmasına yol açacak eylemlerde bulunulmasına izin vermemiştir.131 

Cihangir Şah, Abbâsîler ve Memlükler dönemlerindeki mezâlim mahkemelerine 

benzer bir uygulamayı da sürdürmüş, bu uygulamanın kayıtları “Mecâlis-i Cihangirî” 

adı altında Şeyh Abdüssettar tarafından tutulmuştur. Bu oturumlarda tefsir, hadis, 

kelam, dinler tarihi gibi ilimler zaman zaman konu edinilmekle beraber ağırlıklı 

olarak fıkhî meseleler tartışılıp muhakemeler yapılmıştır.  Kamu hukukunun 

                                                           
120 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 227. 

121 A.g.e., 233. 

122 A.g.e., 251. 

123 Hikmet Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, Belleten C. 

IX, S. 33 (Ocak 1945): 8. 

124 Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint,197.   

125 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 228. 

126 Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint,193. 

127 S. Haluk Kortel, “Tüzük-i Cihângîrî”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2012), 42/9. 

128 Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint,198. 

129 A.g.e., 33. 

130 Burak, “The Second Formation of Islamic Law The Post-Mongol Context of the Ottoman 

Adoption of a School of Law”, 598. 

131  Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 231. 



34 

 

kapsamının yanı sıra özel hukuka dair meseleler de muhakeme konusu olmuştur. 

Cihangir Şah, muhakeme esnasında kadıların sorumluluğu altında bulunan yargılama 

alanlarında da hüküm vermiştir. Sultan’ın kendini babasının ilan ettiği 

mahzarnamedeki konumda gördüğü Mecâlis-i Cihangirî’den anlaşılabilmektedir.132 

Müslüman bir hükümdar olan Cihangir Şah; kādılkudât (başkadı) görevine ek olarak 

ulemâ ve Brahmanlarla yaptığı görüşmelerde her iki dinin şeriatında da en üst 

düzeyde yetkinliğe sahip, tam teşekküllü bir hukukçu olarak da karşımıza 

çıkmaktadır.133 

 Hindu muhataplarla yapılan tartışmalar Mecâlis-i Cihangirî’de sadece iki tanedir. 

Fakat ilginç bir şekilde hepsi de hükümdarı, önüne getirilen hukuki anlaşmazlıklarda 

hakemlik yapma hakkına sahip olan, Dharma’nın haklı bir yorumcusu olarak tasvir 

etmiştir. Yirmi altıncı gece oturumu sırasında Cihangir Şah, antilopun (nil-gaw) 

geyik (ahu) türüne mi yoksa sığır (gaw) türüne mi ait olduğuna karar vermeye çalışan 

Racputlar arasında etinin tüketilmesinin helal mi yoksa haram mı olduğunu 

öğrenmek için yapılan bir tartışmaya dâhil olmuştur. Cihangir Şah her iki tarafı da 

İslâmî usullere göre dinledikten sonra bu tartışmayı şu şekilde hükme bağlamıştır: 

“Antilop sığır türüne ait olsaydı dişisi inek gibi başında boynuzlar taşırdı ancak dişi 

antilobun tıpkı dişi geyik gibi boynuzları yoktur. Bu nedenle antilobun sığır türüne 

değil geyik türüne ait olduğu açıktır.” Başka bir deyişle Brahmanizme göre inek helal 

olmadığı hâlde geyik/antilop helaldi. Abdüssettar’ın naklettiği Sultan’dan sâdır olan 

bu sözler üzerine orada bulunan herkes Sultan’a övgüler yağdırdı.134 

Şah Cihan135, Turanlı büyükannesi Rukiye Sultan Begüm tarafından mütedeyyin bir 

Müslüman olarak yetiştirilmiştir. Küçük yaşlardan itibaren farz namazlarını kılmış ve 

Ramazan oruçlarını tutmuştur. Babasının ısrarına rağmen hiçbir zaman içki 

tüketmemiştir. Otuz yaşından sonra alkole tövbe ettiğini bildiren nakiller de vardır. 

Saltanatı döneminde dedesi Ekber’in terk ettiği birçok İslâmî uygulamanın yanı sıra 

hac alaylarını himaye etme geleneğini de ihya etmiştir. Şeriatın uygulanması 

konusunda seleflerinden daha titiz davranmıştır. Öyle ki dinden dönenleri ve 

                                                           
132 Lefèvre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics”, 126. 

133 Azmi Özcan, “Şah Cihan”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2010), 38/252. 

134  A.g.e., 127. 

135 Azmi Özcan, “Şah Cihan”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2010), 38/251. 



35 

 

Hindularla evlenenleri şiddetli bir şekilde cezalandırıp hükümdara secde etme 

ritüelini kaldırmıştır.136 Şah Cihan (sal. 1628-1658) babası Cihangir Şah’tan daha 

dindar olmasına rağmen ulemânın onun yönetim politikalarında herhangi bir söz 

hakkı olmamıştır.137 Ancak döneminde şeriatın yaşatılması konusunda faaliyet 

gösteren başta Şeyh Muhammed Masum el-Fârûkî es-Sirhindî olmak üzere Nakşî-

Müceddidî meşâyihiyle yakın ilişkiler kurmuştur.138 Şah Cihan İslâm gelenek ve 

şiarlarına sıkı sıkıya bağlanıp hicrî takvime geri dönüş yapmış139 ve bir milyon 

rupiye Delhi Cuma Camii’ni inşa ettirmiştir.140 Ulemâ ve meşâyihin de desteğini alan 

Şah Cihan141; Urçha gibi bazı asileri cezalandırmaktan geri durmamış, zaman zaman 

sert tedbirler almıştır.142 

Bâbürlüler döneminde şeriatın ikāmesinin keyfiyeti hakkında çeşitli eğilimler hem 

ulemâ hem de ümerâ arasında ortaya çıkmıştır. Mesela Bâbür Şah’tan Âlemgîr Şah’a 

kadar olan dönemde başta Şah Cihan olmak üzere sultanlar şeriatın ikāmesini 

Müslümanların mutlak hükümranlığı ve İslâmî kanunların yürürlükte bulunması 

olarak anlamış ve başta Mîr Muhammed Nuʻman olmak üzere birçok âlim de bu 

eğilimi desteklemiştir. Şeriatın ikāmesinin ancak “ehl-i küfrü” zelil edip “ehl-i 

imanı” aziz etmekle gerçekleşeceğini dile getirenlerin ilki İmâm-ı Rabbânî Şeyh 

Ahmed el-Fârûkî es-Sirhindî değildir. Daha önce Bâbür Şah’a ve Hümâyun Şah’a 

mektup yazarak onları gayrimüslim tebaaya karşı daha katı olmaya davet eden Şeyh 

Abdülkuddüs Gangûhî olmuştur. Ancak Gangûhî’nin bu tutumunun maddi 

ihtiraslardan kaynaklandığı iddia edilmiştir. Fakat Şeyh Ahmed es-Sirhindî’nin 

tutumu daha ziyade ideolojik olarak değerlendirilmiştir. Gangûhî’nin ve Şeyh 

Ahmed es-Sirhindî’nin yaşadığı dönemleri de göz önünde bulundurursak olayları 

farklı açıdan değerlendirmek mümkün olabilir. Öncelikle Gangûhî’nin dönemi, 

                                                           
136 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 253. 

137  Ahmad, “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”, 7. 

138 Mustafa Demirci, “Müstakîmzâde’nin Mektûbât-ı Muhammed Ma’sûm Tercümesi”, 

(Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri 

Anabilim Dalı Tasavvuf Bilim Dalı, 2014), 22; Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir 

Türk İmparatorluğu, 251. 

139 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 255. 

140 Engin Beksaç, “Delhi Cuma Camii”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1994), 9/128. 

141 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 268. 

142 A.g.e., 258. 



36 

 

Müslümanların Hindistan’da var olma savaşı verdikleri bir zaman dilimidir. Böyle 

bir dönemde şiddetin öne çıktığı bir davranış tarzı zımmîler tarafından çeşitli 

isyanların gerçekleştirilmesine neden olabilir. Ancak Şeyh Ahmed es-Sirhindî 

Bâbürlülerin en parlak döneminde yaşamıştır. Bu nedenle böyle bir mahzurun söz 

konusu olmadığı düşünülebilir. Olsa dahi baş etmek son derece kolaydı ve bu dönem 

Bâbür Şah ve Hümâyun Şah gibi dindar sultanların değil Ekber Şah ve Cihangir Şah 

gibi seküler fikre sahip sultanların dönemidir. Bu yüzden Şeyh Ahmed es-Sirhindî’yi 

makul karşılamak mümkündür.143 Şah Cihan babası ve dedesinin siyasetinin dışında 

bir yol izlemiş, puthanelerin yapılmasına engel olmuş ve inek kesme yasağını 

kaldırmıştır. Onun döneminde kanunların şeriata uygun şekilde çıkarılmasına özen 

gösterilmiştir. Müftü ve kadıların üzerindeki baskılar seleflerinin dönemine nazaran 

daha az olmuştur.144 

Âlemgîr Şah, kendi döneminde şeriatın hayatın her alanında hâkim olacağına dair bir 

bildiri yayımlayarak bu konudaki tavrını net olarak ortaya koymuştur. Bir taraftan 

müftü ve kadılara yüksek ihsanlarda bulunarak âlimleri desteklerken, diğer bir 

taraftan da medreseler açarak ve Sünnî İslâm’ın kaynaklarını toplayarak ilmî hayata 

katkıda bulunmuştur. Ancak kendisine yapılan birçok eleştiri bulunmakla beraber 

Âlemgîr Şah’ın, tabakat âlimlerince dindar bir sultan olarak görüldüğü söylenebilir. 

Ayrıca Âlemgîr Şah hayatî konularda Sünnî ulemânın nihai düşüncelerine 

çoğunlukla direnmeyerek dindarlığındaki samimiyeti de açıkça ortaya koymuş 

görünmektedir.145 Fakat Âlemgîr Şah devlet idaresi konusunda ulemâdan daha 

ziyade bürokratları ve askerleri istihdam etmiştir. Ulemânın ya da bir başka güç 

merkezinin saltanatında şeriki olmasına izin vermemiştir.146 

Biz çalışmamızın müstakil bir bölümünde Âlemgîr Şah’ın; babasını hapsettirmesi, 

kardeşlerini katlettirmesi, bazı Müslümanları idam ettirmesi, cizye uygulamasını 

yeniden getirmesi ve benzeri eleştirileri inceleyeceğiz. Ayrıca kaleme aldırdığı ve 

telif sürecine katkıda bulunduğu Fetâvâ-yı Hindiyye’nin geniş müellif heyetini 

                                                           
143 Alam, Hindistan da İslam: Siyasi Dil ve Siyaset Kültürünün İnşası (1200-1800), 211. 

144 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 8. 

145 Samira Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to 

Mughal Sovereignty”, Journal of the Royal Asiatic Society, Vanderbilt University, Vol. 

28, İssue 3, (2018): 8. 

146 Ahmad, “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”, 11. 

https://www.researchgate.net/journal/Journal-of-the-Royal-Asiatic-Society-1474-0591
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/volume/502D72EB3CB7D0D7FE2016553D5CF2F6
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/volume/502D72EB3CB7D0D7FE2016553D5CF2F6
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/issue/66438B53706CAF30DD0F2FC0EABAEEC4


37 

 

tanıtırken aynı zamanda dönemindeki ilmî canlılığı da kısmen ortaya koymaya 

çalışacağız.147 

Âlemgîr Şah’ın vefatıyla sona eren Bâbürlülerin ‘Yükselme Dönemi’nde tesis edilen 

kanun, düzen ve ekonomik kalkınmanın, devletin mali alanının dışında çeşitli 

sermaye sahibi sınıfların (küçük toprak ağaları, kabile reisleri, tüccarlar, bankerler, 

girişimciler vb.) ortaya çıkmasına neden olduğu iddia edilmiştir. Bu sınıflar 

nihayetinde daha yerel düzeylerde ve Avrupalı ticaret şirketleriyle ittifak kurarak 

merkezî otoriteyi zayıflatmış ve İngiliz otoritesinin yükselişinden önce çok sayıda 

Osmanlı’daki âyan ve eşraf benzeri yerel güçler oluşturduğu iddia edilmiştir.148 Bu 

ve benzeri eleştiriler, ileride müstakil bir bölümde incelenecektir. 

1.3. Bâbürlü Kazâ ve İftâ Teşkilatı 

Bâbürlüler, iftâ ve kazâ teşkilatını esasen Delhi Sultanlığı’ndan tevarüs etmişlerdir. 

Bu mevzu, Hint alt kıtasında iftâ faaliyetlerinin tarihî sürecini anlattığımız 

çalışmamızın ilgili bölümünde detaylı olarak incelenmiştir. Dolayısıyla bu bölümde 

Bâbürlü iftâ ve kazâ teşkilatının ana problemlerini, Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif 

edildiği dönemin daha iyi analiz edilebilmesi için özetlemeye çalışacağız. İftâ 

faaliyetleri konusunda ilk ve en dikkat çekici husus genel olarak İslâm Dünyası’nda 

ve özel olarak Bâbür Hindistan’ında İslâm fıkhının üzerinde uzlaşılmış bir 

versiyonunun bulunmamasıdır: Hanefî mezhebinin Bâbürlülerde hâkim olduğu sık 

sık söylense de Bedâûnî149 tarafından nakledilen bilgiler, diğer nakillerle birlikte ele 

alındığında Hanefî mezhebinin o dönemde tek fıkhî anlayış olmadığı söylenebilir.150 

Ayrıca bu nakil diğer Sünnî (Mâlikî, Şâfiî) ve Şiî hukuk mezheplerinin sınırlarını 

aşan “pragmatik eklektizm”in151 de var olduğunu göstermektedir.152 İslâm 

hukukunun iç çeşitliliğinin yanı sıra Bâbürlü yöneticiler, tebaalarının büyük 

çoğunluğu için uzun süredir bağlayıcı kabul edilen tamamen farklı bir sosyo-kültürel 

                                                           
147 Audrey Truschke, “İftiraya Uğramış Bir Babürlü Sultanı Âlemgîr Evrengzîb”, Derin 

Tarih Babürlüler Özel Sayısı, Özel Sayı 20 (2022): 98. 

148 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 3. 

149 Enver Konukçu, “Bedâûnî, Abdülkādir”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1992), 5/295. 

150 Ahmet Aydın, “Hint Alt Kıtasında Hanefî Geleneği: Bâbürlüler Dönemi”, 4. Uluslararası 

Şeyh Şabanı Veli Sempozyumu, Aralık 2017, Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi, 2017): 

480. 

151 (Maslahat). 

152 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 12. 



38 

 

normlar dizisine de (yani Hindu şeriatı olan Dharma’nın)153 hukuk sistemi içerisinde 

yer verme meselesiyle karşı karşıya kalmışlardır. Tıpkı İslâm fıkhı gibi “Hindu 

hukuku” da pratikte eşit derecede çoğuldu ve kastlar (jatidharma), bölgeler 

(deshadharma) ve krallıklar (rajadharma) için özel kurallar gibi birden fazla din 

boyutuna varan farklı mezheplerden oluşmaktaydı.154 Hindular kendi aralarındaki 

özel hukuka dair yargılamalarda kadıya yani İslâm hukukuna başvurup vurmama 

konusunda muhayyer bırakılmışlardır. Fakat Müslümanlarla olan çekişmeli 

durumlarda İslâm hukuku kuralları esas kabul edilmiştir.155 Özetle Bâbürlü 

Devleti’nde en az üç (tamamlayıcı ve bazı durumlarda eş zamanlı) normatif çerçeve 

bir arada mevcuttu (İslâm fıkhı, Dharma ve örfî hukuk olan Zawabit) ve bunların 

hiçbiri hanedanlığın en parlak dönemine kadar (1650’lerde) önemli ölçüde 

standartlaşmamıştı. Sosyal hayatı etkilemediği müddetçe yöneticiler genel olarak 

“Hindu hukukuna” müdahale etmeye kalkışmamışlar ve siyasi, ekonomik, askerî 

kaygılar olmadıkça İslâm fıkhından ve özellikle Hanefî mezhebinden 

ayrılmamışlardır.156 

Ekber Şah’ın evliliğe dair bazı taleplerini yasal hâle getirmek için Hanefî yerine 

Mâlikî bir kadı ataması örneğinde olduğu gibi İslâm hukukunun iç çeşitliliği, zaman 

zaman hükümdarlar tarafından kendi çıkarları için kullanılmak istenmiştir. Bâbürlü 

yöneticiler tarafından uygulanan “pragmatik eklektizm”in iyi bilinen bir başka örneği 

de Âlemgîr Şah’ın (sal. 1658-1707) Bâbürlü Devleti’nde en büyük Hanefî hukuku 

(fıkıh) derlemesi olan Fetâvâ-yı Hindiyye’yi hazırlatarak bir taraftan hukuki 

merkezileştirme ve homojenleştirme projesine aktif olarak katılırken diğer taraftan da 

siyasi ihtiyaçlarına uymadığında metinde kaydedilen hukuki görüşlere (fetva, tekil 

fetva) aykırı davranmakta tereddüt etmediğine dair tarihî iddialardır.157 

Ekber Şah’ın hukuki otorite konularında hükümdarın ulemâ üzerindeki üstünlüğünü 

tesis etmedeki başarısı kısmen Cihangir Şah ve Şah Cihan dönemlerinde de devam 

                                                           

153 Kürşat Demirci, “Hinduizm”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1998), 18/112. 

154 Lefèvre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics”, 117. 

155 Kadiri Enver Ahmet, “el-Fetâvâ el-Âlemgîriyye Takviymü Eserül Feteva İlmiyyen ve 

Mukarenetüha bi Ameli Cüstinyan fil Kavaniyni el Romaniyyeti”, el-Vay’il el-İslami, S. 

70, (1970): 70. 

156 Lefèvre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics”, 119. 

157 A.g.e., 120. 



39 

 

ettirilmiş olsa da Âlemgîr Şah, hukuki homojenleşme ve standartlaşmayı en üst 

düzeyde gerçekleştirmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye, bu dinî-hukukî homojenleştirme 

sürecinin en iyi bilinen sonucudur.158 

Araştırmacılar Bâbürlü Devleti’nin hukuk tarihinin iki ana dönemde incelenmesinin 

doğru olacağını ifade etmişlerdir. Birinci dönem, devletin kuruluşundan Âlemgîr 

Şah’ın vefatına kadar olan evredir ki bu dönem için Büyük Bâbürlüler Dönemi 

(Bâbürlülerin Yükselme Dönemi); ikinci dönem, devletin yıkılışına kadar devam 

eden zaman dilimidir ki bu dönem için de Küçük Bâbürlüler Dönemi (Bâbürlülerin 

Gerileme Dönemi) ifadesi kullanılmıştır. Bâbürlü iftâ teşkilatının mahiyetiyle ilgili 

özellikle Büyük Bâbürlü Dönemi’ne dair malumat, Osmanlı hukuk araştırmacılarının 

sahip olduğu geniş bilgi birikimiyle karşılaştırılamayacak derecede kısıtlıdır. Söz 

konusu kısıtlılığın tespit edilebilen iki temel sebebi vardır. Birincisi, Bâbürlülerin ilk 

dönemlerine ait başta mahkeme kayıtları olmak üzere ciddi bir bilgi aktarımının 

gerçekleştirilememesidir. Benzeri durum Fâtih Sultan Mehmed dönemine kadar 

Osmanlılarda da söz konusudur.  Bunun nedenleriyle ilgili bir hayli tartışma 

vardır.159 İkincisi, bu alana dair bilimsel çalışmaların ancak İngiliz sömürgesi 

döneminden itibaren bilimsel araştırmalara konu edilmeye başlanmasıdır.160 Söz 

konusu durum, merkezî yargılama teşkilatının arşivleme sistemiyle de alakalıdır. 

Büyük ihtimalle kadılar herhangi bir soruşturma ve itiraza yönelik olarak kendi 

kararlarını kayıt altına almışlardır.161 Fakat yerelde bu durum farklılık arz 

edebilmektedir. Bâbür yargı kayıtlarının görece azlığına rağmen şimdiye kadar tespit 

edilen belge ve koleksiyonların sistematik ve derinlemesine incelenmesi ise bugün 

hâlâ bir ihtiyaç olarak durmaktadır.162 

Söz konusu uzun ve son zamanlardaki çileli tarih göz önüne alındığında Bâbürlülere 

ait birincil kaynaklar Güney Asya ve Avrupa’daki arşiv ve kütüphanelere dağılmış 

durumdadır. Bâbür el yazmaları ve belgelerinin en büyük depolarından ikisi 

Hindistan Ulusal Arşivleri ve British Library’dir. Her iki kurumdaki belgelerin 

                                                           
158 A.g.e., 121. 

159 Bkz. Halil İnalcık, “Kanunnâme”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2001), 24/333; Yunus Uğur, 

“Şerʻiyye Sicilleri”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2010), 39/8. 

160 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 2. 

161 Lefèvre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics”, 121. 

162 A.g.e., 122. 



40 

 

büyük çoğunluğu Bâbürlülerin Gerileme Dönemi’nden kalmadır ve Bâbürlülerin 

Yükselme Dönemi’ne ait çok az kayıt günümüze ulaşmıştır. Ancak daha önceki 

döneme ait önemli hukuki eserler Hindistan Ulusal Arşivi’ndeki Doğu Kayıtları ve 

El Yazmaları bölümünde yer almaktadır. Örneğin Inayat Jung Koleksiyonu son 

Büyük Bâbürlü Sultanı Âlemgîr Şah dönemine kadar uzanır ve devletin güney 

vilayetlerinin günlük idari kayıtlarını ihtiva eder. Bir dizi küçük koleksiyon da 

Arapça, Farsça, Urduca ve daha yerel dillerdeki gelir, bağış, hibe ve diğer idari 

kayıtlarla ilgili belgeleri bir araya getirmektedir. Fort William College Koleksiyonu 

da tarih ve (oto)biyografiler, fıkıh eserleri (usul ve fetva) ve kayıtlar (örneğin medad 

i ma’aş, ahbarat, hüküm, parwana, destur, inşa, taksim, fetva ve ferman) dâhil olmak 

üzere onuncu yüzyıldan yirminci yüzyıla kadar uzanan eserleri içerir. Ancak bu 

koleksiyondaki belgelerin büyük çoğunluğu daha sonra British Library’ye 

aktarılmıştır. Dolayısıyla Hindistan Ulusal Arşivi’nde bulunan idari kayıt türlerinin 

yanı sıra bu arşivde hukuk çalışmalarıyla ilgili bir dizi Arapça, Farsça ve Urduca 

eserle birlikte kelam, tasavvuf ve fıkıh risaleleri de yer almaktadır. Güney Asya’ya 

ve başka yerlere dağılmış diğer arşivlerde, üniversite kütüphanelerinde ve özel 

koleksiyonlarda bulunan birikimleri özetlemek doğal olarak zordur ancak diğer 

değerli tamamlayıcı kaynakların da çıkarılabileceği düşünülmektedir. Pakistan’daki 

Pencap Üniversitesi Kütüphanesi’ndeki M. İkbal Müceddidî Koleksiyonu, Büyük 

Bâbürlülerin Yükselme Dönemi’nde Lahor ve çevresinde kaleme alınan fıkıh usulü 

ve fürûa dair çeşitli el yazmalarını içermektedir. Daha yerel Hint kütüphanelerindeki 

çeşitli koleksiyonlar da benzer şekilde kendi bölgelerindeki hukuki uygulamalara ışık 

tutmaktadır. Her ne kadar kayda değer bir birincil literatür bulunsa ve hatta bunların 

bir kısmı tercüme edilip yayımlanmış olsa da diğer bağlamlarda, özellikle taşradaki 

mahkemelerin kadı sicilleriyle karşılaştırıldığında Bâbür hukuku araştırmacılarının 

dezavantajlı olduğu söylenebilir. Başkentteki resmî mahkeme kayıtları ve bazı 

müstakil müftülerin fetva mecmuaları dahi (mahadir/siciller) büyük koleksiyonlar 

içerisinde ya çok az yer kaplamaktadır ya da daha yerel koleksiyonlardaki belge 

yığınları arasından henüz elenmemiştir. Bu durum öncelikle Bâbürlülerin Osmanlı 

Devleti’nde olduğu gibi merkezî arşivler kurmamalarına ve görünüşe göre kadıları 

kendi kayıtlarını tutma konusunda serbest bırakmalarına bağlanabilir. Bununla 

birlikte bu tür belgelerin değeri, Osmanlı araştırmalarında ortaya konulan hukuki ve 

sosyal tarih tarafından şüpheye yer bırakmayacak şekilde kanıtlanmıştır. Belgelerden 



41 

 

yoksunluk, Bâbürlülerin bu konudaki iftâ faaliyetleri üzerine yapılan çalışmaların 

zorluğunda açıkça gözlenebilmektedir. Anılan durum, Bâbürlü hukuk teorisi ve 

pratiği üzerine tarihî vesika eksikliği ve dağınıklığını açıklamada inkâr edilemez bir 

faktördür.163 Bu, Bâbür arşivciliğinin yetersizliği ve Bâbür tarihi araştırmacılarının 

ellerindeki kaynakların büyük kısmının neden daha öncesine değil de XVIII. yüzyılın 

ortalarına ait olduğunu da açıklamaktadır. Aslında bahsi geçen başlıca koleksiyonlar, 

özünde İngiliz Doğu Hindistan Şirketi’nin emrindeki İngiliz oryantalistlerin 

çalışmalarıdır. Bu oryantalistlerin eser toplamaya olan ilgileri büyük ölçüde, 

bölgenin giderek daha etkin yönetilmesi amacıyla bölgedeki ilmî müesseselerin 

faaliyetleriyle başa çıkma yönündeki idari ihtiyaçtan kaynaklanmıştır. Söz konusu 

hâl, Bâbür bağlamında çağdaş İslâm hukuku akademisyenlerinin karşılaştıkları 

zorlukları açıklamada ek bir rol oynamaktadır; zira bilimsel bilgi ile emperyal gücün 

çakışması, topladıkları eserlerin ve Bâbür tarihine uyguladıkları yaklaşımın, söylem 

olarak oryantalizmin güçlü bir örneği olma ve bu anlayışı devam ettirme tehlikesini 

barındırmaktadır.164 

Bâbürlüler döneminde diğer İslâm devletlerinde de olduğu gibi kazâ ve iftâ 

faaliyetleri müftüler ve kadılar tarafından yürütülmekteydi.  Müftüler sorulan 

suallere, kaynaklara dayanarak cevap vermekle yetinirken; kadılar, kişiler arasında 

devlet adına hükmetmekteydi. Dolayısıyla müftülerin vermiş olduğu cevaplar 

diyâneten olup bağlayıcı değildi. Kadıların verdiği hükümler ise kazâen olup 

yaptırım gücüne sahipti.  Müftüler âdeta hukuki danışmanlık ve arabuluculuk 

faaliyeti göstermekteydi. Zaman zaman müftüler arasından kadılar, kadılar arasından 

da müftüler tayin edilebilmekteydi.165 

Kadıların ve müftülerin vazifelerini nasıl yapacaklarına dair başta Fetâvâ-yı Hindiyye 

olmak üzere fıkıh kitaplarında bazı bölümler bulunmaktadır. Bu bölümler zaman 

içerisinde âdeta bir ilim dalı hâline gelmiş ve bu konuda birçok eser kaleme 

                                                           
163 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 4. 

164 A.g.e., 5. 

165 Davut Yaylalı, “İslam Hukukunda Kazai-Diyani Hüküm Ayırımı”, Dinî Araştırmalar, C. 

5, S. 15 (2003): 29-36. Babürlüler döneminde modern yargı sisteminde kendine yer bulan 

savcının niteliklerine benzer “mir adl” adında bir kurum ihdas edilmiştir. Ayrıca daha 

ziyade Batı’da şerif olarak adlandırılan unvana benzer “daroga-i adâlet” isminde bir 

emniyet amiri görevlendirilmiştir. Bkz. Arshia Shafqat, “Judicial Administration in 

Mughal Gujarat”, Indian History Congress, Proceedings of the Indian History Congress 

vol. 71 (2010-2011): 417. 

https://www.jstor.org/stable/i40173379


42 

 

alınmıştır. Bu eserler genelde “usûl-i iftâ”166 ve “edebü’l-kādî”167 olarak 

adlandırılmaktadır. Yine kazâ faaliyetlerinin içerisinde düzenlemeler de yapılmıştır. 

Osmanlı hukukunda Mecelle’nin muhtevasında yer alan bazı bölümler ve Bâbürlü 

hukukunda Kanun-ı Âlemgîrî’nin ilgili maddeleri buna örnek gösterilebilir.168 Hem 

Fetâvâ-yı Hindiyye hem de Mecelle devlet himayesinde telif edilmiş eserler olması 

açısından ayrıca benzerlik göstermektedir. Ancak iftâ sürecindeki konumları 

birbirinden farklıdır. Fetâvâ-yı Hindiyye başvuru kaynağı iken Mecelle kanun 

kodudur.169 

Bâbürlüler döneminde devletin himaye ettiği medreselerde yetişen ya da muhtelif 

âlimlerin rahle-i tedrisinden geçen fıkıh âlimleri, hükümdarın ya da onun emrinde 

bulunan bazı yöneticilerin seçimleriyle müftü ya da kadı olarak atanmaktaydılar. 

Yoksa iftâ faaliyetlerini devam ettirmek üzere kurulmuş herhangi bir medrese ya da 

akademi bulunmamaktaydı.170 Osmanlı’da ise şeyhülislamlar171 ve kazaskerler 

sadrazam tarafından padişahın onayıyla atanırken kadıların, müftülerin ve 

müderrislerin atanması şeyhülislam tarafından yapılırdı.172 

Kadılar, göreve atanma belgelerini yerel yöneticilere ibraz ederek vazifeye başlardı. 

Kadıların bulunmadığı yerleşim birimlerinde ise genelde reaya arasında örf esas 

alınırdı. Muhtesip, müderris, imam, müezzin ve benzerlerinin görevlendirilmesinden 

kadılar mesuldü. Yine yerel ulemânın gözetilmesi konusunda da kadılar söz 

sahibiydi.173 Bu dönemde kadılık makamının tevarüs yoluyla devredildiği dede, 

baba, oğul gibi aynı soydan gelen kişilerin bu makamda görevlendirildiği sıkça 

                                                           
166 Atar, “Fetva”, 486. 

167 Salim Öğüt, “Edebü’l-Kādî”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1994), 10/408. 

168  Atar, “Fetva”, 496. 

169  Burak, “The Second Formation of Islamic Law The Post-Mongol Context of the Ottoman 

Adoption of a School of Law”, 593. 

170 Kādılkudâtlar [Şükrü Özen, “Kādılkudât”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2001), 24/77.] ve 

eyalet kadıları sultan tarafından atanırken genelde daha küçük yerleşim birimlerinde 

görev yapacak olan kadılar istişare heyetinin başkanı olan sadrü’s-sudûr [Enver Konukçu, 

“Bâbürlüler”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1991), 4/403.] tarafından atanırlardı. Bkz. Refik 

Melih el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, (Doktora, bi-Kısmi eş-

Şerîati’l-İslâmiyye Külliyeti Dâri’l-Ulûm Câmiatü’l-Kâhire, 1985), 180.  

171 Mehmet İpşirli, “Şeyhülislâm”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2010), 39/91. 

172 A.g.e., 92. 

173 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 6. 



43 

 

görülmekteydi. Gerekli bilgileri haiz olan, itikadî ve amelî açıdan sünnete bağlılık 

gösteren kişilerin veraset yoluyla bu makamlara getirilmesinin önünde hukuki bir 

engel yoktu.174 Ancak Âlemgîr Şah döneminde sultanın âlimlere ve özellikle de 

kadılara vermiş olduğu değer, soylular ve makam sahipleri tarafından hasetle 

karşılanmıştır.175 

Bâbürlüler döneminde başta Hanefî mezhebi olmak üzere dört mezhepten de müftü 

ve kadılar atanmıştır. Sultanlar bir taraftan icraatlarını fetvalara dayandırarak 

kendileri için meşruiyet zemini kurmaya çalışırken bir taraftan da birçok değişik 

kültür ve inanca sahip olan gruplardan oluşan toplumun sosyal, iktisadî ve hukuki 

düzenini sağlamaya çalışmışlardır. Ancak bu, zaman zaman hukuki alanda değişik 

tercihlerin yapılmasına sebep olmuş; bu tercihler ise bir hukuk anarşisini kaçınılmaz 

hâle getirmiştir. Anılan durum hem Bâbürlü idaresi altında yaşayan Müslümanları ve 

zimmîleri hem de burayla ticaret yapan yabancıları olumsuz biçimde etkilemiştir. 

Çünkü muhtelif kadılar tarafından verilen farklı kararlar huzursuzluk nedeni 

olmuştur.176 

Âlemgîr Şah döneminde bir taraftan hukuk anarşisi engellenmeye çalışılırken diğer 

taraftan da devletin kendine has ihtiyaçlarının karşılanabilmesi için bazı uyarlamalar 

yapılmak zorunda kalınmıştır. Hırsızlara uygulanacak cezanın yerel ihtiyaçlara göre 

uyarlanması ve Gucerât Valisi Muhammed Hâşim’e (1669-1670) vergilere dair bir 

ferman gönderilmesi bu kabilden değerlendirilebilir. Yoksa bazı araştırmacıların 

Âlemgîr Şah’ın şeriatın hükümlerini eksik görüp kendisinin tamamladığı anlamına 

gelebilecek yorumları, onun genel tutumuna ters düşmektedir.177 Örneğin Hindu ve 

Müslüman isyancılara verilecek ceza konusunda Hanefî mezhebinin devletin o anki 

ihtiyacını karşılamadığı, diğer üç mezhepten de istifade edilerek uygun bir fetva 

bulunması konusundaki iradesi, esasen Sultan’ın Fetâvâ-yı Hindiyye’nin dışında 

hüküm verirken de şeriatın dışına çıkmamayı esas aldığını göstermektedir.178 

                                                           
174 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 420. 

175 Alan M. Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, India’s Islamic 

Traditions - 711-1750, ed. Richard Eaton, (New Delhi: Oxford University Press of India, 

2003), 6. 

176 Taha İ. Özel, İngiliz Doğu Hindistan Şirketi, 3 bs., (İstanbul: Vadi Yay., 2021), 141. 

177 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 27. 

178 A.g.e., 28. 



44 

 

Nitekim Fetâvâ-yı Hindiyye’nin muhtevasında Sultan’ın üstün otoritesinden ve siyasi 

gücünden bahsedilen pek çok örnek vardır. İşte tam da bu otorite ve siyasi saygınlık 

karşısında kadıların yargı yetkisi gizli kalmakta ancak ortadan kalkmamaktadır. 

Sultan saltanatın gücüyle istediği gibi hareket edebilir ancak bunu “yasa dışı” olarak 

yapar. Sultan öldüğünde veya tahttan indirildiğinde verilmiş olan kararı yargı 

hiyerarşisinin zirvesindeki konumunu koruyan başkadı tarafından bozulabilir.179 

Benzeri uygulamalar Osmanlı Devleti’nin hukuki yapısında da bulunmaktadır. 

Nitekim Osmanlı’da da Bâbürlü’de olduğu gibi şerʻî ve örfî hukuk ayrımı vardır. 

Ancak örfî hukuk daha ziyade olağanüstü hâllere ilişkin kurallarla taʻzîr cezaları 

kapsamına girecek konuları kapsamı altına almaktadır.180 Bu hususta Âlemgîr Şah, 

bir keresinde babasına şöyle yazmıştı:  

Hükümdarın vazifesi halkın menfaatlerini korumaktır; şehvete, israfa ve cariyelere 

düşkünlük değildir. Sultanların sarayları, hazineleri, toprakları aslında onun 

değildir; bilakis halkının emanetidir ve devlet idaresi meselelerinde Hz. Ömer’in 

talebeleriyiz ve bu nedenle sultan hâkim önünde suçlanabilir.181 

Bâbürlüler zannedildiği gibi sürekli aynı sınırlara sahip olan ve dolayısıyla statik bir 

hukukla yönetilebilecek bir devlet değildi. Bu nedenle olağanüstü hâllerde acil 

çözümler üretilip örfî kanunların da uygulanması gerekmekteydi.182 

Delhi Sultanlığı’ndan beri var olan ve sultanlar tarafından icra edilen yüksek 

yargılama, Âlemgîr Şah döneminde iftâ faaliyetlerinde yeniden düzenlemelerin 

yapılmasıyla temyiz mahkemelerine dönüştürülmüş ve bu mahkemelerin hâkimlerine 

çeşitli yetkiler tanınmıştır. Ayrıca yargı sürecine belirli belgeler 

(mahadir/mahzarnâmeler) ve avukatlar (vekiller) aracılığıyla kararların kaydedilmesi 

gereklilikleri eklenmiş; teorik alan ise Fetâvâ-yı Hindiyye’nin derlenmesiyle geniş 

ölçüde açıklığa kavuşturulmuştur.183 

                                                           
179 Mona Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the 

Fatawa Alamgiri (17th Century India)”, (Doctora, University of Manchester, 1992), 80.  

180 İnalcık, “Kanunnâme”, 333. 

181 Kadiri Enver Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, el-Va’yi’l-İslâmi, 

S. 70, (1970): 87. 

182 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 26. 

183 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 7. 



45 

 

Fetâvâ-yı Hindiyye, Bâbürlü iftâ teşkilatının en zayıf yönü olan fetvaların kaydı 

meselesine yeni bir boyut kazandırmıştır. Seyyid Ahmed bazı tarihçilerden şöyle 

rivayet etmiştir: “Fetâvâ-yı Hindiyye’nin altıncı cilt 371. sayfasında mahkeme 

kayıtlarının yok edilemeyeceği, diğer mahkemelerin talep etmesi durumunda onlara 

gönderilmesinin icap ettiği ifade edilmiştir”.184 Ayrıca Âlemgîr Şah birçok 

mahkemeye de bizâtihi katılarak adaletin daha güçlü tesis edilmesi için mezalim 

mahkemelerine benzer bir uygulama içerisinde de olmuştur.185 Zaman zaman yerel 

mahkemelerin ve kādılkudâtın vermiş olduğu hükümleri eleştirmiş ve yeniden 

muhakemesine karar vermiştir.186 Sultan Âlemgîr Şah, bir davayı mahkemeye iade 

etmiş; davanın iade edildiği mahkemeye talimat vermekle yetinmemiş, daha ziyade 

mahkemenin uymayı ihmal ettiği usul ve esaslara atıfta bulunmuştur.187 

Esasen mezâlim mahkemelerinin iftâ usulü, Ekber Şah döneminde de ana hatlarıyla 

bulunmaktaydı. Âlemgîr Şah ise buna yasal bir zemin hazırlamıştı. Gönderdiği bir 

fermanında bu konuyla ilgili şu ifadeleri kullandığı nakledilmektedir: 

Hâkim, davanın koşullarını sormakla işe başlamalı ve sonra davayı her açıdan 

incelemelidir.  Her tanığı aynı noktada ayrı ayrı sorgulamalı ve her birinin 

delillerini yazmalıdır. Bu amaçlar ancak titizlik, zekâ ve derin düşünme ile etkili bir 

şekilde elde edilebileceğinden, bazen davanın en baştan yeniden görülmesini 

gerektirecek ve benzerlik ya da anlaşmazlıklardan yola çıkarak gerçeğe ulaşılmasını 

sağlayabilecektir.188 

Âlemgîr Şah; seleflerine kıyasla adlî meselelere daha fazla önem vermiş, mahkemeye 

katılma konusunda daha gayretli davranmış ve adlî süreçleri nizami hâle getirmiştir. 

Yolsuzluk potansiyelinin farkında olarak, hâkimleri yozlaştıranlara cezalar getirmiş 

ve yeni atanan hâkimleri dürüst olmakla ve hizmet ettikleri halktan gelen hediye ve 

davetleri reddetmekle mesul tutmuştur. Bin Yılcı189 ve Şiî liderlerin yargılandığı 

                                                           
184 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 129. 

185 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal 

Sovereignty”, 11. 

186 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 130. 

187 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 87. 

188 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal 

Sovereignty”, 22. 

189 Hicrî 10. asırdan sonra şeriatın ahkâmının lağvolacağını kabul eden anlayış. 



46 

 

davalar, Âlemgîr Şah’ın kendi topraklarında daha standart bir Hanefî hukuku 

oluşturma ve hem merkez hem de taşra düzeyinde kazâyı güçlendirme çabasının bir 

parçasıdır. Şeyh Abdülvahhab’da da olduğu gibi din adamlarını üst düzey saray 

mensuplarından üstün tutması bu tavrın bir yansımasıdır.190 Ayrıca Âlemgîr Şah, 

kadılara geçmişte verilmiş kararların üzerinden yeni kararlar vermeleri için iftâ 

faaliyetinde esneklik tanıma yoluna da gitmiştir.191 Ancak tarihî vesikalar, Bâbürlü 

sultanlarının, ulemâ üzerinde tam bir yetkiye sahip olduğu ve siyasi konulara 

müteallik noktalarda sultanların maslahatı ön planda tuttuğu hakikatini ortaya 

koymaktadır.192 

İslâm tarihinin daha geniş bir çerçevesinden bakıldığında Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

derlenmesi ve ulemâ ile hükümdar arasındaki ilişkiye dair ortaya koydukları, İslâm 

hukukunun oluşum dönemindeki modelle tutarlıdır. Yani selef-i salihin dönemindeki 

ulemâ ve sultan arasındaki ilişkiyle Âlemgîr Şah ve dönemindeki fakihler arasındaki 

etkileşim büyük oranda benzemektedir. Âlemgîr Şah’ın saltanatı, ulemânın hem fıkıh 

metinlerini araştırma hem de devlet kanunlarını etkileme gibi ilmî faaliyetlere daha 

fazla dâhil olmasıyla Hindistan’ın önceki hükümdarları dönemine nazaran ulemâ 

tarafından arzulanan ideal ilişkiye daha yakındır.193 

Taşra yargı yönetiminde eyalet kadısı, eyaletin dört büyük memurundan biri olarak 

kabul edilir ve vilayet başkentinde ikāmet ederdi. Yukarıda da ifade edildiği üzere 

eyalet kadısının ataması sultan tarafından sadru’s-sudûrun mührü ve makamı 

aracılığıyla yapılırdı.194 

1.3.1. Kadı 

Bâbürlüler döneminde bir kadının başlıca görevi yargılama yapıp anlaşmazlıkları 

çözmek ve suçluları şeriat hükümlerine uygun olarak cezalandırmaktı. Nadaut’taki 

Rajpipla gibi Müslüman nüfusun da yoğun olarak yaşadığı yerel Hindu yöneticilerin 

özerk olarak yönettiği eyaletlere de kadılar atanmaktaydı. Görevlerini yerine 

                                                           
190 Sheikh, 22. 

191  A.g.e., 23. 

192 Agrawal Jagriti / Agrawal Pooja, “Aurangzeb’s Management and Trade Policies, 

International Journal of Legal Management and Humanities”, Volume:4, Issue:3, 2021, 

5062. 

193 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 29. 

194 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 417. 



47 

 

getirirken kadıya bir vekil (nâib) yardım ederdi. Kadılık vazifesi ücret karşılığı 

yapılan bir görevdi. Bu görev çoğu zaman babadan geçebiliyordu. Belirli durumlarda 

kadılık görevine dair irsî hak iddiaları bir kenara bırakılabilmekteydi. Günümüzde 

farklı mahkemelerde ele alınan birçok dava kadı mahkemesine getirilirdi. Kadılar 

aynı zamanda alacak davalarına da bakarlardı. Ağır ceza davaları da yine o yerin 

kadısı tarafından görülür ve karara bağlanırdı.195  

1672 yılında Âlemgîr Şah, farklı suçlardan suçlu bulunan kişilere uygulanacak çeşitli 

cezalara ilişkin bir ferman yayımladı. Bu fermanda en az otuz üç suç kategorisi 

yeniden özetlenmiş ve bunlara verilecek cezalar belirtilmiş, böylece Bâbürlü 

Devleti’nin muhtasar ceza kanunu olarak nitelendirilebilecek bir kanun 

oluşturulmuştur. Bu fermana göre hırsızlık, yol kesicilik, boğma ya da kasten adam 

öldürme ile ilgili davalar o yerin kadısı tarafından karara bağlanırdı. Hırsızlıktan 

suçlu olduğu şahitlikle veya kadı huzurunda kendi itirafıyla kanıtlanan kişiye, kadı 

huzurunda öngörülen ceza uygulanmalı ve tövbe edene kadar hapiste kalmalıydı. Bu 

kanun ayrıca zina edenlere, içki içenlere, hizmetçilere, efendilerinden kaçan kölelere 

vb.lerine karşı da ceza öngörürdü. Eyalet nâzımlarının aksine, kadıların kimseye 

idam cezası vermesine izin verilmiyordu. Ayrıca yönetici memurların takdirine bağlı 

olarak isyan ve karışıklık nedeniyle hapsedilen mahkûmlar kadı tarafından serbest 

bırakılamazdı.196 

Mirasla ilgili anlaşmazlıklar ise kazaskerin başkanlık yaptığı mahkemelerde 

görülmekteydi.197 

Bâbürlülerde genel olarak kadıların görevleri şunlardır: 1- Hukuk ve ceza davalarını 

karara bağlamak. 2- Hapishaneleri denetlemek. 3- Gerektiği zaman sultana ve eyalet 

yöneticilerine danışmanlık yapmak. 4- Şayet emanet edilirse hazineye muhafızlık 

etmek.198 

Kadılar ayrıca görevlendirildikleri yerlerde noterlik vazifesi de yapmaktaydılar. 

Tüccarlar arasındaki sözleşmeleri ve anlaşmaları kayıt altına alırlardı. Bu karşılıklı 

anlaşmalara vurduğu mühür, anlaşmayı sadece resmî olarak geçerli kılmakla kalmaz; 

                                                           
195 A.g.e., 418. 

196 A.g.e., 421. 

197 A.g.e., 426.  

198 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 25. 



48 

 

aynı zamanda devletin koruması altına alırdı. Kadılar anlaşmaların ve sözleşmelerin 

kopyalarını onaylar ve tasdik ederlerdi. Ticaret işlerinde de gümrük girişlerindeki 

mallardan o yerin kadısı tarafından yapılan bir değer tespitinden sonra vergi 

alınırdı.199 

Medeni hukuka dair konularda hiçbir mülkiyet işlemi kadı mahkemesinde tescil 

edilmedikçe yasal olarak geçerli ve uygulanabilir sayılamazdı. Başka bir deyişle ister 

satış ister hibe isterse de devir senetleri olsun tüm mülkiyet işlemleri kadının 

elindeydi. Bu işlemlerin yapılabilmesi için Müslüman veya gayrimüslim fark 

etmeksizin herkesin malı yerel kadıya tescil ettirilmeliydi.200 

Bâbürlü ve Osmanlı kadılarının yargılama ve denetleme gibi bazı ortak vazifeleri 

olsa da Osmanlı’da kadının aynı zamanda belediye başkanının görevlerini hâmil 

olması onun konumunu daha da kuvvetlendirmekteydi.201 

1670 yılında Sultan Âlemgîr Şah; Gucerât eyaletinin kadılarının haftanın sadece iki 

günü makamlarında oturduklarını, diğer iki gün (salı ve çarşamba) valinin 

makamlarına gittiklerini ve haftanın geri kalan üç gününü tatil olarak 

değerlendirdiklerini öğrendi. Sultan vilayetin divanına şöyle yazdı: “Bu iş yapma 

şekli saltanat sarayında ya da başka bir eyalette uygulanmıyor ve bu nedenle 

Gucerât’ta da böyle olması için hiçbir neden yok.” diyerek Divan’a, kadıların 

cumartesi, pazar, pazartesi, salı ve perşembe günleri -yani beş gün- makamlarında 

oturmalarını, çarşamba günü eyalet valisinin makamına gitmelerini ve sadece cuma 

gününün tatil olmasını emretti. Kādı’l-kudât bir keresinde (1682) Âlemgîr Şah’a 

Ahmedâbâd’daki yargı mensuplarının ve devlet memurlarının ücret almadıklarını, bu 

yüzden de yerel halktan zorla para almaya yeltendiklerini ve onlara sorun 

çıkardıklarını, yollarda bile insanlardan para topladıklarını bildirince Âlemgîr Şah, 

Ahmedâbâd Divanı’na bir emir göndererek hizmette olmayan memurların 

faaliyetlerine göz kulak olmasını ve memurların halktan para almasını engellemesini 

istedi. Ayrıca yasa dışı haraç almaktan suçlu olduğu bildirilen kişilerin 

davranışlarının soruşturulmasını emretti.202 

                                                           
199 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 426. 

200 A.g.e., 421. 

201 Fahrettin Atar, İlber Ortaylı, “Kadı”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2001), 24/69. 

202 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 418. 



49 

 

Eğer bir dava yerel kadı mahkemesinde çözülemezse o zaman devletin Yüksek 

Mahkeme’sine havale edilirdi.203 Yüksek Mahkeme’de zaman zaman sultan da 

bulunabilirdi. Sultanın bulunmadığı zamanlarda kādılkudât; mîr adl, müftü ve 

daroga-i adaletin de yardımıyla muhakemeyi yürütürdü. Şayet muhakemeyi sultan 

yapıyor ise zaman zaman kādılkudâta sorular yönelterek fikir alabilirdi.204 

Son olarak, meslekî gerekliliklerin bir parçasını oluşturan ilginç bir nokta da çıraklık 

konusuydu. Osmanlı’da kadı kâtipliği ya da fetva eminliğiyle başlayan kazâ ve iftâ 

tecrübesi, gerekli birikimin elde edilmesinden sonra kadılık ve müftülükle 

görevlendirilme hakkı elde edilmesini sağlardı. Kadı kâtipliğinin tamamlanmasından 

sonra öncelikle küçük kazalara kadı olarak atanan hukukçular; sırasıyla sancaklarda, 

küçük boyuttaki eyaletlerde, ardından büyük boyutlu eyaletlerde görevlendirilir, daha 

sonra Anadolu ve Rumeli kazaskeri olurlardı. Şeyhülislamlar da genelde Rumeli 

kazaskerlerinden seçilirdi.205 Ancak Bâbürlüler döneminde kadı için böyle bir tedrîcî 

yükseliş şart koşulmamış; bu terfi sistemi tamamen yöneticilere bırakılmıştır. Ne 

Kānûn-i Âlemgîrî de ne de Fetâvâ-yı Hindiyye’de kadılık ya da müftülük makamı 

için ön koşul olarak herhangi bir çıraklık eğitimi zorunlu tutulmamıştır.206 

Benzeri konular Fetâvâ-yı Hindiyye’nin “Edebü’l-Kādî” bölümünde, “Edebü’l-

Müftî”de ele alınmaktadır. Diğer bazı bölümlerde de iftâ faaliyetine yönelik kurallar 

zikredilmişse de Edebü’l-Müftî adı altında ayrı bir başlık bulunmamaktadır.207 Eserin 

ön sözünde kadı ve müftülerin eserden nasıl yararlanacaklarını ve hangi kararları 

nasıl vereceklerini izah eden geniş bir açıklama vardır. Bununla birlikte müftülük 

makamına yönelik tutumda gerçek bir reform unsuru olup olmadığı ihtiyatlı bir 

araştırma konusudur. Bunun nedeni Fetâvâ-yı Hindiyye’deki Edebü’l-Müftî’yle ilgili 

bölümün, kitaplarına atıfta bulunulan geçmiş fukahanın görüşlerinden oluşması ve 

Fetâvâ-yı Hindiyye derleyicilerinin kişisel açıklamalarını gösteren çok az ibare 

                                                           
203 A.g.e., 420. 

204 Muhammad Nizam Uddin, “Bangladeş Medenı̇ Hukukunun Gelı̇şı̇mı̇ ve İslam Hukuku 

Açısından Değerlendı̇rı̇lmesi”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Uludağ 

Ünı̇versı̇tesı̇ Sosyal Bı̇lı̇mler Enstı̇tüsü Temel İslam Bı̇lı̇mlerı̇ Anabı̇lı̇m Dalı İslam 

Hukuku Bı̇lı̇m Dalı, 2021), 19. 

205 Atar, Ortaylı, “Kadı”, 69.    

206 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa 

Alamgiri (17th Century India)”, 208. 

207 A.g.e., 210. 



50 

 

içermesidir. Binaenaleyh diğer yazarlara veya onların kitaplarına atıfta bulunan 

kaynaklara yapılan takdim veya tehirlerin müelliflerin bu konudaki görüşlerini 

yansıttığı düşünülebilir.208 

Fetâvâ-yı Hindiyye hem klasik Hanefî kaynaklarından alıntı yapmaya hem de geçmiş 

fukahanın görüşlerine atıfta bulunmaya dayandığı için hem geleneksel fıkıh 

anlayışından güç almakta hem de bir şekilde dönemin hukuki ihtiyaçlarını 

karşılamayı hedeflemektedir. Edebü’l-Müftî’ye dair bölüm derleyicilerin iradesiyle 

şekillenen alıntıların seçimi ve düzenlenmesi hususları haricinde Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin orijinal açıklaması değildir.209 

Dönemin hukukçularının uyacakları ortak bir terminolojinin olmaması bazı önemli 

noktalarda kafa karışıklığına neden olmaktadır. Ancak bu önemli ayrımlar Fetâvâ-yı 

Hindiyye’de tartışılmamaktadır. Fetâvâ-yı Hindiyye, müftü kelimesinin anlamının 

değiştiğini; zira günümüz müftüsünün geçmişte içtihat yeteneğiyle öne çıkan 

müftülerle aynı ilmî standarda sahip olmasa da aynı özelliklere sahip bir müftü gibi 

hareket ettiğini ortaya koymaktadır.210 Fetâvâ-yı Hindiyye’nin derleyicilerinin, 

müftülük görevi için kişisel nitelikleri tanımlarken şimdiye kadar karşılaştıklarımıza 

nispeten daha fazla kendi görüşlerini ekledikleri yorumunu yapmak doğru olacaktır. 

Genel olarak fetva literatürü, hukukçuların bu görev için hangi kişisel niteliklerin 

gerekli olduğu konusunda bölündüğünü göstermektedir. Fetâvâ-yı Hindiyye’ye göre 

ihtilafın kesinlikle söz konusu olmadığı sadece iki şahsî şart vardır: İslâm ve akıl 

sağlığı. Fetâvâ-yı Hindiyye’ye göre özgürlük, erkeklik ve konuşma yeteneği şart 

değildir. Bu nedenle dilsiz bir kimsenin fetvası işaretlerinin anlaşılmasıyla geçerli 

olabilir. Bir köle veya kadın da müftülük görevini üstlenebilir. Fetâvâ-yı Hindiyye 

ayrıca sağlam bir akla ve güzel bir ahlaka sahip olmanın gerekliliğine de vurgu 

yapar. Yaş konusuna gelince Fetâvâ-yı Hindiyye, el-Bahru’r-Râik’e211 atıfta 

bulunarak gençliğin bu konuda engel olmayacağını şu şekilde ifade eder: “Örfü 

öğrenir, geleneklerin bilgisine aşina olur, itaati gözetir, şehvet ve şüpheden uzak 

durur. Âlim, yaşı küçük olsa da kâmildir, âlim olmayan ise yaşı büyük olsa da kâmil 

                                                           
208 A.g.e., 211. 

209 A.g.e., 211. 

210 A.g.e., 212. 

211 Ahmet Yaman, “Kenzü’d-Dekāik”, DİA, (Ankara: TDV Yay., 2022), 25/261.  



51 

 

değildir”. Birçok fetva eserinde ahlakî prensipler ön plana çıkarılırken Fetâvâ-yı 

Hindiyye’de bunun şart koşulmaması ilginçtir. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin böyle bir 

kişiyi kazâ ve iftâ görevine layık görmesi bu noktada özel bir tartışma olmamasına 

rağmen diğer fıkıhçılar tarafından benimsenmez. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin müellifleri 

ise konuya bir fetva sorunu olarak bakmış ve müftünün ahlaksızlığının fetvayı 

geçersiz kılamayacağını düşünmüşlerdir.212 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin insan tabiatının eksiklikleri konusunda daha yumuşak bir 

yaklaşım benimsediği ve bu gerçeği hem hukuki hem de içtimaî bir gereklilik olan 

iftâ kurumunun sürdürülmesi ihtiyacıyla uzlaştırmayı başardığı görülmektedir.213 

1.3.2. Müftü 

Fetâvâ-yı Hindiyye’ye göre müftülük toplum içerisinde önemli bir konumdur. Müftü 

toplumun bir parçasıdır. Onun fetvadaki kararları hizmet ettiği halka bağlı olmasa da 

bir birey olarak topluma karşı daima sorumludur.214 

Fetâvâ-yı Hindiyye, “Edebü’l-Kādî” bölümünde bir müftünün gerekliliklerini şöyle 

tanımlar: “Müftü âdil, Kur’ân ve Sünnet bilgisine ve fıkhî istinbat kapasitesine sahip 

olmalıdır”. Fakat Muhit’ten215 yapılan bir başka alıntı bu koşulları gevşetmektedir: 

“Ancak işittiği bir görüşü ifade ediyorsa, bu durumda delilleri yani kaynakları 

bilmese bile fetva vermesi caiz olur. Çünkü o sadece başkasından duyduğunu 

nakletmektedir. Onun konumu bir hadis ravisinin konumuna benzer”. Bu nedenle 

hadis ravisinde aranan tüm adalet ve zabt koşulları Muhit’e göre müftüde de 

gereklidir. Fetvaya dair birçok eserde müftünün müctehid olması şart koşulmuştur. 

Ancak sosyal ve entelektüel iklimin, içtihat yapmaya uygun niteliklere sahip kişilerin 

bulunmasının neredeyse imkânsız olduğu bir hâle geldiği varsayımı bazı tartışmaları 

gündeme getirmektedir.216 Cüveynî217 müctehid müftülerin neslinin tükendiği 

                                                           
212 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa 

Alamgiri (17th Century India)”, 213. 

213 A.g.e., 215. 

214 A.g.e., 216. 

215 Burhâneddin el-Buhârî’nin eseri olan el-Muhîtü’l-Burhânî için bkz. Mustafa 

Uzunpostalcı, “Burhâneddin el-Buhârî”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1992), 6/435. 

216 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa 

Alamgiri (17th Century India)”, 210. 

217 Abdülazîm Mahmûd ed-Dîb, “Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 

1993), 8/141. 



52 

 

varsayımının aslında bir hipotez olduğunu kabul etmeye devam etse de XVII. yüzyıla 

gelindiğinde bu orijinal hipotezin Fetâvâ-yı Hindiyye’nin derleyicileri tarafından 

hakikat olarak benimsendiği anlaşılmaktadır. Fetâvâ-yı Hindiyye, eskiden müctehid 

olması gereken müftünün artık geçmiş görüşleri aktarma temelinde çalıştığını iddia 

etmektedir. Dolayısıyla müftünün tanımı değişmişse fetvanın niteliği de değişmiştir. 

Bir müctehid olarak müftünün fetvası, ileri düzeydeki dinî ve hukuki bilgisine 

dayanarak verdiği bir görüştür. Ancak müftü müctehid olmadığında müsteftînin 

sorusuna cevap vermek için geçmiş otoritelerden alıntı yapmak zorundadır; bu 

nedenle kendi hukuki görüşünü vermek yerine eski müctehidlerin sözlerini 

aktarmaktadır. Fetâvâ-yı Hindiyye buna dayanarak şu sonuca varmaktadır: 

“Günümüzde fetva olarak adlandırılan şey aslında bir fetva değildir. Aksine 

müsteftînin faydalanabilmesi için bir müftünün sözlerinin lafzan ya da manen 

alıntılanmasıdır.”218 Fetâvâ-yı Hindiyye burada herhangi bir kaynak 

göstermemektedir ve bunların Âlemgîr Şah dönemi Hindistan’ında değişen fetva 

kavramını açıklayan müelliflerin kendi görüşlerinin olması oldukça muhtemeldir.219 

Hârûnürreşid’in Ebû Yûsuf’u ilk kâdılkudât olarak atamasıyla birlikte İslâm hukuku 

siyaset sahnesine girdiği ve devlet ile müftü arasındaki karşılıklı ilişki, devletin 

müftülüğü maaş gibi mali bir teşvikle cazip hâle getirmesiyle iftâ faaliyetleri 

üzerinde daha etkili olması sonucunu doğurduğu söylenebilir. Bu durum, müftülük 

makamını devlete bağımlı hâle getirmiştir. Müftülük makamı artık tüm dış 

etkenlerden bağımsız olma özelliğini yitirmiştir. Dolayısıyla devlet müdahalesine 

açık hâle gelmiş, böylece kanun uygulayıcının görece özgürlüğü kontrol altına 

alınmıştır. Devlet, müftülük makamını hukuki olduğu kadar siyasi açıdan da önemli 

bir kurum hâline getirerek istenmeyen hukuki görüşlerin akışını kısıtlamak suretiyle 

müftülerin otoritesini kontrol edebilmiştir.220 

1.3.3. Mîr Adl 

                                                           
218 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa 

Alamgiri (17th Century India)”, 215. 

219 A.g.e., 216. 

220 A.g.e., 217. 



53 

 

Bâbürlüler döneminde kadıdan sonraki en önemli yargı görevlisi “mîr adl”di. Ekber 

Şah’ın akıl hocası Ebü’l-Fazl el-Allâmî,221 mîr adlın atanmasını gerekli görmemiş ve 

böyle bir görevlendirmeyi kadının görevini tam olarak yerine getirememesi şartına 

bağlamıştı. Dolayısıyla biri gerçekleri tespit edip hüküm verecek, diğeri de 

kararlarını uygulayacak iki kişinin atanması gerekiyordu. Bu, mîr adlın kadının bir 

yardımcısı olduğu anlamına gelmekteydi. Ekber Şah, saltanatının yirmi dördüncü 

yılında devletini eyaletlere böldüğünde mîr adl makamını eyalet memurları listesine 

dâhil etmiştir. Bu da kadılık görevinin ya sadr ya da mîr adlle birleştirildiğini açıkça 

göstermektedir. Ekber Şah sonrası döneme ait tarihî kayıtlarda mîr adl makamından 

nadiren bahsedilmesi oldukça şaşırtıcıdır. Ancak başta Gucerât eyaleti olmak üzere 

Bâbürlü adalet teşkilatında mîr adlın varlığını görmek mümkündür. Henüz XVI. 

yüzyılda modern hukuk müesseselerinde gözlenen savcı – hâkim iş bölümünün 

taksim edilmesi hukuk tarihi açısından son derece önemlidir.222 

Sultan Cihangir Şah’ın aşağıdaki ifadeleri onun döneminde kadı ve mîr adl ayrımının 

bulunduğuna açık bir delildir: 

“Bu şehrin insanları son derece zayıf kalpli ve aciz olduklarından, ordugâhtan 

herhangi bir adamın onları ezmek amacıyla evlerine girmesini veya fakir ve zayıf 

kişilerin işlerine karışmasını önlemek için kadı ve mîr adllardan korkup yanıma 

gelemezler diye şehre girdiğim günden itibaren, havanın sıcaklığına rağmen, her gün 

öğle namazını kıldıktan sonra gidip Jharoka bölgesinde oturdum. Bulunduğum yer 

nehre doğruydu, halkla aramda ne bir kapı ne bir duvar ne bir bekçi ne de bir 

topuzlu asker vardı. Adaleti sağlamak için orada iki ya da üç vakit oturdum ve 

tazminat taleplerini dinleyip zalimlere hatalarına ve suçlarına göre cezalar 

verilmesini emrettim.”223 

1664’te Sultan Âlemgîr Şah; Sorath Valisi Serdar Han’a bir emirnâme gönderip, 

bölgedeki kadı, mîr adl ve müftülere danışarak bölge halkına adalet dağıtmasını 

emretti. Bu emir, bölge halkının saltanat sarayına yaptığı şikâyetlerin ardından geldi. 

Bu bilgilerden, mîr adllık vazifesinin Sultan Âlemgîr Şah döneminde de var olduğu 

ve sorumluluklarının sadece adlî meseleleri yönetmek, yargılamak ve karara 

                                                           
221 Enver Konukçu, “Ebü’l-Fazl el-Allâmî”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1994), 10/313-314.  

222 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 422. 

223 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 423. 



54 

 

bağlamakla sınırlı olmadığı; aynı zamanda kendisinden toplumun farklı kesimlerinin 

refahı için adımlar atmasının da beklendiği anlaşılmaktadır.224 

Bangladeşli araştırmacı Muhammed Nizâmuddin hazırladığı yüksek lisans tezinde, 

Bâbürlü kazâ ve iftâ faaliyetlerini anlattığı bölümde mîr adlın adaletin en yüksek 

mahkemesinden en düşük düzeydeki yargılama birimine kadar kendine yer 

bulduğunu ifade etmektedir.225 

1.3.4. Daroga-i Adalet 

Bâbürlüler döneminde adalet teşkilatında kadı, müftü ve mîr adlın yanı sıra “daroga-i 

adalet” (adalet müfettişi) adı verilen bir başka memur da görevlendirilmiştir. Daroga-

i adalet unvanından ilk kez Şah Cihan döneminde söz edilse de araştırmacılar ilk defa 

Âlemgîr Şah döneminde mîr adl ve daroga-i adaletin ezilenleri ve adalet arayanları 

sultanın huzurunda şikâyetlerini sunmak üzere mahkemeye getirmek için atandığını 

ifade etmektedirler.226 Bu konumda vazifelendirilen kişiler görevlerini ufak bir 

harcırah karşılığında yerine getirmişlerdir. Ücretin miktarı XVIII. yüzyılın başlarında 

Cambay’da bir yılda üç bin rupi olarak kaydedilmiştir. Âlemgîr Şah, saltanatının son 

yıllarında bu vazifeyi yürütenlerin vasıfsızlığı ve görevlerini kötüye kullanmaları 

nedeniyle bu vazifeyi lağvetmiştir.227 

1.4. Bâbürlü Fıkıh Edebiyatı 

Hindistan’da İslâm’ın kök salıp neşvünema bulmaya başladığı dönemlerde kelam ve 

hadis ilmi, tedvinini tamamlamıştır. Tefsir ilmi ise tedvinini büyük oranda 

tamamladığı sırada Hindistan henüz o ilmî ve entelektüel altyapıya sahip değildi. Bu 

yüzden Hindistan coğrafyasında, hicrî X. asırdaki tecdit hareketlerine kadar bu 

alanlarda herhangi bir meşhur ve muteber eser telif edilememiştir. Ancak tasavvuf 

ilminin tedvini, tarihsel olarak Hint alt kıtasının fethedilip ilmî ve tasavvufî hayatın 

yerleşmesinden sonraki döneme denk gelmesi sebebiyle birçok tasavvufî eser kaleme 

alınmıştır.228 İlk sûfî müelliflerden Ebü’l-Fazl Huttelî’nin müritlerinden Lahorlu 

                                                           
224 A.g.e., 425. 

225 Nizam Uddin, “Bangladeş Medenı̇ Hukukunun Gelı̇şı̇mı̇ ve İslam Hukuku Açısından 

Değerlendı̇rı̇lmesi”, 21. 

226 Shafqat, “Judicial Administration in Mughal Gujarat”, 425. 

227 A.g.e., 426. 

228 Detaylı bilgi için bkz. Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint. 



55 

 

Hücvîrî’nin (ö.1072) Keşfü’l-Mahcûb adlı eseri, Hindistan’da İslâm’ın ilk yayılma 

sürecinde kaleme alınmıştır. Bu süreç Hücvîrî’yle başlamış; Nizâmeddin Evliyâ, 

Muînüddîn Çeştî, Ferîdüddîn Genc-i Şeker ve İmâm-ı Rabbânî Ahmed el-Fârûkî es-

Sirhindî gibi sûfî müelliflerce devam ettirilmiştir.229 

Fıkıh ilmi birinci tedvin evresini müctehidler döneminde tamamlamıştır. Ancak 

nevâzil eserlerinin kaleme alındığı meşâyih dönemi ile hemen sonrasında 

gerçekleşen şerh ve haşiye faaliyetleri, Hindistan’ın fethedilip ilmî rüşdünü 

kazanmaya başladığı dönemlere denk gelmiştir. Bu nedenle Hindistan’daki ilmî 

faaliyetlerin, genel olarak tecdit ve ihya hareketlerine kadar olan dönemde fıkıh ve 

tasavvuf ilmi üzerinden gerçekleşmiş olması muhtemeldir. Fıkıh eserlerinin kaleme 

alınmasının başlangıcı Sind’deki İslâm fetihleri dönemine kadar uzanmaktadır. Sindli 

âlim İbni Ahmed b. Muhammed b. Muhammed Debal’in (ö. H 965) Kitâbu Âdâbü’l-

Kazâ adında bir eser yazdığı bilinmektedir. XI. yüzyılın ilk yarısında Hindistan’a pek 

çok askerî sefer düzenleyen Gazneli Sultan Mahmud’un fıkıh eserlerinin telifine ilgi 

gösterdiği nakledilmektedir. Kitâbü’t-Tefrîd fi’l-Fürû’un derlenmesi ona atfedilir. 

Mecmuâtü’s-Sultânî olarak bilinen bir başka fıkıh eseri de aynı dönemde yazılmış ve 

ona ithaf edilmiştir.230 

Delhi Sultanlığı döneminde telif edilen Şeyh Sirâcüddîn Ömer b. İshak el-Gaznevî 

el-Hanefî (ö. 773/1371) tarafından derlenen Fetâvâ-i Kāriü’l-Hidâye, Kadı 

Şehâbüddîn Devletâbâdî (ö. 874/1469) tarafından derlenen Fetâvâ-i İbrâhimşâhî ve 

Kadı Gucerâtî’nin (ö. 920/1514) Hazinetü’r-Rivâyet-i Fetâvâ’sı, fetâvâ alanında 

yazılan önemli eserlerdendir.231 

Delhi Sultanlığı dönemindeki fıkıh literatürünün en önemli kısmı şerhler ve 

haşiyelerden oluşmaktadır.232 Bu tür bir literatürün üretilmesi için esas olarak Hanefî 

fıkhının ders kitapları arasından sıkça kullanılanlar ve hukuki sorunların çözümü için 

ulemâ tarafından yaygın olarak başvurulan eserler seçilmiştir. Bu tür teliflerin 

                                                           
229 Detaylı bilgi için bkz. Ebü’l Hasen Ali en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, C. 3, çev. Yusuf 

Karaca (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2016). 

230 Kafait Ullah Hamdani, Hafiz Haris Saleem, “Development of Fiqh Literature in Indian 

Subcontinent During Sultanate & Mughal Periods”, Al-Meezan, Vol. 1, No. 2 (2019): 35. 

231 Hamdani, Saleem, “Development of Fiqh Literature in Indian Subcontinent During 

Sultanate & Mughal Periods”, 36. 

232 Sedat Şensoy vd., “Şerh”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2010), 38/555; Tevfik Rüştü 

Topuzoğlu, “Hâşiye”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1997), 16/419. 

https://almeezan.org.pk/ojs/index.php/journal/issue/view/2


56 

 

seçilmesinde birçok gaye güdülmüş olsa da temel amaç popüler ve önemli fıkıh 

metinlerini basitleştirip anlaşılırlıklarını arttırmaktır. Aynı sebeple Hidâye, Vikāye, 

Usûl-i Beydâvî ve Menar üzerine şerhler yazmaya da önem verilmiştir. Hidâye ve 

Vikāye üzerine Hint ulemâsı tarafından on beşten fazla şerh yazılmıştır. Bu dönem 

fıkıh literatürü bazı önemli ve tartışmalı konular hakkında yazılmış kitap ve risaleleri 

de içermektedir. Sema meselesi bu dönemin ulemâ ve mutasavvıfları arasında 

tartışmaya sebep olmuştur. Bazı eserlerde bu konu Fahrüddîn Zerrâdî tarafından 

yazılan Keşfü’l-Gınâ an Vücûhi’s-Semâ ve Süleyman b. Süleyman tarafından yazılan 

Risâle-i İbâhâtü’s-Semâ’da olduğu gibi fıkhî açıdan tartışılmıştır. Zekeriyâ Multânî 

ve Hasan b. Muhammed es-Sâgānî (ö. 650/1250) gibi âlimler de toplumda çok sayıda 

insanı ilgilendiren miras paylaşımı sorunlarını açıklamak için ferâiz üzerine özel 

olarak bazı eserler yazmışlardır.233 

Hint alt kıtasında fıkhî eserlerin telifinin, bu bölgeye gerçek anlamda ilk kez hâkim 

olan Gaznelilerden itibaren başladığı ve ilk kaleme alınan fıkıh çalışmasından birinin 

de Mecmuâ-i Sultânî olduğu yukarıda nakledilmişti. Ancak bu konudaki etkin 

faaliyetlerin Tuğluklular döneminde başladığı hukuk tarihçileri tarafından ileri 

sürülmektedir.234 Müverrihler, Muhammed Tuğluk döneminde başlayan telif 

faaliyetlerinin Fîrûz Şah döneminde zirveye ulaştığını; Sultan’ın, şeriatı hem 

hayatında hem yönetimi altındaki toplumda yaşatmayı esas aldığını; âlimleri, ilim 

talebelerini ve sûfîleri desteklediğini ifade etmişlerdir. Döneminde birçok medrese 

inşa edilmiş olup en büyüğü ve etkini Fîrûz Şah Medresesi’dir. Yüz bine yakın ilim 

erbabını himaye ettiği nakledilmektedir. Döneminin en ileri gelen âlimleri 

Abdülmuktedir Şureyhî ve Celâlüddîn Rûmî’dir. Bu dönemde kaleme alınan en 

meşhur fıkıh kitapları ise Fetâvâ-i Fîrûzşâhî, Fevâid-i Fîrûzşâhî ve Fetâvâ-i 

Tatarhâniyye’dir.235 

Telif çalışmaları Fîrûz Şah döneminden sonra da hız kesmemiş, Sultan İbrahim Şah 

döneminde yaklaşık yüz altmış eseri esas alan Fetâvâ-i İbrâhimşâhî, Kadı 

Nizâmüddîn Ahmed b. Muhammed el-Hanefî Gilânî tarafından kaleme alınmıştır.236 

                                                           
233 Hamdani, Saleem, “Development of Fiqh Literature in Indian Subcontinent During 

Sultanate & Mughal Periods”, 37. 

234 İslam, “Hindistan’da Sultanlıklar Döneminde Fıkıh İlminin Gelişmesi”, 60. 

235 A.g.e., 61. 

236 A.g.e., 63. 



57 

 

Ancak Delhi Sultanlığı döneminde yazılan fıkıh eserleri, özellikle Hidâye’yi esas 

alarak geçmiş klasik fıkıh kitaplarını cem ve tasnif etmek şeklinde tezahür etmiştir. 

Dönemin meselelerine ait fetvalar oldukça sınırlıdır.237 Ayrıca bu dönemdeki eserler 

daha ziyade müftü, kadı ve ilim erbabına yönelik kaleme alındığı için Arapça 

yazılmıştır. Hint alt kıtasında o dönemde Hanefî mezhebi hâkim olduğu ve mezhebin 

otoritesi sağlamlaştırılmaya çalışıldığı için istisnalar hariç diğer mezheplerin 

görüşlerine yer verilmemiştir. Verildiğinde de genelde tenkit amacının güdüldüğü 

gözlemlenmektedir.238 Yukarıda isimleri zikredilen eserler haricinde Delhi Sultanlığı 

döneminde birçok fıkıh klasiği; şerh, haşiye ve ihtisar çalışmasına mevzu olmuştur. 

Bu husus başlı başına bir araştırma konusu olduğu için çalışmamızda bu kadarıyla 

yetineceğiz.239 

Bâbürlüler döneminde fıkıh ilminde önemli inkişaflar olmuştur. Bâbürlü iftâ ve kazâ 

teşkilatı Hanefî fıkhına dayanmaktaydı ve fıkıh âlimlerine en yüksek kazâ rütbeleri 

verilmişti. Bu nedenle Bâbürlülerin yönetimi boyunca önemli kadı ve fakihlerin 

yetiştiği müşahede edilmektedir. Bu yönetim altında ilmî faaliyet gösteren fakihler, 

İslâm fıkhıyla ilgili yüzlerce kitap ve risaleye katkıda bulunmuşlardır. Bu eserlerden 

bazıları Hüdâbahş Kütüphanesi, Patna, Asiatic Society of Bengal, India Office 

London, Raza Library of Rampur, Maulana Azad Library AMU Aligarh, Darul 

Uloom Deoband Library vb. kütüphanelerde muhafaza edilmektedir. Tarih ve tabakat 

kitaplarında adı geçen pek çok çalışma bulunmaktadır. Bâbürlü Hindistan’ının 

kütüphanelerde el yazması olarak muhafaza edilen fetva koleksiyonları şunlardır: 

Nureddin Kutbeddin el-Havafî’nin (ö.1570) Farsça Fetâvâ-i Baberî’si, Amr ibn 

Ubeydullah Müminâbâdî tarafından yaklaşık 1541 yılında Farsça olarak yazılan 

Fetâvâ-i Emniyye, Nasreddîn Lahorî tarafından 1588 yılında Farsça kaleme alınan 

Fetâvâ-i Berâhinî, Şeyh Muînüddîn Muhammed Hâce Mahmud en-Nakşibendî’nin 

(ö. 1674) Fetâvâ-i Nakşibendiyye’si, Şeyh Ebü’l-Berekât ibn Hüsâmüddîn 

Dihlevî’nin (ö. 1707) el-Fetâvâ Mecmua’l-Berekât’ı, Kadı Abdülhamid ibn Abdullah 

Tahvî’nin telif ettiği Muhtasar el-Fetâvâi’ş-Şâfî’si ve 1708 yılında yazılan Müftü 

Tabi Muhammed ibn Muhammed Seyyid Leknevî’nin Fetâvâ Sirâci’l-Münîr’i, Şah 

                                                           
237 A.g.e., 63. 

238 A.g.e., 64. 

239 A.g.e., 64. 



58 

 

Abdülazîz Muhaddis Dihlevî (ö. 1823) döneminde derlenen, Farsça yazılan ve 

Urduca çevirisi de bulunan Fetâvâ-i Azîzî.240 

Bâbürlüler de selefleri gibi hukukçuları saraylarında ağırlamış ve hukuki konularda 

onların görüşlerine başvurmuşlardır.241 Sultan Âlemgîr Şah, fıkıh öğrenimini teşvik 

etmek için Şerhu’l-Vikāye gibi bazı eserleri okuyanlara sırasıyla bir rupi, iki rupi ve 

sekiz rupi ödenmesi hükmünün yanı sıra öğrencilere özel burslar vermiştir.242 

Bâbürlüler döneminin fıkıh alanına ağırlıklı olarak tedris ve telif yoluyla katkıda 

bulunan ulemâsı arasında Abdülevvel Canpûrî (ö. 1560), Muhammed Tâhir Patanî 

(ö. 1578), Mîr Kelân Ekberâbâdî (ö.1605), Abdüsselâm Lahorî (ö. 1628), 

Abdüsselâm Devt (ö. 1632), Abdülhak Muhaddis Dihlevî (ö. 1642), Muhibbullah 

İlâhâbâdî (ö. 1648), Abdülhakîm Siyalkûtî (ö. 1656), Kadı Nurulhak Ekberâbâdî (ö. 

1662), Kutbuddin Dihlevî (ö. 1691), Vecihüddîn Gucerâtî (ö. 1707) ve Emânullah 

Banarstî (ö. 1720) en meşhurları sayılabilir.243 

Bâbürlüler döneminin; şerh ve haşiye, fetva koleksiyonu, genel eserler ve ayrı 

konular olarak risaleler dâhil olmak üzere farklı nitelikte çok sayıda fıkıh eserinin 

üretilmesiyle bilindiği söylenebilir. Yukarıda belirtildiği gibi fıkıh eserlerinin 

derlenmesi, Delhi Sultanlığı’nın erken dönemlerinden itibaren başlamış; Bâbürlü 

yönetimi sırasında daha da gelişmiştir. Bâbürlü Devleti’nin kurucusu Bâbür Şah, 

Mesnevî-i Mübin (Mübeyyen der Fıkh) adında Türkçe bir risale yazmış ve bu risalede 

temel İslâmî bilgileri manzum bir şekilde izah etmiştir.244 Özellikle Ebü’l-Berekât b. 

Rükneddin Dihlevî tarafından Âlemgîr Şah’a ithaf edilen fıkıh eserleri arasında yer 

alan Mecmâu’l-Berekât, Habîbullah Kannucî’nin (ö. 1727) el-Muhtasar fi’l-Fürû’u, 

Kutbuddin Dihlevî’nin (ö. 1614) Tenvîrü’l-Hakk’ı fıkıh ilmi üzerine kaleme alınan 

diğer önemli eserlerden bazılarıdır.245 

                                                           
240 Qasmi, “The Orientation and Approach of Indian Ulama in Resolving Contemporary 

Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”, 5. 

241 Hamdani, Saleem, “Development of Fiqh Literature in Indian Subcontinent During 

Sultanate & Mughal Periods”, 35. 

242 A.g.e., 36. 

243 A.g.e., 36. 

244Aydın, “Babürlü Dönemi Çalışmalarının İlk Örneklerinden Biri Olarak Babür’ün 

Mübeyyen der Fıkh’ı”, 149. 

245 Hamdani, Saleem, “Development of Fiqh Literature in Indian Subcontinent During 

Sultanate & Mughal Periods”, 35. 



59 

 

Bâbürlüler döneminde fetâvâ çalışmaları, genel nitelikteki eserler ve ayrı konulardaki 

risaleler dışında çok sayıda şerh kaleme alınmıştır. Bu amaçla esas olarak fıkıh 

müfredatının bir parçası olan eserler seçilmiştir. Şerh geleneği, Delhi Sultanlığı’ndan 

Bâbürlü Devleti’ne tevarüs etmiştir. Bu dönemde en iyi bilinen şerhlerden bazıları 

şunlardır: Ahmed Civan (ö. 1717) Nûrü’l-Envâr fi Şerhi’l-Menâr, Vecihüddin 

Gücerâtî Şerhu ala Usûli’l-Pezdevî ve Şerhu’l-Basît fi’l-Ferâiz, Ebû Yûsuf Bennânî 

(ö. 1686) Şerhü’l-Hüsâmî, Kadı Muhammed İsa Cüneydî (ö. 1719) Fethu’l-Kadîr 

Şerhû’l-Hidâye, Abdülevvel Canpûrî Zeydpûrî (ö. 1560) Şerhu’l-Ferâizu’s-

Sirâciyye. Bu şerhleri dönemin bazı âlimleri daha anlaşılır hâle getirmek için haşiye 

türü eserler kaleme almışlardır. Canpûrî’nin (ö. 1517) Fusûlü’l-Havas li’l Usûli’ş-

Şaşî’si, Kadı Abdünnebî Ahmednagrî’nin (ö. 1731) Hâşiye el-Hüsâmî ve Hâşiye 

ale’l-Ferâizi’s Sirâciyye’si bu tür eserlerdendir. Yine Vecihüddin Gücerâtî’nin (ö. 

1589) Hâşiye ale’l-Usûli’l-Pezdevî’si, Abdülhakîm Siyâlkûtî’nin (ö. 1656) Hâşiye 

ale’l-Hidâye’si, İsmetullah Seharanpûrî’nin (ö. 1629) Hâşiye ala Şerhu’l-Vikāye’si 

bu türün en çok bilinenlerindendir.246 Ayrıca Bâbürlüler döneminde refu’l-yedeyn 

(ruku ve secdeden sonra el kaldırmak), kıraatü’l-Fâtiha halfe’l-imam (imamın 

arkasında Fâtiha okumak), ziyâretü’l-kubûr (kabir ziyareti) gibi birçok mesele farklı 

ekollerin ulemâsı arasında tartışılmış ve bu konularda birçok eser yazılmıştır. İmâm-ı 

Rabbânî Ahmed el-Fârûkî es-Sirhindî’nin de bu konulara Mektûbât’ında değindiği 

görülmektedir.247 Yine bu dönemde yaygınlıklarından dolayı şarap içme, diğer sarhoş 

edici maddelerin kullanımı; kumar, faiz, müzik, şarkı söyleme, vahdet-i vücudun 

hükmü gibi konularda birçok eser kaleme alınmıştır. Bunların en öne çıkanları 

şunlardır: İsmetullah Seharanpûrî’nin (ö. 1629) Risâle Hürmetü’l-Gınâ ve’l-

Mezâmir’i, Hüseyin Habbaz Keşmirî’nin Hidâyetü’l-Ems fi Mebhasi’s-Semâ’sı; 

Nurullah Şüsterî’nin (ö. 1610) Risâle fi Necâseti’l-Hamr’ı.248 

Ekonomik meseleler arasında miras konusu, halkın bu meseleyle ilgilenmesi ve 

karmaşık doğası nedeniyle Bâbürlü dönemi ulemâsı tarafından da çok 

önemsenmiştir. Ulemânın bazıları; Abdülevvel Zeydpûrî’nin (ö. 1560) Nazmü’l-

Ferâizü’s-Sirâciyye’si, Abdullah b. Abdülbâkî Nakşibendî’nin (ö. 1663) Risâle fi’l-

Ferâiz’i, Kadı Rükneddin Kayravî’nin (ö. 1637) Risâle fi’l-Mevâris’i gibi eserlerinde 

                                                           
246 A.g.e., 37. 

247 A.g.e., 39. 

248 A.g.e., 39-40. 



60 

 

miras sorunlarını açıklamaya özen göstermişlerdir.249 Bu dönemde fıkıh müfredatının 

bir parçasını oluşturan çalışmalar arasında Şerhu’l-Vikāye, Hidâye, Hüsâmî, Tavzih 

ve Telvih kitapları yer almaktadır. Ulemâ tarafından tasnif edilen bu kitapların bazı 

şerhlerinin de Hâşiye ala Şerhu’l-Vikāye, Vecihüddin Gücerâtî’nin (ö. 1570) Hâşiye 

ale’l-Hidâye ve Hâşiye ale’t-Telvîh gibi yardımcı eserler olarak medreselerdeki fıkıh 

derslerine dâhil edilmiş olması önemlidir. Ayrıca yukarıdaki eserlere ek olarak 

Bâbürlüler devri Hindistan ulemâsının iki ünlü kitabı daha Ders-i Nizâmî sisteminin 

müfredatında yer bulmuştur. Bunlar; Muhibbullah Bihârî’nin (ö. 1707) Müsellemü’s-

Sübût’u ve Molla Civân’ın (ö. 1717) Nûru’l-Envâr’ıdır.250 

Büyük Bâbürlü (Yükseliş) Dönemi’nin en önemli fıkıh eseri, Âlemgîr Şah’ın 

gözetimi altında bir grup âlim tarafından hazırlanan Fetâvâ-yı Hindiyye ya da 

Fetâvâ-yı Âlemgîriyye olarak bilinen Hanefî fıkıh külliyatıdır. Bâbürlü fıkıh 

edebiyatı Fetâvâ-yı Hindiyye’den sonra da gelişimini devam ettirmiştir. Bu hususta 

öne çıkan isimlerden Allâme Muhammed Âbid Sindî (1776-1841), Hindistan’da 

doğmuş ancak daha sonra Yemen’e taşınmış ve nihayet Medine’ye yerleşmiş büyük 

bir hadis ve fıkıh âlimidir. Muhammed b. Ali Alâüddîn el-Haskefî’nin (ö. 1677) ünlü 

Hanefî fıkıh kitabı ed-Dürrü’l-Muhtâr’ın şerhi Tevâliü’l-Envâr’ı yazmıştır. Bu 

kitabın el yazması on altı cilt ve 9.522 yapraktan oluşmaktadır. Bu eser İbn Âbidîn’in 

(ö. 1836) ünlü haşiyesinden daha kapsamlı bir ed-Dürrü’l-Muhtâr çalışmasıdır. 

Bâbürlüler döneminde iki tedris ekolü teşekkül etmiştir. Bunlardan birincisi Molla 

Nizâmüddîn Suhalvî’nin kurduğu Leknev’deki Firengi Mahal Medresesi, ikincisi ise 

başında Şah Veliyyullah Muhaddis Dihlevî’nin babası Abdurrahim Sahip Dihlevî’nin 

olduğu Delhi’deki Rahimiyye Medresesi’dir. İslâmî ilimlerin bu iki beşiği, büyük 

İslâm âlimleri yetiştirmenin yanı sıra fıkıh, fıkıh usulü ve fetva alanlarında örnek 

eserler vermiştir. Bu konuda Ahmet Aydın birçok makale kaleme almış ve bizlere 

Bâbürlü eğitim sistemini detaylı bir şekilde tanıtmıştır.251 

1.5. Bâbürlü Ulemâsı 

                                                           
249 A.g.e., 49. 

250 A.g.e., 55.  

251 Ahmet Aydın, “Bâbürlüler Döneminde Fıkıh Eğitimi ve Medreselerde Okutulan Fıkıh 

Kitapları”, Türk İslâm Dünyası Sosyal Araştırmalar Dergisi, S. 7 (Haziran 2018): 30. 



61 

 

Bâbürlüler döneminde gerek dinî gerekse dünyevî ilimler alanında pek çok âlim 

yetişmiştir. Bu âlimlerin birçoğu ya unutulmuş ya da günümüze sadece isimleri 

intikal etmiştir. Abdülhay el-Hasenî, Hint alt kıtasının İslâm’la ilk tanışmasından 

kendi dönemine kadar bu coğrafyada yaşamış âlimlerin biyografilerini yüzyıl esasına 

göre Nüzhetü’l-Havâtır adlı eserinde büyük oranda toplayarak kaleme almıştır. Biz 

hem bu eserde hem DİA’da hem de İslam Âlimleri Ansiklopedisi’nde yer alan 

âlimlerin isimlerini vefat tarihlerine göre sıralayacak ve Bâbürlü ilim hayatına, 

dolayısıyla Fetâvâ-yı Hindiyye’ye etki eden bazı âlimlerin kısa biyografilerini 

nakledeceğiz. Biz bu listeyi oluştururken ismini alacağımız âlimlerin Bâbürlü 

Devleti’nin kuruluş ve yıkılış tarihleri arasında ya Hindistan’da doğmuş olmasını ya 

eğitim almasını ya da bu coğrafyada hayatını tamamlamış olmasını esas alıyoruz. 

Ayrıca seçtiğimiz ve biyografisini nakledeceğimiz bazı âlimleri Bâbürlü fıkhını 

derinden etkilediği için hususiyetle zikredeceğiz. Bu âlimlerin ilki Bâbürlü 

Devleti’nin kurucusu fakih Sultan Muhammed Zahîrüddin Bâbür Şah, ikincisi “ikinci 

bin yılın müceddidi” olarak bilinen İmâm-ı Rabbânî Şeyh Ahmed el-Fârûkî es-

Sirhindî, üçüncüsü Abdülhak Muhaddis ed-Dihlevî, dördüncüsü Şeyh Nizâmeddin 

Burhanpûrî, beşincisi Abdurrahim Sahib ed-Dihlevî, altıncısı Âlemgîr Şah, yedincisi 

Şah Veliyyullah ed-Dihlevî’dir. Çalışmamızın muhtelif bölümlerinde biyografilerine 

değindiğimiz için Bâbür Şah’ın, Âlemgîr Şah’ın, Şeyh Nizâmeddin Burhanpûrî’nin 

ve Abdürrahim Sahib ed-Dihlevî’nin biyografilerini burada tekrar etmeyecek; diğer 

üç âlimi anmakla yetineceğiz. 

1.5.1. Bâbürlü Döneminin Öncü Âlimleri 

1.5.1.1. İmâm-ı Rabbânî Ahmed Fârûkî es-Sirhindî: Milâdî 26 Haziran 1564, 

hicrî 14 Şevval 971’de Sirhind’de doğdu. İlk tahsilini babası Şeyh Abdülahad’dan 

aldıktan sonra Siyalkut şehrine giderek Siyalkutlu Allâme Abdülhakim’in hocası 

Keşmirli Mevlânâ Kemal, Şeyh Yakub (Keşmirli), Bedahşanlı Kadı Behlül ve diğer 

birçok âlimden istifade etti ve çeşitli ilim dallarında icazetler aldı. Daha sonra 

Bâbürlü başkenti Agra’ya giderek ilim çevrelerinden istifade etti. Allâmî ve 

Feyzî’yle münasebetleri olduysa da fikrî ayrılıklarından dolayı onlardan uzaklaştı. 

Babasının arzusuyla Sirhind’e geldi ve orada evlendi. Daha sonra hacca gitmek için 

yola çıktıysa da Nakşibendî tarikatından Şeyh Muhammed Bâkî’yle tanışarak ona 

mürit oldu. Hizmetine girerek seyrüsülûk yaptı. Kısa zamanda manevi seyrini ikmal 

eden Ahmed es-Sirhindî, şeyhi tarafından halef edinildi. Şeyhinin vefatından sonra 



62 

 

irşat faaliyetlerine başlayan Ahmed es-Sirhindî bir taraftan da tedris ve telifle meşgul 

oldu. Tekkesinde medrese olarak kullandığı bölümde talebelerine tefsirden Envârü’t-

Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl’i, hadisten Mişkâtü’l-Mesâbîh’i, kelamdan Şerhu’l-

Mevâkıf’ı, fıkıhtan Hidâye’yi ve tasavvuftan Avârifü’l-Maârif’i belirlediği zaman 

dilimlerinde okutmaya devam etti. Sultanlara, valilere, komutanlara, yerel 

yöneticilere, ilim adamlarına, şeyhlere, sûfîlere ve sıradan halka yönelik mektuplar 

yazarak irşat faaliyetlerini geniş bir alana yaydı. Mükâşefet-i Ledünniyye, Risâle-i 

Tehliliyye, Şerh-i Rubâiyyât adında risaleler yazarak Ehl-i Sünnet inancının ve İslâm 

kültürünün Hint alt kıtasında yayılması için mücadele etti. Gerek itikada gerek fıkha 

ve gerekse de tasavvufa dair kaleme aldığı eserlerinde, irşat faaliyetlerinde bidat ve 

hurafelerin tespit edilerek ortadan kaldırılması için yoğun çaba gösterdi. Namazda 

imamın arkasında kıraat, teşehhüdde şahadet parmağının kaldırılması, niyetin dille 

yapılmaması, inek kesiminin fazileti, kâfir âdetlerine tâbi olmanın haramlığı, 

sûfîlerin raks ve semalarının hükmü, vahdet-i vücudun hakikati gibi birçok konuda 

görüşlerini ilim erbabıyla ve tasavvuf ehliyle paylaşmış; şeriatın ikāmesi ve 

zimmîlerin sınırlandırılması konusunda yöneticilerle ciddi mücadeleleri olmuştur. 

Görüşlerini halifeleri ve müritleri vasıtasıyla Orta Asya, Hint alt kıtası, İran ve 

Osmanlı coğrafyasında henüz yaşarken yayma imkânı bulmuştur. Onun açmış 

olduğu tecdit faaliyetleri daha sonra eserleri ve halifeleri vasıtasıyla da devam ederek 

Hint alt kıtasında Sünnî akidenin, Hanefî fıkhının ve Nakşibendî-Müceddidî 

tarikatının yaygınlaşmasını sağlamıştır. Fetâvâ-yı Hindiyye’de onun itikadî, fıkhî ve 

tasavvufî görüşlerinin iz düşümünü görmek son derece kolaydır. Abdülhak Muhaddis 

ed-Dihlevî kendisine karşı başlangıçta menfi söylemlerde bulunmuşsa da daha sonra 

onu ve eserlerini yakından tanıyarak ona olan hüsnüzannını ifade etmiştir.252 

1.5.1.2. Abdülhak Muhaddis ed-Dihlevî: 1551’de (958) Delhi’de dünyaya 

gelmiştir. İlk eğitimini babası Seyfeddin b. Sadullah el-Buhârî’den almıştır. İki ay 

gibi kısa bir sürede hıfzını ikmal etti. Bir rivayete göre on yedi, diğer rivayete göre 

de yirmi yaşında Zâhirî ilimlerden icazet alınca babasının yönlendirmesiyle Kādirî 

meşâyihinden ve Abdülkādir Geylânî neslinden Şeyh Musa b. Hamid el-Hasenî’ye 

intisap etmiştir. 1587’de hem haccetmek hem de Harameyn ulemâsından ilim tahsil 

etmek için Hicaz’a gitmiştir. Burada birçok âlimin yanı sıra Hintli âlim Ali el-

                                                           
252 en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, C. 3, 136. 



63 

 

Müttekî ve talebesi Abdülvahhab ed-Dihlevî’den hadis ilimleri tahsil etmiş ve birçok 

hadis kitabından icazet almıştır. Müttekî’nin yönlendirmesiyle memleketine geri 

dönmüştür. Hindistan’da yerleşen bidatlara karşı bir taraftan Müslüman halkı ikaz 

ederken diğer bir taraftan da hadis ilminin neşvünema bulması için mücadele 

etmiştir. Hem Şeyh Muhammed Bâkî’nin hem de İmâm-ı Rabbânî’nin hususi sohbet 

halkalarına katılarak tecdit hareketlerinde onlara destek olmuştur. Gençlik yıllarında 

bir ara Ekber Şah’ın kurduğu ilim meclislerine katılmışsa da Şiî âlim Feyzî’yle 

itikadî konulardaki fikir ayrılığından dolayı saraydan uzaklaşmıştır. Hân-ı hânân 

vasıtasıyla Cihangir Şah’a nasihat içerikli mektuplar yazmıştır. Birçok talebe 

yetiştiren Dihlevî’nin iddia edilen yüzü aşkın eserlerinden nakledilenlerin başlıcaları 

şunlardır: Medâricü’n-nübüvve ve merâtibü’l-fütüvve, et-Târîhu’l-Hakkī, Eşiʿatü’l-

Lemaʿât fî şerhi Kitâbi’l-Mişkât, Cezzâbü’l-kulûb ilâ tarîki’l-mahbûb, Târîh-i 

Abdülhak, Mektûbât, Matlau’l-Envâr, Meracü’l-bahreyn fi’l-cemʿi beyne’t-tarîkayn, 

Şerhu Sirfü’s-Saade, Ahbârü’l-ahyâr fî ahvâli’l-ebrâr. Dihlevî’nin eserleri genel 

anlamda incelendiğinde fıkhu’l-hadis anlayışını ve Hanefî mezhebinin sünnet 

açısından tahkimini esas aldığı söylenebilir. Bu tutumun yaklaşık bir asır sonra Hint 

alt kıtasını tesiri altında bırakan Şah Veliyyullah ed-Dihlevî’nin görüşlerinin çıkış 

noktalarından biri olduğunu söyleyebiliriz. Abdülhak Dihlevî 1642’de Delhi’de vefat 

etmiş ve kendisi için yaptırılan makbereye defnedilmiştir.253  

1.5.1.3. Şah Veliyyullah ed-Dihlevî: 1703’te Muzaffernagar’da dünyaya gelmiştir. 

Babası Abdürrahim b. Vecihüddin’dir. Anne tarafından Hz. Ali’nin, baba tarafından 

Hz. Ömer’in soyundan geldiği rivayet edilmektedir. İlim ailesine mensup olan 

Dihlevî’nin hem dedesi hem de babası Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetindendir. İlk 

eğitimini babasından tahsil eden Dihlevî, babasının vefatı üzerine Şeyh Mahmud 

Efdal Siyâlkûtî’ye hem talebe hem de mürit olmuştur. İlimde kemale erdikten sonra 

babasının kurduğu Rahimiyye Medresesi’nde tedrisatta bulunmuştur. Yirmi sekiz 

yaşındayken hacca gitmiş, Hicaz’da on dört ay kalmıştır. Bu zaman zarfında 

Medine’de Ebû Tâhir Muhammed b. İbrahim el-Kürdî’den ilim tahsil etmiş, 

Abdülhak Muhaddis ed-Dihlevî gibi Hicaz dönüşü hadis eğitimine ağırlık vermiştir. 

Başta Muvatta olmak üzere birçok hadis kitabını şerh etmiştir. Fıkhu’l-hadis 

                                                           
253 Abdülhay el-Hasenî, Nüzhetü’l-Havâtır Behçetü’l-Mesâmi ve’n-Nevâzır, C. 4, (Beyrut: 

Dâru İbn Hazm, 1999), 206. 



64 

 

anlayışını, Abdülhak Dihlevî’den bir adım ileri taşıyarak Hüccetullâhi’l-Bâliga’da bu 

ilmin usulünü kaleme almıştır.254 

Şah Veliyyullah, hadisçiliği ile Abdülhak Dihlevî’nin, ihyacılığı ve sûfîliği ile de 

İmâm-ı Rabbânî’nin âdeta kesişim noktası olmuş; yetiştirdiği talebeleri ve kaleme 

aldığı eserleriyle bütün İslâm Dünyası’nda ilim çevrelerini etkilemiştir. 1762’de 

Delhi’de vefat eden Dihlevî’nin başlıca eserlerinin şunlar olduğu söylenebilir: 

Hüccetullâhi’l-Bâliga, el-Musaffâ Şerhu’l-Muvattaʾ, el-Fevzü’l-kebîr fî usûli’t-tefsîr, 

el-ʿAkīdetü’l-hasene, et-Tefhîmâtü’l-ilâhiyye.255 

1.5.2. Bâbürlü Döneminin Diğer Âlimleri 

1. Mahdum Şeyh Abdülkādir – ö. 1533 (İAA, NH)  

2. Şeyh Cemâlî – ö. 1535 (İAA, NH) 

3. Muhammed b. Hasen – ö. 1537 (İAA, NH) 

4. Abdülkuddûs (Kenkûhî) – ö.1538 (İAA, NH) 

5. Rükneddîn Çeştî – ö. 1546 (İAA, NH) 

6. Hamza Dehrsevî –ö. 1550 (İAA, NH) 

7. Lârî Muslihuddin Muhammed Efendi – ö. 1554 (İAA, NH) 

8. Ali Müttekî el-Hindî- ö.1567 (DİA, İAA, NH) 

9. Cemâlüddin Muhammed Tâhir Fettenî – ö. 1578 (DİA, İAA, NH) 

10. Mahdûmu’l-mülk (DİA, NH) 

11. Celâl Taniserî –ö. 1581 (İAA, NH) 

12. Abdülkebir Evliyâ (İAA, NH) 

13. Kutb-i Mekkî (Muhammed Kutbuddîn Efendi Nehrevânî) –ö. 1582 (İAA, NH) 

14. Mirza Fethullah Şîrâzî – ö. 1589 (DİA, NH) 

15. Şeyh İlâhbahş el-Hindî – ö. 1593 (İAA, NH)  

16. Feyzî-i Hindî – ö.1595 (DİA, NH) 

17. Abdülehad b. Zeynelâbidîn – ö. 1598 (İAA, NH) 

18. Hacegî Muhammed Emkenegî – ö. 1599 (İAA, NH) 

19. Ebül-Fazl el-Allâmî – ö. 1602 (DİA, NH) 

20. Muhammed Bâkibillâh – ö. 1603 (DİA, İAA, NH) 

                                                           
254 Ahmet Aydın, “Şah Veliyullah ed-Dehlevî ve Dehlevilik”, (Doktora Tezi, Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013), 135. 

255 Mehmet Erdoğan ve M. Sait Özervarlı, “Şah Veliyyullah”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 

2010), 38/262. 



65 

 

21. Seyyid Sıbgatullah Bervecî – ö. 1606 (İAA, NH) 

22. İbn Sâlim Yemenî – ö. 1611 (İAA, NH) 

23. Abdülkādir Bedâûnî – ö. 1615 (DİA, NH)  

24. Muhammed Sâdık – ö. 1616 (İAA, NH) 

25. Muhammed b. Fazlullah Burhanpûrî – ö. 1620 (DİA, NH) 

26. Hâce Hıdır Efgan – ö. 1625 (İAA, NH) 

27. Abdülhâdî Bedevânî (İAA, NH) 

28. Abdülkādir b. Abdullah Ayderûsî – ö. 1629 (İAA, NH) 

29. Tâhir-i Lahorî – ö. 1630 (İAA, NH) 

30. Tâhir-i Bedahşî (İAA)  

31. Mirza Hüsâmeddîn Ahmed – ö. 1634 (İAA, NH) 

32. Şeyh İlâhdâd – ö. 1639 (İAA, NH) 

33. Kerimüddîn Baba Hasen Ebdâlî – ö. 1640 (İAA, NH)  

34. Hamîd-i Bingalî – ö. 1640 (İAA, NH) 

35. Şeyh Tâcüddîn b. Zekeriyâ – ö. 1641 (DİA, İAA, NH) 

36. Şeyh Abdülhay Safâbeyânî – ö. 1644 (İAA, NH) 

37. Âdem Bennûrî – ö. 1644 (İAA, NH) 

38. Muhammed Hâşim-i Keşmî – ö. 1645 (İAA, NH)  

39. Mîr Muhammed Numan – ö. 1650 (İAA, NH) 

40. Molla Mahmud Fârûkî ö.1652 (DİA, NH) 

41. Ömer b. Ali Hadramî – ö. 1653 (İAA, NH) 

42. Abdülhakîm Siyalkûtî – ö. 1657 (İAA, NH) 

43. Abdülvâhid Lahorî (İAA, NH) 

44. Abdülvehhâb Müttekî (İAA, NH)  

45. Muhammed Ma’sum Fârûkî – ö. 1668 (DİA, İAA, NH) 

46. Kadı Muhammed Hüseyin Canpûrî – ö.1669 (NH) 

47. Şeyh Radıyuddin Bagalpûrî – ö.1670 (NH) 

48. Ahmed Berkî – ö. 1671 (İAA, NH) 

49. Şeyh Ebü’l-Kāsım (Mahdûmzâde) –ö. 1671 (İAA, NH) 

50. Muhammed Ubeydullah Serhendî – ö. 1672 (İAA, NH) 

51. Şeyh Vecihüddîn Gopamavî – ö.1672 (NH) 

52. Mevlânâ Muhammed Şefî –ö.1673 (NH) 

53. İvaz Vecih – ö. 1676 (DİA, NH) 



66 

 

54. Bedîüddîn Seharenpûrî (İAA, NH) 

55. Seyyid Ali Ekber Sâdullah Han – ö. 1679 (NH) 

56. Mîr Seyyid Muhammed Kannûcî – ö. 1686 (NH) 

57. Bedreddîn Serhendî – ö. 1688 (İAA, NH) 

58. Seyfeddîn Fârûkî – ö. 1696 (İAA, NH) 

59. Şeyh Ahmed b. Ebü’l Mansur Kubamavî – ö.1700 (NH) 

60. Kadı İsmetullah Leknevî – ö.1701 (NH) 

61. Muhammed Hüccetullâh – ö. 1703 (İAA, NH) 

62. Molla Şeyh Muhammed Kakurî – ö. 1706 (NH) 

63. Molla Fesihüddin Pehlavarî Câferî Lahorî – ö.1707 (NH) 

64. Molla Haydar Kadıhânî – ö.1709 (NH) 

65. Muhammed Sıbgatullah (Kayyûm-i Zaman) – ö. 1710 (İAA, NH) 

66. Abdülehad Serhendî – ö. 1710 (İAA, NH) 

67. Muhammed Sıddık – ö. 1719 (İAA, NH) 

68. Şah Abdürrahim Dihlevî – ö.1719 (NH) 

69. Emânullah Lahorî (İAA, NH) 

70. Hace Muhammed Abdullah (İAA, NH) 

71. Hâce Ubeydullah (İAA, NH) 

72. Hasen-i Berkî (İAA, NH) 

73. İshak Sindî (İAA, NH) 

74. Mevlânâ Kâsım Ali Bedahşî (İAA, NH) 

75. Muhammed Saîd (İAA, NH) 

76. Muhammed Sıddık Keşmî (İAA, NH) 

77. Molla Vecihu’r-Rabb (NH) 

78. Mevlânâ Muhammed Fâik (NH) 

79. Molla Muhammed Ekrem Lahorî (NH) 

80. Muhibbullâh-ı Mankpûrî (İAA, NH) 

81. Nîmetullah Geylânî (İAA, NH) 

82. Nur Muhammed Pütnî (İAA, NH) 

83. Şeyh Nizâmeddin b. Şükrü Sindî Tahtavî (NH) 

84. Kadı Ebü’l Hayr Tahtavî (NH) 

85. Celâleddin Muhammed Canpûrî (NH) 

86. Molla Hamid Canpûrî Hanefî (NH) 



67 

 

87. Şeyh Abdüsselâm (Şâh-ı Âlâ) (İAA, NH) 

88. Şeyh Behram (İAA, NH)  

89. Yâr Muhammed Kāsım Talkânî (İAA, NH) 

90. Hacı Muhammed Efdâl (İAA, NH) 

91. Şeyh Abdülfettah Şamdanî Canpûrî (NH) 

92. Selahaddin Muhammed Câferî (NH) 

93. Muhammed İsmâil (İAA, NH) 

94. Seyyid Nûr Muhammed Bedevânî – ö. 1722 (DİA, İAA, NH) 

95. Molla Muhammed Kādılkudât Lahorî – ö.1724 (NH) 

96. Mevlânâ Molla Muhammed Said (NH) 

97. Allâme Ebü’l-Ferah (NH) 

98. Molla Gulam Muhammed Lahorî (NH) 

99. Çelebi Abdullah (NH) 

100. Müftü Ebü’l-Berekât b. Hüsâmeddin el-Hanefî ed-Dihlevî (NH) 

101. Molla Muhammed Cemil Canpûrî (NH) 

102. Kadı Abdussamed Canpûrî (NH) 

103. Molla Ebû Vâiz Bergamî Bedâûnî (NH) 

104. Seyyid Şah Gulam Hasaneyn Sâhib Nedvî Pulvarî (NH) 

105. Seyyid Nizâmeddin Sanî (NH) 

106. Saâdet Şükrullah (NH) 

107. Seyyid Şah Velî (NH) 

108. Mîr Sirâceddin (NH) 

109. Seyyid Gulam Evliyâ (NH) 

110. Seyyid Muhammed Said Nâsır (NH) 

111. Seyyid Muhammed Kâzım (NH) 

112. Mîr Hazimüddin (NH) 

113. Kadı Seyyid İnâyetullah Monkorî (NH) 

114. Şah Abdürrahim (NH) 

115. Molla Ziyâüddîn Muhaddis (NH) 

116. Şeyh Ahmed Hatib (NH) 

117. Emîr Mirgân (NH) 

118. Allâme el-Ara (NH) 

119. Hâfız Sa’dullah – ö. 1740 (İAA, NH) 



68 

 

120. Muhammed A’lâ Tehânevî – ö. 1745’ten sonra (DİA, NH) 

121. Mazhâr-ı Cân-ı Cânân – ö. 1781 (DİA, İAA, NH) 

122. Âzâd-ı Bilgramî – ö. 1786 (DİA, NH) 

123. Murtezâ Zebîdî – ö. 1791 (DİA, İAA, NH) 

124. Kayyûm-i Cihan Muhammed Seyfullah – ö. 1797 (İAA, NH) 

125. Bahrululûm Leknevî – ö. 1810 (DİA, NH) 

126. Senâullah Panipûtî – ö. 1810 (DİA, İAA, NH) 

127. Muhammed Abdülhak İlâhâbâdî – ö. 1815 (DİA, NH) 

128. Abdülkādir ed-Dihlevî – ö. 1815 (DİA, NH) 

129. Refîüddin ed-Dihlevî – ö. 1818 (DİA, NH) 

130. Dildar Ali – ö. 1820 (DİA, NH) 

131. Abdülazîz Dihlevî – ö.1824 (DİA, İAA, NH) 

132. Abdullah Dihlevî – ö. 1824 (DİA, İAA, NH) 

133. Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî – ö. 1826 (DİA, İAA, NH) 

134. Fazl-ı İmam Haydârâbâdî – ö. 1829 (DİA, NH) 

135. Şah İsmail Şehid – ö. 1831 (DİA, NH) 

136. Ebû Sâid-i Fârûkî – ö. 1834 (DİA, İAA, NH)  

137. Şah Rauf Ahmed – ö. 1837 (İAA, NH) 

138. Habîbullah Kandehârî – ö. 1849 (DİA, NH) 

139. Ahmed Sâid-i Fârûkî – ö. 1861 (İAA, NH) 

140. Muhammed Abdülhalîm Leknevî – ö. 1868 (DİA, NH) 

141. Abdürreşid Sâhib Fârûkî – ö. 1870 (İAA, NH) 

142. Fazl-ı Hak Haydârâbâdî – ö. 1862 (DİA, NH) 

143. Kerâmet Ali – ö.  1873 (DİA, NH) 

144. Muhammed Ömer – ö. 1880 (İAA, NH) 

145. Muhammed Mazhar –ö. 1883 (İAA, NH) 

146. Sıddık Hasan Han – ö. 1890 (DİA, NH) 

147. Rahmetullah el-Hindî – ö. 1891 (DİA, NH) 

148. Senâullah Sebnehlî (İAA, NH) 

149. Şeyh Muhammed İhsan (İAA, NH) 

1.6. Bâbürlü Medreseleri 

Fetâvâ-yı Hindiyye üzerine olduğu gibi Hind alt kıtasındaki İslâmî ilimler tedrisatına 

dair çalışmalar da ülkemizde yok denecek kadar azdır. 1300 yıllık İslâmî geçmişinde 



69 

 

neredeyse 1.000 yılı Türk hükûmetlerine sahne olmuş, çok sayıda Türk kökenli âlim 

ve şair de yetiştirmiş olan Hindistan medreseleri günümüzde de güçlükler içinde 

varlıklarını sürdürmeye çalışmaktadır. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif edildiği Âlemgîr 

Şah devrinin belirgin sosyal değişimlerinin izlerini taşımaya devam eden bu 

medreseler, fethinden günümüze Hindistan Müslümanlarının İslâmî şahsiyetlerinin 

oluşumu, korunması ve İslâm Dünyası içinde varlık göstermelerinde merkezî rol 

oynamaktadır. Bu medreselerin tarihî sürecine göz atmak, Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

nazariyat ve tatbikatına dair bizlere önemli bilgiler sunacaktır. Hindistan’da İslâm’ın 

yayılmaya başladığı 700’lerden itibaren eğitim faaliyetleri de yaygınlaşmaya 

başlamıştır. Tâbiûn ve tebe-i tâbiûndan olan âlimler Sind ve Pencab’a hicret ederek 

buralara İslâmî ilimlerin ilk tohumlarını atmışlardır.256 Henüz İslâmî ilimler tedvin 

aşamasında olduğu için Hindistan’daki medreselerin bu ilk zamanlarında da herhangi 

bir muayyen müfredattan söz etmek mümkün değildir. Bu birkaç asırdaki dersler 

daha çok âlimlerin kendi görüşleri çerçevesindedir. Yeni fethedilen topraklar olması 

hasebiyle de derin ilmî meselelerin naklinden daha çok cami ve mescitlerde İslâm’ı 

tanıtıcı temel bilgiler düzeyinde dersler verilmiştir. Gazneliler Selçuklulardan da 

önce düzenli medreseleri desteklemiştir. Hindistan’daki ilk yoğun cami ve medrese 

inşası Gaznelilerle başlamıştır. Gaznelilerin ardından gelen Gurlular ise mevcut 

yapıları ve müfredatları iyileştirip daha kaliteli hâle getirmiştir. XIII ve XIV. 

asırlarda Moğol zulmünden kaçan âlimler ve aileleri sayesinde Hindistan’da, bilhassa 

Lahor ve Delhi’de bir ilmî parlama olmuştur. Bunun devamını sağlamak için 

Hindistan’da hüküm süren çoğu yöneticiler âlimleri maddeten desteklemiş, diğer 

ülkelerden âlimleri kendi ülkelerine davet etmiştir. Bâbürlüler devrinde ise 

Moğolların ardından bu sefer Şiî Safevîlerin uyguladığı şiddet ve baskılar sebebiyle 

hicret etmek zorunda kalan âlimler, Osmanlı ülkesinin haricinde Hindistan’a da 

sığınmıştır. Fakat Bâbürlüler Hindistan’a hâkim olmadan önce gerçekleşen çeşitli 

hadiseler bu İslâmî birikimi neredeyse tükenmenin eşiğine getirmiştir. Öyle ki Bâbür 

                                                           

256 Abdülhamit Birışık, “Medrese: Hint Altkıtasında Medrese”, DİA, (Ankara: TDV Yay., 

2003), 28/333. 



70 

 

Şah, hatıralarında kimi yerlerde çok az sayıda medresenin faaliyetlerine devam 

edebildiğini nakletmiştir.257 

Bâbürlü sultanları eğitim ve öğretime son derece önem vermiş, hatta eğitim 

politikalarını ideolojilerini destekleyecek tarzda oluşturmuşlardır. Ekber Şah 

dönemine kadar Delhi Sultanlığı’ndan tevarüs eden eğitim sistemi, müfredatıyla 

birlikte aynen muhafaza edilerek devam ettirilmiştir. Gerek Delhi Türk Sultanlığı 

devri gerekse de Bâbürlülerin ilk devrinde ihtiyaç iftâ ve kazâ faaliyetleri 

çerçevesinde belirdiği için Hindistan medrese müfredatlarında ağırlık fıkıh ve usûl-i 

fıkıh dersleri üzerine olmuştur. Ekber Şah’ın saltanatının ilk yıllarında aynen 

muhafaza edilen müfredat, bilahare İran’dan gelen Şiî âlimler ve Hindular tarafından 

etki altına alınan Sultan’ın fikrî yapısındaki değişmenin neticesinde müdahaleye 

uğramıştır. Müfredat ilahî, riyazî ve tabii olarak üçe bölünmüş; Hindular ile 

Müslümanlar aynı müesseselerde ders görmeye başlamıştır.258 Günümüz seküler 

eğitimine benzer bir sisteme ve bu sisteme paralel bir müfredata geçilmiştir.259 Ekber 

Şah’ın dikte ettirdiği bu müfredat, medreselerden farklı olarak Arapça yerine Farsça 

talim ettirilmiştir. Ancak bunun devletin himayesinde bulunan müesseselerle sınırlı 

kaldığı söylenebilir. Çünkü başta Müceddidîler olmak üzere birçok ilim çevreleri 

klasik tedrisata devam etmiştir. İmâm-ı Rabbânî’nin Mektûbât’ında yer alan birçok 

mektup; ulemâ, ümerâ ve meşâyihi, Ehl-i Sünnet’i ve geleneksel eğitim kurumlarını 

muhafazaya sevk etmektedir. Ekber Şah döneminde fikrî alanda yaşanan mücadeleyi 

daha iyi anlamak için Bedâûnî ve Allâmî’nin eserlerini karşılaştırmalı olarak 

incelemenin eğitim bilimcileri açısından isabetli olacağı kanaatindeyiz.  

Ekber Şah dönemindeki eklektik fikir yapısı, Cihangir Şah ve Şah Cihan devirlerinde 

takip edilmemiştir. Fakat gerek Bâbürlü hanedanı gerekse de Hindistan şartları, 

Müslümanların aleyhine olan karmaşıklıktan kurtulamamıştır. Nitekim kardeşi Dârâ 

Şükûh’un Ekber Şah gibi sapık olduğunu öne sürerek taht mücadelesine girmek 

zorunda kaldığını belirten Âlemgîr Şah, nihayetinde onu mülhidlik suçundan idam 

ettirmiştir. Âlemgîr Şah’ın gayretleriyle Hindistan’da fikrî ve kültürel hayat, Ehl-i 

                                                           
257 M. Nur Pakdemirli, Abdulhamit Birışık, “Hint Altkıtası Geleneksel Öğretim 

Kurumlarında Yürütülen Din Eğitiminin Gelişim Sürecine Tarihsel Bir Yaklaşım”, Din 

Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C. 13, S. 2, (2013): 91. 

258 Pakdemirli / Birışık, 92. 

259 Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint, 212. 



71 

 

Sünnet itikadının geleneksel çizgisi üzerinde yeni bir inkılaba ve nizam hamlelerine 

(tecdide) yöneltilmiştir. Nitelikte olduğu kadar nicelik cihetinde de yaşanan 

değişime, Âlemgîr Şah döneminde Hindistan’daki genel nüfus içerisinde Müslüman 

nüfus oranının %15’ten %30 civarına yükselmesi örnek gösterilebilir. Siyasi ve 

içtimaî olarak yaşanan bu dönüşümler eğitim hayatını da etkilemiştir. Molla 

Nizâmeddin Sehâlevî (ö. 1748) tarafından hazırlanan “Ders-i Nizâmî” müfredatının 

okutulduğu Frengi Mahal Medreseleri ve yeni bir müfredatla fıkhu’l-hadis eğilimli 

Rahimiyye Medreseleri bu süreçte beliren iki yeni müessese tarzı olmuştur. Frengi 

Mahal Medreseleri Ekber Şah öncesi eğitim modeline benzer bir yolda ilerlerken, 

Rahimiyye Medreseleri Abdülhak Muhaddis Dihlevî’nin yolunu takip ederek hadis 

ilimlerini merkeze koymuştur.260 

Frengi Mahal Medreseleri: Leknev’de 1693’te Molla Nizâmeddin Sehâlevî 

tarafından Âlemgîr Şah’ın tahsis ettiği bir binada kurulmuştur. Bir diğer adı 

Nizâmiye Âlî Medresesi’dir.  İngiliz işgalinin ve Hindu yönetiminin son veremediği 

bu köklü kuruma iktisadî nedenler 1980 yılında son vermiştir.261 

Molla Nizâmeddin’e nispetle “Ders-i Nizâmî” olarak bilinen bu müfredat ve sistem 

on altı ders ve bu derslerin seksen dört kitabını içerir. Arapça ve aklî ilimler 

ağırlıklıdır. Arapça kitaplarının sayısı yirmi bir; tıp, mantık, matematik, ilm-i nücum 

gibi ders kitaplarının sayısı ise yirmi ikidir. Tefsir, hadis ve fıkha dair kitapların 

sayısı otuz altıdır.262 1826’da müfredata İngilizce dersi eklenmiştir. Bu medresenin 

müfredatı Ahmet Aydın’ın Yavana adlı eserinde detaylı olarak işlenmiştir. Şah 

Veliyyullah, “Ders-i Nizâmî”yi çok ders ve kitap içermesi ve bu sebeplerle 

öğrenmeye karşı ilgiyi söndürüp araştırmaya karşı zamanı daralttığı için uygun 

görmemiştir. Babası Şah Abdurrahim’in medresesi Rahimiyye’de daha farklı bir 

sistem uygulamıştır.263 

Rahimiyye Medreseleri: 1660’ta Delhi’de Şah Abdurrahim Sâhib Dihlevî tarafından 

kurulmuş, 1857 yılında kapanmıştır. Bu medresenin usulünde hadis ilimleri merkeze 

alınmış olup alet ilimlerine Ders-i Nizamîye göre daha az yer verilmiştir. Fıkıh ve 

                                                           
260 A.g.e., 261. 

261 A.g.e., 214. 

262 Pakdemirli, Birışık, “Hint Altkıtası Geleneksel Öğretim Kurumlarında Yürütülen Din 

Eğitiminin Gelişim Sürecine Tarihsel Bir Yaklaşım”, 92. 

263 Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint, 243. 



72 

 

usûl-i fıkıh alanında Hidâye, Şerhu’l-Vikāye ve Menâr gibi ortak kitapların yanı sıra 

Telvih, Tavzih ve Müsellemetü’s-Sübût gibi eserler Rahimiyye Medreselerinde ayrıca 

okutulmuştur. Müfredatın sonlarına doğru tasavvuf dersi de konulmuştur. Şah 

Veliyyullah, derslerin sıralamasında da değişikliğe gitmiş; Arap edebiyatı, mantık, 

felsefe, fıkıh, kelam gibi derslerden sonra okutulan hadis ve tefsir ilmini Arapça 

öğreniminden itibaren hemen başa almıştır. Tefsir dersleri için de diğer tefsir 

eserlerinin taliminden çok doğrudan ayet-i kerîmelerden devam edilmesi, sadece 

belirli ihtiyaçlar söz konusu olduğunda eski tefsirlere bakılması gerektiğini 

belirtmiştir. Şah Veliyyullah’tan sonra oğulları ve Hindistan’ın siyasi ve içtimaî 

tarihinde çok büyük yerleri olan Şah Abdülaziz, Şah Refiüddin, Şah Abdulganî gibi 

âlimler; bu medresede müderrislik yapmış ve Urduca dilinin geliştirilmesinin 

öncüleri olmuşlardır. Deobend ve Aligarh taraftarları gibi daha sonra büyük çapta 

tedris faaliyetlerine yönelecek akımlar, ekseriya kendilerini Şah Veliyyullah’a nispet 

etmişlerdir. 264 

1.6.1. İngiliz İşgalinde Hindistan Medreseleri 

İngiliz işgalinden sonra Hindistan medreselerinin sistemi bu iki medresenin 

usullerine göre şekillenmiştir. İngiliz işgali döneminde kurulan medreselerde her iki 

müfredatın mezcedildiği tedrisat da yapılmıştır.265 Fakat en doğru ve faydalısının 

nasıl uygulanacağına dair tartışmalar da hiç bitmemiştir. Bir taraftan işgalci 

İngilizlerin medreselerin maddi kaynakları olan vakıf mallarına el koyması, resmî 

dilin Farsçadan İngilizceye çevrilmesi, işgal yönetimlerini temellendirmek için 

İngilizlerin Hinduları eğitmesi ve onları devlet memuru, asker olarak istihdam etmesi 

ve misyonerlik faaliyetleri gibi sebepler bu tartışmaların içeriklerinden en önde 

gelenleridir. Devletsiz kalan ve İngiliz işgal yönetimleri tarafından her türlü yasak ve 

engellemeye maruz bırakılan medreseler, binbir güçlük altında varlıklarını ikāme 

etmeye çalışmıştır. Kendi müesseselerinden mezun olanların dahi bir türlü 

Hıristiyanlaşmadığını gören işgal yönetimi, Müslümanlara yönelik aşağılama ve 

şüpheye düşürmek gibi misyonerlik faaliyetlerinden hiç vazgeçmemiştir. İngilizlerin 

bu şiddetli düşmanlığı Müslümanları tek kurtuluş ve tedris imkânı olarak gördükleri 

                                                           

264 A.g.e., 255 

265 Pakdemirli, Birışık, “Hint Altkıtası Geleneksel Öğretim Kurumlarında Yürütülen Din 

Eğitiminin Gelişim Sürecine Tarihsel Bir Yaklaşım”, 95. 



73 

 

medreselere sarılmaya sevk etmiştir. Bilhassa 1857’deki başarısız ayaklanmanın 

ardından devletten ve ordudan uzaklaştırılan Hindistan Müslümanlarının varlık ve 

kimliklerini koruma imkânı sadece eğitim sahasında kalmıştır. İşte bu süreçte en 

etkili ve Ehl-i Sünnet çizgili Deobend, Vehhâbî karakterli Ehl-i Hadis, Hindu tesirli 

Birelvî, Batıcı Aligarh, telifçi Dârü’n-Nedve gibi medrese ve ekoller ortaya 

çıkmıştır.266 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
266 Ahmet Aydın, “Babürlü Medreseleri”, Derin Tarih Babürlüler Özel Sayısı, S. 20 (2022): 

34-35. 



74 

 

İKİNCİ BÖLÜM  

FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN TELİFİ 

 

2.1. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Telif Süreci ve Âlemgîr Şah’ın Katkıları 

Hint alt kıtasında İslâm’ın yayılmaya başlamasından itibaren ilgili bölümlerde izah 

etmeye çalıştığımız üzere iftâ ve kazâ faaliyetleri de başlamıştır. Hem Gaznelilerin 

meşhur hükümdarı Gazneli Sultan Mahmud hem Delhi Sultanlığı padişahlarından 

Balaban ve Fîrûz Şah hem de Bâbürlüler Devleti kurucusu Bâbür Şah, bir fıkıh âlimi 

olmakla birlikte aynı zamanda adaletleriyle meşhur birer icracı olarak tarihe geçmiş 

isimlerdir (Bk. 1.2. Hint Alt Kıtasında Bâbürlülerin Gerileme Devrine Kadar İftâ 

Faaliyetlerinin Tarihî Süreci: Sayfa 22-36). Fakat yoğun Moğol istilaları ve taht 

kavgaları Hindistan’da kurulan İslâm devletlerini ciddi manada etkilemiş ve zaman 

zaman sosyo-politik ve kültürel alanlarda ciddi kırılmalara neden olmuştur. Bu 

durum diğer alanlarda olduğu gibi hukuki alanda da zafiyete sebebiyet vermiştir. 

Hindistan’ın hassas coğrafi, siyasi ve kültürel ortamında idareyi sürdürmeye çalışan 

yöneticiler, çeşitli ittifaklara girişmek zorunda kalmışlardır. Bu da geleneksel 

çizgiden uzaklaşmayı veya ödün vermeyi gerekli kılmıştır. Mesela babadan kalma 

topraklarını kaybeden Bâbür Şah, sırf yeniden oraları ele geçirebilmek için 

Safevîlerle iş birliği yaparak Oniki İmam adına hutbe okutmuş ve kızıl başlık 

giyinmiştir.267 Bu durum Orta Asya Ehl-i Sünnet ulemâsı ve meşâyihince şiddetle 

eleştirilmiştir. Bâbür Şah zaman zaman Safevî destekli bu mücadelesinde başarılı 

olsa da nihai bir sonuç elde edememiştir. Hindistan’ı fethettikten daha sonra 

geleneksel çizgiye geri dönen Bâbür Şah, bu konudaki ilmî alt yapısını ortaya koyan 

ve Türkçenin manzum en güzel örneklerinden biri sayılan meşhur fıkıh kitabı 

Mübeyyen der Fıkh’ı kaleme almıştır. Geleneksel çizgideki bu son tutumu onun 

Hindistan’da güçlü bir sultan ve muzaffer bir komutan olarak tanınmasına ciddi 

katkıda bulunmuştur. Fakat oğlu Hümâyun Şah da Hindistan’daki saltanatını 

kaybedince Safevîlere sığınmış ve Ca‘feriyye mezhebini terviç etmek zorunda 

kalmıştır. Bu durum Hümâyun Şah’ın otoritesini oldukça sarsmıştır. Babasının 

ölümünden sonra iktidarı ele alan Ekber Şah, başlangıçta geleneksel çizgiyi tutmuş 

                                                           

267  Babür, Babürname, 20. 



75 

 

fakat zaman geçtikçe -yukarıda da izah edildiği üzere- Hindistan’ın hassas durumu 

nedeniyle hem Hindu, Sih ve Hıristiyanlarla hem de Şiîlerle iyi ilişkiler kurabilmek 

için danışmanı olan Ebü’l-Fazl’ın da yönlendirmesiyle kendince yeni bir yol ihdas 

etmiştir. Siyasi konumunu güçlendirmek için Hindu hanımlarla nikâhlanmış ve muta 

nikâhının caiz olduğuna dair görüş bildirmiştir. Ekber Şah’ın bu tutumu, kendisini 

içtihat ehli olarak gördüğü konusundaki iddiaları güçlendirmektedir. Birçok tarihçi 

tarafından çizgisindeki değişimin Hindistan’ın genel durumuyla bir ilgisi olmadığı, 

aksine kafa karışıklığından kaynaklandığı ileri sürülmüştür. Ekber Şah’ın oğlu 

Cihangir de babasına yöneltilen eleştirilerden yana tavır almıştır. Bu nedenle 

babasını ifsat ettiğini düşündüğü Ebü’l-Fazl’ı bir suikastla öldürtmüştür. Ancak 

Ekber Şah, oğluna çok ciddi bir tepki koymuş ve hiçbir zaman affetmemiştir.  Din-i 

ilahî iddiasını son nefesine dek devam ettirmiştir.268  

Bu durum başta İmâm-ı Rabbânî Şeyh Ahmed el-Fârûkî es-Sirhindî olmak üzere 

birçok Sünnî âlimin tepkisini çekmiştir. İmâm-ı Rabbânî’nin vermiş olduğu tepkiyi 

Mektubât’ında yer alan yazışmalardan anlamak hiç de zor değildir.  Ekber Şah’ın ani 

ölümünün neticesinde tahta çıkan Cihangir Şah, babasının izlemiş olduğu politikayı 

terk ederek geleneksel çizgiye dönmüş ve ulemânın takdirini kazanmıştır. Tüzük-i 

Cihangirî adlı kanuni düzenlemeleriyle adaleti tesis etmeye gayret etmiştir. Cihangir 

Şah’ın oğlu Şah Cihan ise dönem dönem geleneksel çizgiye yanaşmışsa da başta 

oğlu Dârâ Şükûh olmak üzere bazı kişilerin yönlendirmesiyle Hinduizmin ve bazı 

Hindu etkisinde kalmış sûfîlerin tesiri altına da girmiştir. Bu durum Sünnî ulemâ ve 

meşâyihin ileri gelenlerinden Ekber Şah’a da tepki göstermiş olan İmâm-ı 

Rabbânî’nin oğlu Şeyh Muhammed Masum Fârûkî başta olmak üzere birçok âlimin 

Âlemgîr Şah’ın yanında ve Cihangir Şah’ın karşısında konumlanmasına neden 

olmuştur.269 

Âlemgîr Şah’ın geleneksel yapıya ve Nakşibendî-Müceddidî sûfîlere yakınlığının 

sebebi konusunda birçok yaklaşım bulunmaktadır. Bu yaklaşımların ilki Âlemgîr 

Şah’ın gerçekten samimi, dindar bir Müslüman olduğunu ileri süren; zühd, vera ve 

takvâsını yüceltip onu Nakşibendî-Müceddidî halifeliğine kadar çıkaran bir kabuldür. 

Bu kabule göre Âlemgîr Şah, mirza iken Şeyh Nizâm ve Şeyh Muhammed Masum 

                                                           
268 Enver Konukçu, “Ekber Şah”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1994), 10/542 

269 Tosun, “Hint Alt Kıtasının Manevi Mimarları”, 77. 



76 

 

Fârûkî’yle yakınlaşmış, hem Ehl-i Sünnet anlayışını hem de Müceddidî sûfîlerin 

meşrebini daha o dönemde içselleştirmiş ve Şeyh Muhammed Masum Fârûkî’den 

irşat hırkasını giymiş mübarek ve mümtaz bir şahsiyettir. O; dini ihya eden, âlem-i 

İslâm’ın adaletini yayan, âlimleri ve sûfîleri himaye eden, kâfirleri kahredip 

yenilgiye uğratan, mazlumların imdadına koşan, Mekke ve Medine’nin fakirlerini 

gözeten, selef-i sâlihinin eserlerini neşredip dirilten, hazineyi ve beytülmalı adaletle 

yöneten, ördüğü takkeler ve istinsah ettiği mushaflarla geçinen zamanın Ömerü’l-

Fâruk’u şeklinde nitelenmektedir. Bir diğer yaklaşım ise şöyledir:  

Âlemgîr Şah, babasından kahren aldığı saltanata meşruiyet kazandırma, rakip 

mirzaları etkisiz hâle getirme ve birçok alandaki eksikliklerini kamufle edebilmek 

için Nakşibendî-Müceddidî sûfîlerle ve mutaassıp âlimlerle yakın ilişki kurmuş; 

görünüşte dindar bir hayat sürerek, şeriatı ikāme iddiasında bulunarak dindar 

insanları tarafına çekmeyi hedeflemiştir.270 

Bu ikinci yaklaşım, daha ziyade oryantalist bakış açısını yansıtmakta ve genelde 

Bâbürlülere özelde ise Âlemgîr Şah’a olan bir ön yargıyı hissettirmektedir. Bu 

husustaki tabakat müelliflerinin ve İslâm ulemâsının genel kanısı ise birinci görüşe 

daha yakındır. Biz de yapmış olduğumuz araştırmalar neticesinde bu görüşün tarihsel 

gerçekliğe daha uygun olduğu kanaatindeyiz. Âlemgîr Şah, daha sonra hayatını 

inceleyeceğimiz bölümde de anlatacağımız üzere, seleflerinden çok farklı bir 

hükümdar portresi ortaya koymaktadır.  O, hükümdarlığın ağır mesuliyetinden 

çekindiği için saltanat hakkından vazgeçmişse de babası bu teklifi kabul etmemiştir. 

Bulunduğu konumu en iyi şekilde değerlendirme çabası içerisinde bulunmuş, 

Dekken valiliği esnasında maddi ve manevi ilimlerde kendisini geliştirmiş, bu 

konuda hükümdarlığı esnasında kendisine danışmanlık yapabilecek kişileri tespit 

etmeye başlamış ve ileride yapacağı icraatları henüz tahta çıkmadan planlamıştır. 

Yapmayı düşündüğü icraatlardan biri de müftü ve kadılara başvuru eseri olacak, 

hukuk anarşisini engelleyecek ve toplumu kolaycılık hastalığından kurtaracak bir 

fıkıh kitabı vücuda getirip adalet nizamını gücü yettiğince buna uygun tesis etmekti. 

Daha mirzalık günlerinde bu düşüncelerini Burhanpurlu Şeyh Nizâm’la paylaşmış ve 

hangi kitapların toplanıp hangi âlimlerle telif heyeti kurulacağının tespitine o 

zamandan başlanmasını kendisinden istemiştir. Tahta çıktıktan sonra da ilk fırsatta 

                                                           

270 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 10. 



77 

 

sarayda kendine ait kütüphanede özenle tespit edilip dünyanın dört bir tarafından 

büyük masraflar edilerek getirtilen geniş bir Hanefî fıkıh koleksiyonu oluşturmuştur. 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetine de bu eserlerden istifade etme imkânı 

sağlamıştır. Âlemgîr Şah, başta Kānun-ı Âlemgîrî olmak üzere birçok kanun ihdas 

etmiş ve mümkün olduğunca Hanefî mezhebinin fetvaya medar olan görüşlerini 

tercih etmeye çalışmıştır. Ancak zaman zaman Hindistan’ın ve devletin o zamanki 

ihtiyaçlarının özel durumuna binaen başta Şâfiî mezhebi olmak üzere diğer 

mezheplerin de görüşlerinden faydalanıldığı görülmektedir.271 Fetâvâ-yı Hindiyye, 

başlangıçta dar bir telif heyeti tarafından kaleme alınmaya başlanmıştır. Zaman 

içinde Sultan’ın bargâhına272 iltifat ederek seçtiği ve maaş bağlattığı âlimler 

arasından yetenekli ve ehliyetli olanları da dâhil etmesiyle yaklaşık kırk beş kişilik 

geniş bir heyet oluşmuştur. Bu heyetin hem seçiminde hem de sevk, idare ve 

teftişinde asıl sorumlu, Şeyh Nizâm’dır. Ancak Âlemgîr Şah da sürekli telif sürecinin 

içinde teftiş ve tashih başta olmak üzere hemen hemen bütün aşamalarda yer almış, 

zaman zaman günü birlik zaman zaman da gün aşırı telife katkıda bulunmaya gayret 

göstermiştir.273 

Âlemgîr Şah, sadece eserin telif emrini vermemiş; heyette bulunacak âlimleri tespit 

etmiş, onları uzmanlıklarına ve kariyerlerine göre görevlendirmiştir. Bununla da 

kalmamış, eserin etkisinin arttırılması için özel çaba sarf etmiş ve çok sayıda istinsah 

ettirerek yaygınlaşmasını sağlamıştır.274 Birçok İslâm devletine bu nüshalardan 

göndererek İslâm Dünyası’nda da hukuk birliğinin sağlanması yolunda çaba sarf 

etmiştir.275 

Âlimleri seçmenin ve finanse etmenin ötesinde tarihî kayıtlar, Âlemgîr Şah’ın 

projeye bizzat katıldığını da kaydetmektedir. Şah Veliyyullah, babası Şah 

Abdürrahim Dihlevî tarafından anlatılan ve Âlemgîr Şah’ın yakın ilgisini gösteren 

bir olayı nakletmiştir.  Şah Abdürrahim, sorumluluğunu üstlendiği kısmı incelerken 

bir sorunla karşılaşmıştı. Daha fazla araştırma yaparak karışıklığın kaynağının 

                                                           

271 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 11-12. 

272 DİA, “Bârgâh”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1992), 5/70. 

273 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 31. 

274 Mouez Khalfaoui, Pluralism and Plurality in Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, (NJ USA Gorgias Press, 2021), 60. 

275 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 130. 



78 

 

derleyici tarafından iki farklı anlatımın birleştirilmesi olduğunu keşfetmiş ve kendi 

düzeltmesini kenarlara not almıştı. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin bir bütün olarak 

derlenmesine nezaret eden Şeyh Nizâm, kitabın yazımını ve düzenlenmesini 

yakından denetlediği belirtilen Âlemgîr Şah’a, her gün devam etmekte olan 

çalışmanın birkaç sayfasını okumaktaydı. Söz konusu bölümün okunduğu gün Şeyh 

Nizâm yanlışlıkla Şah Abdürrahim’in notunu kafa karıştırıcı metinle birlikte 

okumuştu. Sultan; karışıklığı hemen fark etmiş ve âlimden bölümü açıklamasını 

istemiş, bu da sonunda Şah Abdürrahim’e kadar uzanan bir soruşturmaya yol açmış 

ve Şah Abdürrahim’in azledilmesiyle sonuçlanmıştır. Bu günlük okumaların, 

derlemenin sekiz yıllık süresi boyunca mı yoksa sadece projenin son kontrolü 

sırasında mı devam ettiği belirtilmemiştir. Yine de anlatılanlar, Âlemgîr Şah’ın 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin içeriğine yoğun bir ilgi duyduğunu ve bilgili bir şekilde 

değerlendirdiğini göstermektedir. Nüshaların bu şekilde düzenli olarak 

incelenmesinin, kendi kanun koyuculuğu üzerinde önemli bir etkiye sahip olacağı ve 

fıkıh âlimleri üzerinde de müspet bir tesir bırakarak şahsî otoritesini arttıracağı 

düşünülebilir.276 

Fetâvâ-yı Hindiyye, kendisinden önce gelen hemen hemen bütün Hanefî kaynak 

eserleri göz önünde bulundurup özellikle kendi dönemine yakın, coğrafyasına özgü 

eserleri mezceden ve toplum maslahatına göre râcih görüşleri esas alarak tercihlerde 

bulunan yaklaşık kırk beş kişilik bir âlim heyeti tarafından kaleme alınan ve bir 

hükümdar tarafından finanse edilip incelenen kolektif bir telif eserdir.277 Telif 

heyetinde yer alan âlimlerin kimler olduğu ve hangi sorumluluklarla mesul 

tutuldukları konusunda net bir bilgi yoktur. Biz, telif heyetiyle ilgili bölümde gerek 

tabakat kitaplarından gerekse de konuyla ilgili yapılan çalışmalarda yer alan bilgileri, 

gücümüz yettiğince bir araya getirerek katkı sağlamaya gayret edeceğiz. Ancak şunu 

ifade etmek isteriz ki gerek Âlemgîr Şah’ın bireysel çabaları gerekse de devletin 

imkânlarını seferber etmesi, Hint Hanefî geleneğinin zirvesi olarak görülebilecek 

Fetâvâ-yı Hindiyye gibi önemli bir eserin telif edilmesine vesile olmuştur. Yüzlerce 

kaynak eserin ve onlarca âlimin seferber edildiği bu kolektif çalışma hem 

                                                           
276 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 9. 

277 Mouez Khalfoui, “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of Religious 

Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”, Bulletin of the School of Oriental 

and African Studies, vol. 74, Issue 1, (February 2011): 88. 



79 

 

zamanındaki iftâ ve kazâ faaliyetlerini hem de günümüze dek yazılan birçok eseri 

derinden etkilemiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin özelliklerine dair geniş bilgi ilgili 

bölümde sunulmaya çalışılacaktır.278 

Bazı oryantalistlere göre Âlemgîr Şah, Fetâvâ-yı Hindiyye’yi kaleme aldırırken 

sadece hukuki bir metin meydana getirmeyi amaçlamamış; ayrıca ulemâyı büyük bir 

projeyle oyalayıp onları finansal olarak desteklemeyi ve böylece kendi tarafına 

çekerek politikadan uzaklaştırmayı hedeflemiştir. Osmanlı’da da Mecelle’nin 

telifinde aynı amacın güdüldüğü, bu görüş sahiplerince ileri sürülmektedir.279 Yine 

benzeri oryantalist kaynaklar tarafından Âlemgîr Şah’ın Fetâvâ-yı Hindiyye’yi 

kaleme aldırırken bir taraftan İslâm hukukuna olan iştiyakını beslediği, diğer bir 

taraftan da Fetâvâ-yı Hindiyye vesilesiyle iktidarına meşruiyet sağladığı ve Fetâvâ-yı 

Hindiyye heyetine kazandırdığı yeni saygınlık ve şöhretle imparatorluk 

topraklarındaki insanları kendine daha iyi hizmet etmeleri yönünde teşvik ettiğine 

dair iddialar ileri sürülmüştür.280 Ancak bizce bu tip bir yaklaşım, Âlemgîr Şah’a 

karşı olan ön yargıların ve düşmanlığın bir tezahürü olabilir. Ayrıca Âlemgîr Şah, 

sadece Fetâvâ-yı Hindiyye’nin yazıldığı dönemin hükümdarı değil, aynı zamanda 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin hâmisi ve münekkididir.281 

Âlemgîr Şah tarafından yakınında yer alan ve kendisini destekleyen âlimlerin bu telif 

heyetine dâhil edilmesi, yönetimde söz sahibi olmaya çalışan ulemâyı meşgul edecek 

bir gayretten ziyade Şah’ın âlim dostlarına sunduğu şerefli bir hizmet olarak 

görülebilir.282 Telif süresince alınan düzenli maaşa ek olarak âlimlerin bir kısmı, 

hükûmet idaresinde veya başka ileri düzey görevlerde yer almışlardır.283 Bu süreç, 

onları siyasi hadiselerden uzaklaştırmamıştır. Nitekim Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif 

süreci, Âlemgîr Şah’ın toplam hükümdarlık süresinin altıda birinden daha az bir 

zaman dilimine denk gelmiştir. 

 

                                                           
278 Bkz. 2.4. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Özellikleri, 110 vd. 

279 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 63. 

280 A.g.e., 67. 

281 A.g.e., 68. 

282 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 19. 

283 A.g.e., 19. 



80 

 

2.2. Âlemgîr Şah  

Altıncı Bâbürlü Sultanı Pâdişâh-ı Gazi Âlemgîr Ebü’l-Muzaffer Muhammed 

Muhyiddîn Evrengzîb, 3 Kasım 1618’de Mâlvâ’da dünyaya gelmiştir. Annesi 

Mümtaz Mahal, babası ise Şah Cihan’dır. Ailenin üçüncü çocuğudur. Döneminde 

yaşayan birçok âlimden ders alarak dinî ve dünyevî ilimlerde kendini geliştirmiş, 

Kur’an ve Sünnet bilgisine sahip bir âlim olmuştur.284  Hintçenin yanı sıra Arapça, 

Farsçayı da öğrenmiştir.285 

Siyasete hiç meraklı olmamasına rağmen hanedana mensubiyeti münasebetiyle 

çeşitli siyasi ve askerî görevlerde bulundu. Dekken, Gucerât, Belh ve Multan’da 

valilik yaptı. Babasının emir ve talimatlarıyla birçok bölgede sefere çıktı ve 

birçoğunda muzaffer oldu. Hemen hemen hiçbir savaşta yenilmemiş muzaffer bir 

komutandı.286 

Babasına tahttaki haklarından feragat etmek istediğine dair bir mektup yazdı ancak 

bu talebi kabul görmedi. Dekken valiliği esnasında yakından tanıma fırsatı bulduğu 

Burhanpurlu Şeyh Nizâm ve Nakşibendî-Müceddidî tarikatının ileri gelenlerinden 

Şeyh Muhammed Masum Fârûkî’den oldukça etkilendi.287 

Özellikle Şeyh Muhammed Masum Fârûkî’nin telkinleriyle taht mücadelesinde daha 

istekli davrandı. Babasının, kardeşi Dârâ’ya olan aşırı iltifatlarını hiç önemsemedi ve 

kendisine verilen düşük bütçeyi umursamadı.288 Sapkın görüşlü olduğuna ve büyük 

dedesi Ekber’in yolundan gittiğine inandığı kardeşi Dârâ Şükûh’un, babasını 

etkileyerek tahtı ele geçirmesine engel olmak için babasının hastalığını da fırsat 

bilerek taht mücadelesine başladı.289 Âlemgîr başlangıçta Dârâ’yla savaşmak için 

yola çıkmışsa da babasının takındığı tutum nedeniyle onunla da karşı karşıya 

gelmesine sebep olmuştur.290 Bu mücadelede Sünnî ulemâdan ve Nakşibendî 

meşâyihinden büyük destek gördü. Onun Sünnî ulemâ ve meşâyihe yakınlaşmasının 

                                                           
284 Y. Hikmet Bayur, Hindistan Tarihi, 2. bs., C. 2, (Ankara: TTK Basımevi, 1987), 229. 

285 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 130. 

286 Bayur, Hindistan Tarihi, 229. 

287 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 231. 

288 A.g.e., 273. 

289 A.g.e., 272. 

290 Bayur, Hindistan Tarihi, 234. 



81 

 

nedenlerinden birinin de kardeşinin görüşlerine karşı olan bu sınıfın desteğini 

kazanmak olduğu iddia edilmiştir.291 Tahta geçtikten sonra Safevîlere sığınmak üzere 

yola çıkan kardeşi Dârâ’yı yakalattırıp muhakeme sonucunda zındık olduğuna 

hükmedilerek idam ettirdi.292 Âlemgîr sadece Hint ulemâsıyla değil aynı zamanda 

Türkistan ulemâsıyla da iyi ilişkiler kurmayı vizyon edinmişti.293 

Taht mücadelesinde kardeşlerini birer birer etkisiz hâle getirdi. Babasının sıhhatine 

kavuşmasından sonra da hükümdarlık iddiasını devam ettirerek onu hapse attırdı.294 

Bu durum birçok çevre tarafından gayrimeşru görülerek kendisine değişik ithamlarda 

bulunulmasına neden oldu.295 Öyle ki devletin başkadısı birçok deliller ileri sürerek 

onun adına hutbe okumayı reddetti. Ancak dönemin ileri gelen âlimlerinden Şeyh 

Abdülvahhab, ileri sürülen aklî ve naklî delillerin tetkikini yaptıktan sonra Sultan’ın 

(Şah Cihan) çok zayıf düştüğünü ilan etti. “Bilincini kaybetmiştir. Yüce Yaratıcı’nın 

harika emanetleri olan insanların işlerinin düzenlenmesi, refahı ve konforu gibi 

imparatorluğun idari mekanizmaları üzerindeki kontrolünü kaybetmiştir. Hutbenin 

bu koşullar altında saltanat ve hilafete layık olan oğul (Âlemgîr Şah) adına okunması 

şer’an caizdir,” diyerek başkadıyı ve diğer ulemâyı ikna etti. Âlemgîr Şah, Şeyh 

Abdülvahhab’a kendi adına cuma ve bayram namazı kıldırma izni verdi ve onu 

ölümüne (1675) kadar sürdüreceği imparatorluğun en yüksek iftâ ve kazâ mercii olan 

kādılkudâtlığa atayarak ödüllendirdi. Şeyh Abdülvahhab, Âlemgîr Şah’ın bidatlarla 

mücadele politikasını sonuna kadar destekleyerek hiç tavizsiz uyguladı. Şeyh 

Abdülvahhab’ın Şiîlere ve Bin Yılcı düşünceye sahip olanlara karşı düşmanlığının 

kendi aile geçmişinden kaynaklandığı iddia edilmiştir. Şeyh Abdülvahhab, 

Âlemgîr’in zamanında zenginlik ve nüfuz bakımından yükselen Patan’daki Sünnî 

Bohra topluluğuna mensuptu. Sünnî Bohralar XV. yüzyılda, XII. yüzyıldan beri 

Gucerât’ta ikāmet eden Şiî İsmâilî Bohralardan ayrılmıştı. Aralarındaki ayrılık ise 

XVI. yüzyılda hayatını Mehdevîlere karşı çıkmaya ve İsmâilî Bohralara Sünnî itikadı 

kabul ettirmeye, onları “yeniden eğitmeye” adamış olan Şeyh Abdülvahhab’ın 

büyükbabası, Muhammed b. Tahir Patanî’nin (ö. 1578) çabalarının da yardımıyla 

                                                           
291 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 28.  

292 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 274. 

293 Bayur, Hindistan Tarihi, 248. 

294 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 280. 

295 Bayur, Hindistan Tarihi, 250. 



82 

 

giderek daha şiddetli bir hâl almıştı. “Şiî karanlığı ve diğer sapkınlıklar, kabilesinin 

kalbinden temizlenene kadar başına sarık sarmayacağına dair yemin ettiği 

nakledilmektedir”.296 Ekber’in 1572-73’te Gucerât’a yaptığı sefer sırasında bizzat 

başına sarık sarması ve çabalarında ona yardım edeceğine dair söz vermesi onu 

cesaretlendirmiştir. Daha sonra Muhammed b. Tahir, Ekber’in hükûmetinin bazı 

Şiîleri devlet kadrolarında yükseltmesi ve hatta onları Gucerât’ın yönetimine dâhil 

etmesinden dolayı hayal kırıklığına uğrayarak sarığını çıkarmıştır. Ekber’e tekrar 

başvurmak için Agra’ya doğru yola çıkmış ancak 1578’de Seharanpur ve Burhanpur 

arasında seyahat ederken şehit edilmiştir.297 

Saltanatı ele geçirdikten sonra Âlemgîr lakabını alan Evrengzîb, şeriata olan 

bağlılığı298 ve ulemâya olan ikramları sebebiyle “Muhyiddin” olarak da anılmaya 

başlanmıştır.299 

Dekken’de başladığı ilmî faaliyetlerini saltanatında da devam ettirmiştir. İleri yaşına 

rağmen Kur’an’ı hıfzetmekten geri durmamış ve bizzat kendi eliyle defalarca istinsah 

etmiştir.300 Seçkin âlimlerden oluşan ulemâ meclisinde sık sık bulunup301 ilmî 

konulardaki yetkinliğini arttırmaya çalışmıştır. Âlemgîr Şah’ın istifade ettiği 

âlimlerin bazıları şunlardır:  

1. Danişmend Han 

2. Saʻdullah Han 

3. Şeyh Ahmed Molla Civen 

4. Şeyh Abdülkavi Burhanpûrî 

5. Mîr Muhammed Hâşim Gilânî 

6. Molla Abdüllatif Sultanpûrî 

7. Seyyid Muhammed Kannevcî 

8. Şeyh Nizâm Burhanpûrî 

9. Şeyh Muhammed Masum Fârûkî (İmâm-ı Rabbânî’nin oğlu) 

                                                           
296 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal 

Sovereignty”, 18. 

297 A.g.e., 18. 

298 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 277. 

299 Sheikh, 20. 

300 Truschke, “İftiraya Uğramış Bir Babürlü Sultanı Âlemgîr Evrengzîb”, 99. 

301 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 282. 



83 

 

10. Şeyh Seyfeddin Fârûkî (İmâm-ı Rabbânî’nin torunu) 

Bu âlimlerin yanı sıra gerek mektuplaşarak gerekse de birebir görüşerek daha birçok 

âlimden istifade etmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin müellifleri de bu âlimlerden 

sayılabilir. Sultan Evrengzîb’in gerçekleştirdiği iki icraat ona kendisinden önceki 

Bâbürlü hükümdarlarından ayrı bir değer kazandırmıştır. Birincisi ortaya bir çalışma 

ve eser koymayan hiçbir âlime rütbe, mal ve hediye vermemiştir. Böyle bir 

uygulamanın onları tembelliğe iteceğini düşünmüştür.302 

İkincisi ise şeriatın ikāmesi konusunda son derece titiz olan Âlemgîr Şah Nakşibendî-

Müceddidî meşâyihinin de yönlendirmesiyle Hinduizmden İslâm’a sokulmaya 

çalışılan örf ve âdetleri tespit ettirip, Müslümanların bidat sayılabilecek bu fiillerden 

menedilmesi yolunda önemli mücadeleler vermiştir.303 

Hazreti Muhammed ve Dört Halife (Hülefâ-yı Râşidîn) sonrası süreçte İslâm 

inancının monarşik devlet yönetimleri üzerinde giderek aşınan hâkimiyeti onun 

döneminde yeniden tahkim edilmiştir.304 

Ayrıca Hindistan’ın kültürel olarak da İslamlaştırılması için bazı tedbirler almıştır. 

Cihangir ve Şah Cihan da Müslümanların Hindulaşmasını engellemek için idama 

varan birçok tedbirler almışlarsa da Âlemgîr, bu konuda bütün Hinduları devlete 

düşman etmeyi göze almış ve Müslümanlar arasında misyonerlik faaliyetleri 

yapanları cezalandırıp fitne yuvası olarak gördüğü bazı mabetleri yıktırmıştır.305 

Yine bu doğrultuda bazı gayriislâmî yerleşim birimlerinin isimlerini değiştirmiş ve 

kimi tapınakları yıktırıp malzemesinden cami yaptırmıştır.306 Saltanatında 

yasaklanan bazı fiiller şu şekilde sıralanabilir:  

1. Hindu hanımlarla evlenmek. 

2. Musiki ve raks.307 

3. Dul intiharları. 

4. Mezhepler arası zaruret olmaksızın intikal (Telfik). 

                                                           
302 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 131. 

303 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 278. 

304 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 87. 

305 Bayur, Hindistan Tarihi, 260. 

306 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 287. 

307 A.g.e., 283. 



84 

 

5. Nevruz ve Mihrican bayramlarının kutlanması.308 

6. İç savaşlarda ele geçirilen çocukların iğdiş edilmesi. 

7. Müslümanlara misyonerlik faaliyetlerinde bulunulması. 

8. Kendisine secde edilmesi.309 

9. Gerek merkezde gerekse de taşradaki israfa varan gereksiz mali tasarrufları 

yasaklaması.310 

10. Sultanlarca Racput hükümdarlarına tilak (yüzde alın kısmına sürülen kırmızı 

veya siyah renkli kına) yapılması.311 

11. Sarayda müneccimlik yapılması.312 

12. Paralara kelime-i şehâdet ve benzeri dinî sembollerin konması.313 

Ekber, zamanında gayrimüslimlerden kaldırılan cizye vergisini yeniden yürürlüğe 

sokmuştur.314 Bunu hazineye gelir getirmesi için değil Hinduların İslamlaşması için 

yapmıştır.315 Nitekim 10 milyonlarca rupi tutan seksen çeşit vergiyi kaldırmış316 ve 

birçok mabetten yüksek vergiler almak yerine düşük miktardaki cizye almayı tercih 

etmiştir.317 

Âlemgîr, dedesi Ekber gibi ıslahatçı bir yöneticidir.318 Fakat başta ekonomik krizler 

olmak üzere buhran dönemlerinde bu konuda esneklik göstermiş ve bazen de af 

yoluna gitmiştir. Cizye vergisinin Bâbürlülere askerî açıdan ciddi destekleri olan 

Racput toplumu ile Bâbürlü yönetimi arasındaki güveni sarstığına dair iddialar 

asılsızdır. Çünkü Bâbürlüler devlet hizmetinde bulunan Hindulardan hiçbir zaman 

                                                           
308 Bayur, Hindistan Tarihi, 237. 

309 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 282. 

310 A.g.e., 282. 

311 A.g.e., 282. 

312 A.g.e., 283. 

313 Bayur, Hindistan Tarihi, 237. 

314 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 290. 

315 Bayur, Hindistan Tarihi, 286. 

316 A.g.e., 238. 

317 A.g.e., 287. 

318 A.g.e., 230. 



85 

 

cizye almamıştır. Ancak Racputların statü ve mansablarını düşürdüğünden devletten 

soğuttuğunu söyleyebiliriz.319 

Yine Hindu dinine mensup olan Marataların mansabdarlar arasındaki sayısı ve 

konumu yükseltilmiş; Âlemgîr bu vesileyle Müslümanlar arasında olduğu gibi 

Hindular arasında da dengeyi sağlamıştır.320 Buna rağmen Âlemgîr’in dinî 

siyasetinden rahatsız olan Racputlar Âlemgîr Şah’ın çocuklarından önce Muazzam’ı, 

sonra da Ekber’i kandırmaya çalışmış; Ekber’de muvaffak olmuşlardır. 70.000 kişilik 

büyük bir ordu toplamış olmalarına rağmen Âlemgîr’in ince bir savaş hilesiyle hiç 

savaşmadan dağılıp sağa sola kaçışmışlardır.321 

Âlemgîr mansabdarlar arasında Barhane’de Ehl-i Sünnet ulemâsını gözetmiş ve 

ecdadının hilafına farklı din ve mezhep mensuplarını değil onları ön plana çıkarıp 

istişare yapmıştır.322 Âlemgîr devlet kadrolarına atamalar yaparken kendi 

destekçilerini ne kadar kayırıyor izlenimi vermiş olsa da burada din ve mezhep 

farklılıklarını tek kıstas görmemiştir.323 Âlemgîr Şah’ın bu tutumu Hindular arasında 

İslâm’ın yayılması açısından müspet sonuç vermiş, onun döneminde Hindistan’ın 

genel nüfusu içerisinde Müslüman nüfusun oranı %15’ten %33 civarına çıkmıştır.324 

Âlemgîr icraatlarına şeriatla meşruiyet kazandırmaya özen göstermiştir. Şeriatın 

uygulanıp uygulanmadığına dair muhtesipler tayin eden Âlemgîr Şah, bu konuda 

titizlik gösterilmesini istemişse de umduğu düzeyde bir başarı elde edememiş 

görülmektedir.325 Hint, İran ve Turan ulemâsıyla olan yakın ilişkileri hem onu 

sevilen bir sultan hâline getirmiş hem de geniş bir istihbarat imkânı sağlamıştır.326 

Âlemgîr Şah selefleri gibi yüksek maliyetli mimari eserler inşa ettirip sanatsal 

faaliyetleri ve edebiyatçıları desteklemek yerine ilmî çalışmaların geliştirilmesi ve 

                                                           
319 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 291. 

320 A.g.e., 296. 

321 Bayur, Hindistan Tarihi, 291. 

322 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 282. 

323 Bayur, Hindistan Tarihi, 241. 

324 A.g.e., 260. 

325 A.g.e., 243. 

326 A.g.e., 248. 



86 

 

İslâm kültürünün yaygınlaştırılması yolunda icraatlar gerçekleştirmiştir.327 Onun 

döneminde birçok medrese açılmış ve fıkıh eğitimi desteklenmiştir.328 Ekber Şah 

döneminde eğitime dair yapılan ve Arabî ilimlerle birlikte fıkıh ilminin 

zayıflamasına yol açan düzenlemelerden329 vazgeçilmiş ve yeni müfredatlar 

uygulanmaya başlanmıştır. Frengi Mahal ve Rahimiyye Medreselerinin müfredatları 

konusunda ilgili bölümde bilgi verildi. Bu iki ekol günümüz Hindistan, Pakistan, 

Bangladeş ve Afganistan’da tesirlerini hâlâ devam ettirmektedir.330 

Gençliğinden itibaren sûfîyane bir hayat süren Evrengzîb geçit törenlerinde ve taht 

üzerindeki kabullerinde ihtişamlı kıyafetler giyinse de genel itibarla basit ve 

zahidane bir hayat sürmeye gayret etmiştir. Kişisel ihtiyaçlarını karşılamak için takke 

dikip mushaf istinsah ettiği nakledilmektedir. Aile hayatında eşlerinden çok kızları 

ve kız kardeşleriyle istişarede bulunmuş, bazılarının ihanetleriyle daha da kendi içine 

kapanmıştır.331 Örneğin en büyük kızı Zîbünnisâ’yı isyan eden oğlunu desteklediği 

için hapsettirmiştir.332 

Oğulları Muhammed Sultan (d.1639), Muhammed Muazzam (d.1643), Muhammed 

Azam (d. 1653), Muhammed Ekber (d. 1657) ve Kambahş’la (d. 1667)333 ilişkilerini 

daima seviyeli tutmuş; saltanatına gelebilecek herhangi bir sıkıntıyı engellemek için 

onları sürekli gözetim altında bulundurmuştur. Örneğin rüşvet alan oğlu Muazzam’ı 

cezalandırmaktan çekinmemiştir. Mirzaların ödeneklerini sürekli sınırlı tutmuş, isyan 

edecek bir bütçe oluşturmalarını engellemeye çalışmıştır.334 Daha ziyade torunlarıyla 

yakınlaşmış ve onları ön plana çıkarmıştır.335 Bütün aldığı tedbirlere rağmen 

Âlemgîr, babasına karşı yaptığı taht mücadelesini birçok oğluyla da yaşamıştır.336 

                                                           
327 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 283. 

328 Bayur, Hindistan Tarihi, 238. 

329 Aydın, Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint,212. 

330 Ahmet Aydın, “Babürlü Medreseleri”, Derin Tarih Babürlüler Özel Sayısı, Özel Sayı 20 

(2022): 32. 

331 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 281. 

332 A.g.e., 293. 

333 Bayur, HindistanTarihi, 232. 

334 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 302. 

335 A.g.e., 304. 

336 Bayur, Hindistan Tarihi, 232. 



87 

 

Ancak kız ve erkek evlatlarının eğitimi için büyük çaba sarfetmekten geri 

kalmamıştır. Âlemgîr Şah, babasıyla olan taht kavgasını yumuşatarak ve aralarındaki 

ilişkinin örnekliğini evlatları yanındayken zaman zaman dile getirerek bu konudaki 

yanlış anlaşılmalara kendince engel olmaya çalışmıştır.337 

Âlemgîr Şah’a babası Şah Cihan’dan yaklaşık 25.000 kitaptan oluşan büyük bir 

kütüphane kalmıştır. Büyük dedesi Hümâyun zamanında Şîr Şah’ın sarayında 

kurulan devasa kütüphane o dönemin en büyüklerindendir. Âlemgîr Şah 

seleflerinden miras aldığı bu büyük birikimi olağanüstü bir cömertlikle daha da 

genişletmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetinin üyeleri bu kütüphaneden 

istifade hakkına sahip olmuşlardır.338 

Hayatının son dönemine dek içteki isyanlarla339 ve dıştaki düşmanlarla mücadele 

etmeye devam eden Evrengzîb; birçok beldeler fethetmiş, sınırları tabii genişliğine 

ulaştırarak Hint alt kıtasını hâkimiyeti altına almıştır.340 Hemen hemen hiçbir savaşta 

yenilmemiş muzaffer bir komutandır.341 İleri yaşına rağmen fil üzerinden kılıcını ve 

mızrağını sallayarak bu konudaki iştiyakını askerlerine göstermekten geri 

durmamıştır.342 Âlemgîr ayrıca Tibet ve Arakan civarındaki birçok dârülharp 

konumundaki yeri dârülislama dâhil ederek gazilik unvanını da almıştır.343 

Âlemgîr içeride Racputlara karşı her ne kadar Marataları desteklese de onların tam 

olarak itaatini sağlayamamıştır. Oğullarını ve en iyi komutanlarını onların üzerine 

göndermişse de Maratalar, Kutupşâhîler ve Âdilşâhîler arasındaki ittifaklar ve 

ihtilaflı olaylar nedeniyle mevcut durum içinden çıkılmaz bir hâle gelmiştir. Nihayet 

olaya kendisi müdahale etmiş; devlet hazinesinin önemli bir kısmını harcamak 

uğruna da olsa bu üç muhalif grubu da itaat altına almıştır.344 Burada olduğu gibi 

işlerini vekâleten çözmek yerine asaleten halletmiş ve genellikle ordusunu kendi 

                                                           
337 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 280. 

338 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 27-32. 

339 A.g.e., 289. 

340 A.g.e., 280. 

341 Bayur, Hindistan Tarihi, 229. 

342 A.g.e., 229. 

343 A.g.e., 254. 

344 A.g.e., 302. 



88 

 

komuta etmiştir.345 Âlemgîr ayrıca kabiliyetli devlet adamlarını ve komutanlarını da 

sürekli meşgul ederek gaile çıkarmalarını engellemiştir.346 

Yaptığı uzun askerî seferleri tarihçiler, siyasetçiler ve iktisatçılar tarafından eleştiri 

konusu edilen sultan, toplum arasındaki birliği sarsmak ve hazineyi boşaltmakla 

suçlanmıştır. Çünkü fetihlerden elde edilen gelirler, askerî ve siyasi anlaşmazlıkların 

yol açtığı ekonomik darboğazı aşmaya yeterli gelmemiştir.347 Ayrıca Âlemgîr 

döneminde sınırların aşırı genişlemesi yerel güçlerin kontrol altında tutulmasını 

zorlaştırmakta; bu durum adaletin, hukukun ve düzenin oluşmasına engel olduğu gibi 

vergi toplama kapasitesinin zayıflamasına da sebep olmaktaydı.348 

Âlemgîr Şah ekonomik zorluklara karşı bulgurhane açmak, Ramazan’da 90 bin 

rupiyi ve diğer aylarda daha azını kendi kesesinden dağıtmak,349 vergileri affetmek 

ve hazineden bağış yapmak gibi geçici çözümler üretmişse de kalıcı çözümler 

üretmede muvaffak olamamıştır.350 Reayasına son derece mütevazı351  davranan 

Sultan; geçit törenleri esnasında kendine yönelik hakarete varan eleştirilere aldırış 

etmeyip, cezalandırmayarak af yoluna gitmiştir.352 

Şeriat ve fıkıh alanında geniş bilgisi olduğu konusunda şüphe eden bazı 

araştırmacılar kendisinden eman isteyen bazı Müslüman sultanlıklara aşırı 

davrandığını ve Müslüman kanı döktüğünü iddia etmişlerdir. Ancak Âlemgîr’in 

cezalandırma konusunda güvenlikçi bir tavır izlediği açıktır. Müslüman ya da 

gayrimüslim olması cezalandırmada esas teşkil etmemiştir. Mesela yine Şemphaci 

gibi bazı isyancıları aşağılama, kör etme ve idam gibi cezalar uygulayarak etkisiz 

hâle getirmiştir.353 

Âlemgîr’in siyasetinin üç temel amacı vardı: 

                                                           
345 A.g.e., 230. 

346 A.g.e., 257. 

347 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 299. 

348 A.g.e., 301. 

349 Bayur, Hindistan Tarihi, 238. 

350 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 278. 

351 A.g.e., 276. 

352 A.g.e., 278. 

353 A.g.e., 296. 



89 

 

1) Hint alt kıtasının siyasi birliğini sağlamak. 

2) Hint alt kıtasını İslamlaştırmak. 

3) Himayesi altındaki devletleri merkezî yönetime dâhil etmek.354 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telifinde fetvaya medar olan görüşlerin alınmasını emreden 

Âlemgîr Şah’ın, Kānun-ı Âlemgîrî’de bu anlayışı muhafaza etmediği hatta Fetâvâ-yı 

Hindiyye’ye aykırı kanunlaştırmalarda bulunduğu iddia edilmiştir. Bu iddialar 

gelecek bölümlerde zikredilip gerekli incelemeden sonra elde edilen sonuçlar 

araştırmamızda yer alacaktır.355 

Âlemgîr Şah’ın saltanatı boyunca gözettiği yöntem ve icraatlar birçok bilimsel 

araştırmaya eleştiri konusu olmuş ve bu eleştiriler Fetâvâ-yı Hindiyye’ye yapılan 

eleştirilerle âdeta iç içe geçmiştir.356 Yine biz bu eleştirileri de ilgili bölümlerde 

zikredeceğimiz için burada detaya girmiyoruz. 5 Haziran 1659’da tahta geçen 

Âlemgîr Şah 3 Mart 1707’de vefat etmiş, yaklaşık elli yıl saltanat sürmüştür. 

Selefleri gibi devasa türbelerde defnedilmeyi arzu etmemiş, Çiştî tarikatı lideri Şeyh 

Zeyreddin’in türbesinin avlusuna basitçe ve üstü açık bir mezara defnolunmayı tercih 

etmiştir.357 Onun ölümü bazı tarihçiler tarafından Bâbürlü Devleti’nin fiilen yıkılışı 

olarak kabul edilmiştir.358 

Saltanatı süresince kendini ait hissettiği ve kökeni olarak gördüğü Orta Asya 

Müslümanlarıyla iyi ilişkiler kurmuş359, Safevîlerle ilişkileri dönem dönem 

bozulmuştur. Mesela Şah Abbas ile Âlemgîr arasında tahrik edici ve iğneleyici 

mektuplaşmalar olmuştur. Şah Abbas, Âlemgîr’e “pedergîr”360 diyerek istihzada 

                                                           
354 Bayur, Hindistan Tarihi, 257. 

355 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 11-12. 

356 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 334. 

357 A.g.e., 286. 

358 A.g.e., 307. 

359 Bayur, Hindistan Tarihi, 244. 

360 “Âlemi tutan, zapteden” anlamına gelen “Âlemgîr” unvanı yerine “babasını tutan, 

mahkûm eden” anlamına gelen “pedergîr” sıfatı kullanılarak hem tenkit ediliyor hem de 

aşağılanıyor. 



90 

 

bulunmuş; bunun üzerine taraflar savaşın eşiğine kadar gelmiştir. Şah Abbas’ın 

ölümü yükselen tansiyonu bir nebze düşürmüştür.361 

Âlemgîr; vasiyetnamesinde İranlı, Turanlı ve Hüseynîlere ne şekilde davranılacağını 

izah etmiş ve kendi saltanatı döneminde hizmette olan görevlilerin kayırılmasını ve 

sürekli düşmanlara karşı uyanık bulunulmasını salık vermiştir.362 

Osmanlılara ise kayıtsız kalmış, yönetimde Bâbür Şah ve Hümâyun Şah’ın değil 

dedeleri Ekber ve Cihangir’in politikasını gütmüştür.363 Kendisini Müslümanların 

lideri olarak görmüş ve Osmanlı padişahlarını halife olarak kabul etmemiş, Roma 

hükümdarı olarak vasıflandırmıştır.364 Ancak Haremeyn’in ulemâ, umerâ, fukara ve 

meşâyihine bolca ikramda bulunmuş; onların manevi desteğini almak için gayret 

göstermiştir.365 Osmanlı’dan ve diğer devletlerden kendisine iltica eden devlet 

adamlarını himaye etmiştir.366 

Selefleri döneminde başlayan sömürge faaliyetleri, Âlemgîr Şah dönemine 

gelindiğinde imparatorluk için ciddi tehlike arz edecek bir duruma gelmiştir. Âlemgîr 

Şah, İngiliz kralının da desteğini alan İngiliz Doğu Hindistan Şirketi ordusunun 

saldırılarını karada bertaraf etmiştir. Ayrıca daha önce verdikleri zararlara karşılık 

ciddi savaş tazminatları alıp367 bu şirketi kendi dilediği şekilde antlaşma yapmaya 

zorlamıştır.368 Ancak denizde yeterince güçlü olmayan Bâbürlüler çeşitli ittifaklarla 

bu sorunu aşmaya çalışmışlarsa da kesin bir sonuç elde edememişlerdir.369 Âlemgîr 

Şah donanmanın zafiyetinin farkında olduğu için sorumluları uyarmaya çalışmış 

fakat bu konuda bir gelişme kaydedilememiştir.370 Bâbürlü Devleti nehir 

donanmasına sahip, deniz donanmasından mahrum bir kara devleti olarak varlığını 

                                                           
361 Bayur, Hindistan Tarihi, 250. 

362 A.g.e., 316. 

363 A.g.e., 250. 

364 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 290. 

365 A.g.e., 278. 

366 Bayur, Hindistan Tarihi, 253. 

367 Özel, İngiliz Doğu Hindistan Şirketi, 203. 

368 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 301. 

369 Bayur, Hindistan Tarihi, 310. 

370 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 302. 



91 

 

devam ettirmiştir.371 Bu durum sömürge güçlerinin Hindistan üzerinde gün geçtikçe 

daha tehlikeli boyutlara ulaşan bir güç oluşturmasına neden olmuş, nihayetinde 

zayıflatılan ve parçalanan Bâbürlü Devleti İngilizler tarafından işgal edilmiştir.372 

 XX. yy.da Âlemgîr ve Müslüman Bâbür yönetimi hakkında birbirine zıt iki teori 

üretilmiştir. Birincisi Hindu milliyetçiliğini besleyip oryantalist bakış açısını yansıtan 

ve Âlemgîr’i yobaz, baskıcı, istilacı ve zalim olarak tasvir eden Stanley Lane-Poole, 

Vincent Smith, Wolsely Haig ve Sarkar Jadunath tarafından temsil edilen teoridir. 

İkincisi Muhammed Habib, Zâhiruddin Faruqi ve Muhammed Nâzım tarafından 

temsil edilen, Bâbürlü yönetimini ve Âlemgîr’i adil ve müsamahakâr olarak 

değerlendiren Müslüman bakış açısıdır. Âlemgîr hakkında ileri sürülen her iki teoride 

aslında kendini temellendirirken sadece düşüncelerine zemin teşkil eden tarihsel 

olguları esas almaktadırlar. Amaçları iki toplum arasındaki ayrımı tam olarak 

sağlamaktır. İkbal ve Cinnah bu işin kültürel ve siyasi temsilcileridir. Hindular 

içerisinde de benzer temsilcileri vardır.373 

Âlemgîr Şah gerek siyasi gerek ekonomik gerekse de sosyal nizamın tesisi için kendi 

çağının çok üzerinde politikalar üretmesine rağmen imparatorluğun çöküşüne mâni 

olamamıştır.374 

2.3. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Müellifleri 

İmâm-ı Âzam Ebû Hanîfe Kûfe Mescidi’ndeki fıkhî faaliyetleriyle âdeta Hazret-i 

Ömer’in kolektif içtihat anlayışının devam ettiricisi olmuştur. Daha sonraki 

dönemlerde de birçok kolektif fıkhî faaliyet gerçekleştirilmiştir. Selçuklu Sultanı 

Melikşah’ın ulemâya yaptırdığı kanunlaştırma faaliyetleri bunlardan sayılabilir. 

Ancak Fetâvâ-yı Hindiyye’ye dek kaynakların ve ulemânın devletin bütün 

imkânlarıyla seferber, yazılan nüshaların bu kadar titiz bir şekilde tashih ve tahkik 

edildiği bir fıkhî çalışma o güne dek İslâm hukuk tarihinde bilinmemektedir. Âlemgîr 

Şah telif heyetinin üyelerini Hint alt kıtasının muhtelif yerlerinden kendi fikrî 

yapısına uygun âlimlerden seçmiştir. Bu âlimler, yaşadıkları bölgeleri Sultan’ın 

                                                           
371 A.g.e., 84. 

372 Enver Konukçu, “Bâbürlüler”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1991), 4/403. 

373 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 18. 

374 Agrawal Jagriti  / Agrawal Pooja, 5070.  



92 

 

emriyle geride bırakarak kendilerine tahsis edilen Delhi’deki misafirhanelerde kalmış 

ve Sultan’a olan bağlılıklarını ispatlamışlardır.375 

Telif esnasında heyetin birçok üyesi vefat, hastalık, yaşlanma vb. nedenlerle süreçten 

el çekmek zorunda kalmıştır. İsimleri net olarak bilinmemekle beraber ulemâdan bazı 

kişilerin telifin daha önce saptanmış olan kurallarına uygun hareket etmedikleri için 

uzaklaştırıldıkları da zikredilmektedir. Bu nedenle telif heyetinin kimlerden ve kaç 

kişiden oluştuğunun tespiti neredeyse imkânsız hâle gelmektedir.376 Bilinmesi 

gereken bir diğer konu da telif heyetinin üyelerinin net olarak hangilerinin asil, 

hangilerinin yardımcı olduğunun tespit edilmesinin zorluğudur. Biz kaynaklardan 

karşılaştırmalı analiz yaparak gücümüz yettiğince bu konuyu aydınlatmaya 

çalışacağız. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin planlanma ve kaleme alınma döneminde iki 

kişinin emeği yadsınamayacak derecede önemlidir. Bu kişilerden birincisi telif 

iradesini ortaya koyan, canı ve malıyla eserin ortaya çıkması için çabalayan zamanın 

sultanı Muhyiddîn Evrengzîb Âlemgîr Şah’tır. İkincisi ise telif heyetinin başkanı olan 

Burhanpurlu Şeyh Nizâm’dır. Biz öncelikle bu bölümde Âlemgîr Şah’ın daha sonra 

da telif heyeti üyelerinin kısa biyografilerini tabakat kitaplarından ve ilgili 

çalışmalardan nakiller yaparak aktarmaya çalışacağız.  

2.3.1. Telif Heyetinin Kısa Biyografileri 

Fetâvâ-yı Hindiyye; Âlemgîr Şah tarafından Burhanpurlu Şeyh Nizâm’ın 

başkanlığında Şeyh Vecihüddîn, Molla Celâlüddîn Muhammed, Kadı Muhammed 

Hüseyin ve Molla Hamid’in başkanlık ettiği onar kişilik ulemâ heyetlerine377 1065-

1073 (1664-1672) yılları arasında telif ettirilmiştir.378 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin konuları çeşitli bölümlere ayrılmış ve her bir bölüm bir 

heyetin mesuliyetine tevcih edilmiştir. Bu bölümlerde yapılacak her türlü yazım, 

içerik ve tercih hatalarının sorumlusu öncelikle heyetin başkanıdır. İkinci sorumluluk 

başkanların başkanı olan Şeyh Nizâm’a aittir. Bölümlerin sorumluları şu âlimlerdir: 

                                                           
375 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 61. 

376 Molana Mojeeb Ullah Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, (Lahore: Dyalshankar Shett 

Liberary, 1927), 94. 

377 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 15. 

378 Demir, Kitabiyat Hanefi Fıkıh Edebiyatı, 92. 



93 

 

Birinci bölüm: Şeyh Celâlüddîn Muhammed Canpûrî. 

İkinci bölüm: Şeyh Vecihüddîn Gompavî. 

Üçüncü bölüm: Şeyh Muhammed Hüseyin Canpûrî. 

Dördüncü bölüm: Molla Hamid Canpûrî. 

Bu dört kişinin emri altında kimlerin hangi görevlerde çalıştığı tam olarak 

bilinmemekle birlikte tahminen her bir bölüm sorumlusunun ona yakın yardımcısı 

olmuştur. Aşağıda isimleri tespit edilebilen heyet üyelerinin yirmi dördünün kısa 

biyografileri konuyla ilgili Urduca çalışmadan tercüme edilerek özet bir şekilde 

sunulacak, haklarında bilgi tespit edemediklerimizin adları liste olarak verilecektir.379 

1. Şeyh Nizâm Burhânpûrî:380 Hindistan’ın Gucerât bölgesinin Burhanpur şehrinde 

doğmuş, Nâsıruddin Burhânpûrî’den ilim tahsil etmiştir. Dekken valisi iken Âlemgîr 

Şah’la tanışmış, hem yakın dostu hem de danışmanı olmuştur. Âlemgîr Şah, Fetâvâ-

yı Hindiyye telif heyeti reisliğine onu atayarak kendisine verdiği değeri göstermiştir. 

Melik Münevver, Şeyh Lad, Şeyh Abdullah ve Şeyh Ebülhayr adlarında dört oğlu 

vardır. Şeyh Nizâm 1681’de vefat etmiştir.381 

2. Mîr Seyyid Muhammed Kannucî:382 Asıl ismi Muhammed olup Mîr olarak 

anılmıştır. Edep ve ahlakıyla meşhur olan bu zat, Âlemgîr Şah tarafından birçok 

ihsanlara layık görülmüş; saltanat yıllarında ise danışman heyetine girmiştir. 

Şehzadelerin nikâhlarını kıymış ve Fetâvâ-yı Hindiyye telif heyetinde bulunmuştur. 

Edebiyat ve matematik alanında uzman olan Kannucî, Sultan’a sefirlik de yapmıştır. 

H. 1097’de vefat etmiştir. Kendisinden sonra çocukları da devletin değişik 

görevlerinde istihdam edilmiştir. Bilinen çocukları Seyyid Şerif ve Seyyid Ahmed; 

en meşhur talebesi ise Mevlevî Asgar Ali Kannucî’dir. Ayrıca Âlemgîr Şah da 

kendisinden Gazzâlî’nin İhyâ’sını okumuştur.383 

                                                           
379 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 21. 

380 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 88. 

381 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 26. 

382 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 89. 

383 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 28. 



94 

 

3. Molla Muhammed Cemil b. Müftü Abdülcelil Sıddıkî Canpûrî:384 H. 1055’te 

Canpur’da doğmuştur. İlimle maruf bir aileye mensuptur. Dedesi Molla Şems-i Nur, 

babası Molla Abdülcelil ve amcaları Molla Sâdık ve Molla Halil’den ders alarak 

kendini ilmen yetiştirmiştir. İlköğrenimden sonra Molla Nûreddin ve Molla Cemil’in 

yanında muhtelif ilimlerde ihtisas yapmış, ardından Canpur’da bir medrese açarak 

ömrünü ilim öğrenip öğretmeye ve İsmâilî Bâtınîlerle mücadele etmeye adamıştır. 

Birçok öğrencisi vardır. En meşhurları Mevlevî Nizâmüddîn Evrengâbâd, Mevlevî 

Nûrü’l-Hüdâ ve Molla Nûreddin Cafer Gāzi’dir.385 

4. Kadı Muhammed Hüseyin Canpûrî:386 Şah Cihan döneminde Canpur kadılığı 

yapan, Âlemgîr Şah döneminde sırasıyla Allahâbâd kadılığı, danışma meclisi üyeliği, 

ordu muhasipliği gibi birçok görevde bulunan, Âlemgîr Şah’ın birçok iltifatlarına 

mazhar olan ve Fetâvâ-yı Hindiyye heyet azalığı yapan Canpûrî; H. 1080 yılının 

zilkāde ayında Delhi’de vefat etmiştir. Eserleri ve ailesi hakkında herhangi bir 

bilgiye ulaşılamamaktadır.387 

5. Şeyh Vecihüddîn Gopamavî:388 Hem İslâmî ilimlerde hem de pozitif bilimlerde 

kendini çok iyi yetiştirmiştir. Şah Cihan’ın şehzadelerinden Dârâ Şükûh’la ilmî 

mütalaalarda bulunmuştur. Dârâ Şükûh’un vefatından sonra Âlemgîr Şah’ın 

hizmetine girmiş, bir müddet sonra rüştünü ispatlayarak önce danışma meclisine 

sonra da Fetâvâ-yı Hindiyye telif heyetine dâhil olmuştur. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

dörtte birlik kısmının sorumlusudur. H. 1083’te vefat etmiştir.389 

6. Şah Abdürrahim Sahip Dihlevî:390 Şah Veliyyullah Dihlevî’nin babasıdır. H. 

1054’te Delhi’de doğmuştur. Babasının adı Vecihüddin’dir. Lakabı Ebü’l-Fâiz’dir. 

Hazret-i Ömer’in veya Hazret-i Ali’nin soyundan geldiğine dair rivayetler varsa da 

bu durum net değildir. Ailesi Hindistan’da İslâmiyet’in yayılması ve şeriat 

ilimlerinin yaygınlaştırılmasında büyük hizmetlerde bulunmuştur. Şah Abdürrahim 

                                                           
384 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 89. 

385 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 31. 

386 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetava ve hatavatihe’l-ameliyye”, 90. 

387 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 33. 

388 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 91. 

389 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 34. 

390 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 92. 



95 

 

ilk eğitimini âlim babası Şeyh Vecihüddin’den almıştır. Orta düzeye kadar olan alet 

ilimlerini ağabeyi Şeyh Ebû Rıza Muhammed’den tahsil etmiş, daha sonra Mîr 

Zâhid’e talebe olmuş ve onun yanında birçok İslâmî ilimde ihtisas yapmıştır. 

Âlemgîr Şah zamanında muhtesiplik yapmış ve birçok görevde bulunmuştur. Sûfî 

meşrep bir âlimdir. Sürekli Kur’an tilaveti ve tedebbürüyle meşgul olmuştur. Gece 

ibadetine ve takvâya büyük ehemmiyet vermiştir. 12 Safer 1131’de (4 Ocak 1719) 

Çarşamba günü vefat etmiştir. Rahimiyye Medreselerinin kurucusudur. Oğlu 

vasıtasıyla Hint İslâm düşüncesine büyük katkılarda bulunmuştur. Ortaya koyduğu 

eğitim müfredatı ilgili bölümde aktarılacaktır. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin tashihinde ve 

bazı bölümlerinin kaleme alınmasında görevlendirilmiş fakat Şeyh Nizâm’la düştüğü 

ihtilaf sonucu görevden alınmıştır.391 

Görevden alınma süreci şu şekilde gerçekleşmiştir: Yukarıda da değinildiği üzere 

Âlemgîr Şah telif heyetinin yapmış olduğu çalışmaları günlük olarak incelemekteydi. 

Ancak o gün kendisine arz edilen taslaklarda ciddi çelişkiler bulunmaktaydı. Bu 

durumu sert bir şekilde eleştirerek Şeyh Nizâm’ı uyardı. Şeyh Nizâmüddin, Âlemgîr 

Şah’la günlük Fetâvâ-yı Hindiyye’ye dair müzakerelerini tamamladıktan sonra 

huzurdan ayrılıp evine gidince Molla Hamid’e Şah Abdürrahim’in yapmış olduğu 

tashih ve teliflerle ilgili kızarak şöyle dedi: “Sorumluluğu üstlendiğinde taslak 

hususunda sana güvendim. Ama sen beni utandırdın.” Molla Hamid sustu ve hiçbir 

cevap vermedi. Bir zaman sonra bu durum Şah Abdürrahim’e anlatılınca şöyle dedi: 

“Ben orada düzeltme yaptım. Lakin Şeyh Nizâmeddin bunu idrake güç yetiremedi. 

Onun için hata Şeyh Nizâmüddin’indir.”392 

7. Molla Ebû Vâiz Bergamî Bedâûnî:393 Şah Abdürrahim Dihlevî’nin akrabasıdır. Bu 

aile Fetâvâ-yı Hindiyye telifinde önemli rol almıştır. Künyesi Ebû Vâiz’dir. 

Babasının adı Kadı Sadreddin’dir. Hem Hazret-i Ali’nin hem de Hazret-i Ömer’in 

soyundan geldiğine dair rivayetler vardır. Ömrünün önemli bir kısmını okumaya, 

okutmaya ve ilmî mütalaalarda bulunmaya ayırmıştır. İlmî derinliğinden dolayı 

Fetâvâ-yı Hindiyye telif heyetine seçilmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin bölüm 

sorumlusu mu yoksa sorumlu yardımcısı mı olduğu konusunda ihtilaf vardır. 

                                                           
391 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 35. 

392 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 131. 

393 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 93. 



96 

 

Bergam’da (Keşmir) doğup, yaşayıp vefat etmiştir. Ölüm tarihi ve çocukları 

hakkında net bir bilgi yoktur.394 

8. Molla Şeyh Muhammed Kakurî:395 Adı Muhammed Gavs olup künyesi Ebû 

Muhammed’dir. H. 1056 yılında Kakur’da doğmuştur. İlk eğitimini aldıktan sonra 

Molla Muhammed Zaman, Molla Ebû Vâiz ve Molla Kutbuddin Sehlevî’nin 

yanlarında alet ilimlerini tamamlamıştır. İlimde kemale erdikten sonra Delhi’ye 

gitmiş ve Âlemgîr Şah’ın özellikle hadis ilminden yararlandığı huzur hocaları arasına 

girmiştir. En meşhur talebeleri Şah Muhammed Vâris, Şeyh Abdullah ibn Şeyh 

Emanullah ve Mevlevî Gulam Murtaza’dır. 26 Safer 1118’de (9 Haziran 1706) 

altmış üç yaşındayken Leknev’de vefat etmiştir. Kadı Necmüddin Ali Han’a göre 

Kakurî’nin belli bir bölümün sorumlusu olmadığı kesin olmakla birlikte telif 

heyetinin yardımcıları arasında olup olmadığı daha detaylı bir inceleme 

gerektirmektedir.396 

9. Mevlânâ Molla Muhammed Said: Molla Said, Molla Kutbuddin’in oğludur. 

Doğum ve vefat tarihleri bilinmemektedir. Babasının yanında ilim tahsil etmiştir. 

Babasının vefatından sonra Âlemgîr Şah’ın ilim meclislerine katılmış ve onun izin ve 

talimatıyla ailesiyle birlikte Leknev’e yerleşmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telifinde 

görev aldığı konusunda çeşitli kaynaklarda bilgi varsa da bu konunun 

kesinleştirilmesi için detaylı incelemeye ihtiyaç vardır. Genç yaşta vefat etmiştir.397 

10 Allâme Ebü’l-Ferah: Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetindendir. Emîr Mîrân 

lakabıyla meşhurdur. Gucerât Ahmedâbâd’da kadılık yapmıştır. Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin telifinde bulunmak için Delhi’ye geldi. Surat’a yapmış olduğu bir 

yolculukta isyancılar tarafından şehit edildi.398 

                                                           
394 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 90. 

395 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 93. 

396 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 95. 

397 A.g.e., 97. 

398 A.g.e., 97; Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of 

The Fatawal-Alamgiriya, 50. 



97 

 

11. Molla Gulam Muhammed Lahorî:399 Mevlânâ Seyyid Ebû Zafer bu zatın Fetâvâ-

yı Hindiyye’nin telif heyetinde olduğunu ve Kitâbü’l-Âsâr’ı yazmakla 

görevlendirildiğini ifade etmiştir. Bu zat ayrıca kādılkudâtlık da yapmıştır.400 

12. Çelebi Abdullah: Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetinin ileri gelenlerindendir. Bu 

zat ayrıca kısmî de olsa Fetâvâ-yı Hindiyye’yi Farsçaya tercüme etmiştir. Adı 

Abdullah, nisbesi ve lakabı Çelebi olup Anadolu’dan gelen ulemâdandır. Türkçe, 

Farsça, Arapça başta olmak üzere birçok dile vukufiyeti vardır. Tasavvuf ilmine dair 

birçok eseri olup arkadaşı Molla Sâdullah’ın vesilesiyle Âlemgîr Şah’ın özel ilim 

meclisine dâhil olmuştur. Bazı talebeleriyle birlikte Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Farsçaya 

çevrilmesiyle görevlendirilmiştir. Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin torunlarından 

olduğu rivayet edilmiştir.401 

13. Seyyid Ali Ekber Sâdullah Han:402 Tefsir, hadis, kelam gibi birçok İslâmî ilimde 

kendini çok iyi yetiştirmiştir. Özellikle fıkıh alanındaki ihtisasıyla öne çıkmaktadır. 

İlim tahsilini Delhi’de yapmıştır. En meşhur hocası sürekli beraber olduğu için 

ismiyle anılan Molla Sâdullah’tır. Hocasının oğlu Latifullah Han’ın da eğitimini 

üstlenmiştir. Hocasının vasıtasıyla Âlemgîr Şah’ın özel ilim meclisine girmiş ve 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetine dâhil edilmiştir. Lahor’da kadılık yaparken vali 

tarafından hukuki bir anlaşmazlık sonucunda H. 1090 yılında katledilmiştir.403 

14. Şeyh Nizâmeddin b. Şükrü Sindî Tahtavî: Tahta’da (Sind) dünyaya gelmiştir. 

Fıkıh ilmi başta olmak üzere birçok İslâmî ilimde kendini yetiştirmiştir. Fıkha olan 

vukufiyeti sebebiyle önce Âlemgîr Şah’ın özel ilim meclisine girmiş, daha sonrada 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetine dâhil edilmiştir.404 

15. Kadı Ebü’l Hayr Tahtâvî:405 Tahta’da dünyaya gelmiştir. Hayatı hakkında yeterli 

bilgi bulunmamaktadır. Fetâvâ-yı Hindiyye telif heyetinde yer almış ve Hanefî 

                                                           
399 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 93. 

400 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 98. 

401 A.g.e., 99. 

402 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 94. 

403 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 100. 

404 A.g.e., 102. 

405 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 95. 



98 

 

imamlarının farklı görüşleri arasında tercih hususunda ağırlıklı olarak katkıda 

bulunmuştur.406 

16. Celâleddin Muhammed:407 Hindistan’ın Canpur bölgesinin Mecli şehrinde 

doğmuş, hayatının önemli bir kısmını öğrenip öğretmekle geçirmiştir. Başta Kadı 

Senâullah olmak üzere birçok âlimle ilmî ilişkiler kurmuştur. Âlemgîr Şah; onu, ilmi 

ve fazileti nedeniyle önce kendi özel ilim meclisine almış, daha sonra da Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin telif heyetine dâhil ederek birinci bölümün sorumluları arasında 

görevlendirmiştir.408 

17. Molla Hamid Canpûrî Hanefî:409 Canpur’da dünyaya gelmiştir. Genç yaşlarda 

Şah Cihan’ın çevresindeki meşhur âlimlerden Mirza Muhammed Zâhid’in hizmetine 

girmiştir. Şah Cihan’ın önemli vezirlerinden Danişmend Han’ın yanında birçok 

Arapça eseri mütalaa etmiştir. Şah Cihan zamanında Sultan’ın özel ilim meclisine 

girmiş, Âlemgîr Şah zamanında görevine devam etmiştir. Sultan, kendisini en büyük 

şehzadesinin eğitimiyle görevlendirmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye heyetine dâhil edilmiş 

olup bilinen başka bir eseri yoktur.410 

18. Şeyh Radıyuddin Bagalpûrî:411 Bagalpur’da büyük bir aşiretin mensubu olarak 

dünyaya gelmiştir. Uzun yıllar dinî ve dünyevî ilimlerle meşgul olmuştur. Canpur ve 

Allahâbâd’da kadılık yapmıştır. Sultanın özel ilim meclisine girmiştir. Fıkıh ilmine 

vukufiyeti sebebiyle Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetine dâhil edilmiştir. 

Yevmiyesi üç rupidir. Sultanla beraber birçok isyanı bastırmak için sefere çıkmıştır. 

Savaş meydanında asiler tarafından şehit edilerek H.1081’de vefat etmiştir.412 

19. Mevlânâ Muhammed Şefi:413 Bağdat’tan Gazne’ye, oradan Delhi’ye, oradan da 

Bihar’a göç eden, Hz. Osman’ın soyundan gelen, günümüzde de hâlen devam eden 

büyük bir aileye mensuptur. Doğumu ve ilk eğitimi hakkında yeterince bilgi yoktur. 

                                                           
406 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 102. 

407 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 88. 

408 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 103. 

409 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 88. 

410 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 104. 

411 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 89. 

412 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 105. 

413 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 89. 



99 

 

Tasavvuf ilmine vukufiyeti derin olup Şeyh Muhyiddin Kalenderî’nin hizmetinde 

bulunmuştur. Âlemgîr Şah’ın özel ilim meclisinde danışmanlık ve hocalık yapmıştır. 

Ayrıca Sultan’dan mevleviyet payesi almıştır. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telifine karar 

vermeden önce Âlemgîr Şah’ın istişare ettiği kişilerdendir. Daha sonra da telif 

heyetine dâhil edilmiştir. Kendisine hem toprak verilmiş hem de maaş bağlanmıştır. 

Çocuklarından Kadı Bediüzzaman meşhur bir âlim olmuştur. 11 Şevval 1084’te (19 

Ocak 1674) vefat etmiştir.414 

20. Molla Vecihu’r-Rabb:415 Bihar eyaletindendir. Hayatı hakkında fazla bilgi 

yoktur. Âlemgîr Şah döneminde muhtelif devlet vazifelerinde bulunmuştur. İlmî 

dirayeti nedeniyle Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetine katılmıştır.416 

21. Mevlânâ Muhammed Fâik:417 Muhammed Şefî’nin oğlu Kadı Bediüzzaman’ın 

neslindendir. Sultanın özel ilim meclisine ve Fetâvâ-yı Hindiyye telif heyetine 

girmiştir. Kendisine hem toprak bağışlanmış hem de maaş bağlanmıştır. Günlük iki 

buçuk rupi yevmiyesi vardır.418 

22. Molla Muhammed Ekrem Lahorî:419 Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetinde 

Mevlânâ Muhammed Faik’le birlikte çalışmıştır. Hem müftülük hem kadılık hem de 

sultanın özel ilim meclisinde danışmanlık yapmıştır. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin dörtte 

birinin tasnifinin sorumlusudur.420 

23. Molla Fesihüddin Pehlavârî Câferî Lahorî:421 Bihar bölgesinin Pehlavar 

kasabasında doğmuştur. Babası Emîr Atâullah Câferî’dir. Ailenin ilk çocuğudur. 

Delhi’ye giderek Molla Vecihüddîn’e talebe olmuştur. İlmen kemale erdikten sonra 

hocasının tavsiyesiyle önce sultanın özel ilim meclisine, daha sonra da Fetâvâ-yı 

Hindiyye heyetine girmiştir. Kendisine hem günlük bir rupi maaş bağlanmış hem de 

toprak verilmiştir. İleri yaşlarında memleketine dönerek kardeşleriyle birlikte 

                                                           
414 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 108. 

415 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 89. 

416 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 109. 

417 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 90. 

418 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 110. 

419 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 91. 

420 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen,109. 

421 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 93. 



100 

 

medrese açmıştır. Bu medrese, 1272 (1855-56) yılına kadar devam etmiş, birçok 

talebe yetiştirmiştir. En meşhurları Sâhibzâde Kadı Hayat Mürid, Molla Gulam 

Şerefüddîn’dir. Molla Sabihüddîn ve Molla Mübin ayrıca oğulları arasından 

yetiştirdiği âlimlerdendir. H. 1119’da vefat etmiş, Dengi Mescidi’nin doğusuna 

defnedilmiştir.422 

24. Müftü Ebü’l-Berakât b. Hüsâmeddin b. Sultan b. Hâşim b. Rükneddin b. 

Cemâleddin el-Hanefî ed-Dihlevî: Delhi’de doğmuştur. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif 

heyetinde yer almıştır. Mecmâu’l-Berakât isimli eseriyle meşhurdur.423 

25. Kadı Abdussamed Canpûrî: Canpur’da doğmuştur. Leknev’de kadılık yapmış, 

birçok bölgede vergi tahsildarlığıyla görevlendirilmiş, Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif 

heyetinde bulunmuştur.424 

26. Kadı İsmetullah Leknevî: H. 1046’da Leknev’de doğmuştur. Müftü Vecihüddin 

Gopamavî’den ders almıştır. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetinde hizmet etmiş, 

1113’te (1701-1702), 67 yaşında Murâdâbâd’da kadılık yaparken vefat etmiştir.425 

27. Selahaddin Muhammed Câferî: Canpur’da kadılık görevinde bulunmuş, Fetâvâ-

yı Hindiyye’nin telif heyetinde görev almıştır. Özellikle ilm-i hilaf konularında 

uzmandır. Makhliahr’da vefat etmiştir.426 

28. Molla Haydar Kadıhânî: Âlemgîr Şah tarafından başkadı olarak H. 1110-1117 

tarihleri arasında Canpur’a atanmış ve H. 1121’de görevi başındayken Canpur’da 

vefat etmiştir.427 

29. Şeyh Ahmed b. Ebü’l Mansur Kubamavî: Kubamau’da doğmuştur. Usûl-i fıkıh, 

fürû-i fıkıh ve Arapça konusunda uzmandır. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetinde 

                                                           
422 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen,110. 

423 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 50. (Mecmâu’l-Berakât hakkında ayrıca bir bilgiye ulaşamadık.) 

424 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 51. 

425  A.g.e., 52. 

426 A.g.e., 50-55. 

427 A.g.e., 50-55. 



101 

 

günlük bir rupilik ücretle çalışmıştır. İki kez Hicaz’ı ziyarete gitmiş (H. 1102 ve 

1112) Hicaz’da vefat etmiştir.428 

30. Şeyh Abdülfettah Şamdânî Canpûrî: Canpur’da Şeyh Muhammed Zâhid’in 

yanında fıkıh hocalığı yapmış, Delhi’de H. 1101’de vefat etmiştir.429 

31. Molla Muhammed Kādılkudât Lahorî: Fetâvâ-yı Hindiyye’nin sarf bölümünün 

yazarlarındandır. Bihar’da muhtesip olarak görevlendirilmiştir. H. 1136’da vefat 

etmiştir.430 

2.3.2. Diğer Müellifler 

Aşağıdaki müellifler hakkında bilgiler eksiktir ve özet tercümesini verdiğimiz 

kaynakta sadece isimleri verilmiştir: 

1. Seyyid Şah Gulam Hasaneyn Sâhib Nedvî Pulvarî 

2. Seyyid Nizâmeddin Sânî431 

3. Saâdet Şükrullah 

4. Seyyid Şah Velî 

5. Mîr Sirâceddin 

6. Seyyid Gulam Evliyâ 

7. Seyyid Muhammed Said Nâsır 

8. Seyyid Muhammed Kâzım 

9. Mîr Hazimüddin 

10. Kadı Seyyid İnâyetullah Monkorî 432 

11. Şah Abdürrahim433 

12. Molla Ziyâüddîn Muhaddis434 

13. Şeyh Ahmed Hatib435 

                                                           
428 A.g.e., 50-55. 

429 A.g.e., 50-55. 

430 A.g.e., 50-55. 

431 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 87. 

432 A.g.e., 87. 

433  Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 26. 

434 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 88. 



102 

 

14. Emîr Mirgân436 

15. Allâme Al-Ara437   

2.4. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Tercümeleri 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telifinin tamamlanmasının ardından bu eserden istifade 

edecek hedef kitlenin genişletilmesi problemi ortaya çıkmıştır. Çünkü Bâbürlü 

hâkimiyeti altındaki toprakların tamamında standart bir eğitim olmadığı için 

görevlendirilen kadıların ve müftülerin ilmî seviyeleri de birbirinden farklılık arz 

etmekteydi. Âlemgîr Şah’ın kızı Zîbünnisâ bu konudaki ihtiyacı fark ederek Fetâvâ-

yı Hindiyye’yi tercüme ettirmeye karar vermiş ve bu konuda tercümede mütehassıs 

olan Abdullah Çelebi’yi görevlendirmiştir.438 

 Abdullah Çelebi, Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetinin ileri gelenlerindendir. Bu 

zat, ayrıca ilk tercüme girişimini gerçekleştirerek Fetâvâ-yı Hindiyye’yi kısmen de 

olsa Farsçaya tercüme eden âlimdir. Adı Abdullah, nisbesi ve lakabı Çelebi olup 

Anadolu’dan gelen ulemâdandır. Mevlânâ Celâleddin Rûmî’nin soyundan geldiği 

nakledilmektedir. Türkçe Farsça, Arapça başta olmak üzere birçok dile vukufiyeti 

vardır. Tasavvuf ilmine dair birçok eseri olup arkadaşı Molla Sadullah’ın vesilesiyle 

Âlemgîr Şah’ın özel ilim meclisine dâhil olmuştur. Bazı talebeleri de Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin Farsçaya tercümesinde ona yardım etmişlerdir.439 

Abdullah Çelebi’ye tercümede yardımcı olan talebeleri arasında Half İrşad Kudva ve 

Mevlânâ Ebü’l-Hekim Siyalkûtî vardır. Onların talebeleri de yine bu konuda 

hocalarına katkıda bulunmuşlardır. Bu tercümenin ne ölçüde tamamlanabildiği 

konusunda yeterli bilgi yoktur.440 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin elimizde bulunan Farsça tercümelerinin ilki Mevlânâ 

Necmeddin Sâkıb (ö. 1814) tarafından yapılmıştır. (Abdullah Çelebi’nin yaptığı 

Farsça tercüme günümüze ulaşmamıştır.) Cinayat bölümü ile sınırlı olan bu Farsça 

                                                                                                                                                         
435 A.g.e., 88. 

436 A.g.e., 89. 

437 A.g.e., 91. 

438 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 
Fatawal-Alamgiriya, 32-37. 

439 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 26. 

440 A.g.e., 27. 



103 

 

tercüme Kalküta ve Leknev’de basılmıştır. Daha sonra İngiliz Lord Sir John Shore 

(ö.1834) tarafından bu tercüme İngilizceye de çevrilmiştir.441 

Eser, ilk olarak XIX. yüzyılın sonlarında seçkin bir âlim olan Leknevli Mevlânâ 

Seyyid Emîr Ali (ö. 1919) tarafından Urducaya çevrilmiş; vefatından sonra 1964’te 

Pakistan ve Hindistan’da yayımlanmıştır.442 

Âlemgîr Şah’ın henüz yaşarken bu eseri Türkçeye çevirmek istediğine dair bilgiler 

bazı yazarlarca ileri sürülmüştür.443 Fakat Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Türkçeye 

tercümesi ancak üç asır sonra 1984’te gerçekleşmiştir. Bu tercüme Arapçaya vâkıf 

önemli bir fıkıh âlimi olan Mustafa Efe tarafından gerçekleştirilmiştir. Birçok 

araştırmacı bu tercümenin aslına uygun yapılan nadir tercüme faaliyetlerinden biri 

olduğunu ifade etmektedir.444 

Türkçe tercüme Akçağ Yayınları tarafından on iki cilt olarak basılmış, her bölümün 

sonunda kaynaklar liste şeklinde belirtilmiş ve son ciltte fıkıh ilmine dair usulî ve 

tarihî bilgiler eklenmiştir. Tercümenin Türkçesi akıcı ve anlaşılırdır. Mütercim, fıkhî 

terimleri müelliflerin maksatlarına uygun şekilde tercüme etmiş ve mümkün 

olduğunca birebir tercüme yapmaya özen göstermiştir. Eser hemen hemen fıkıhla 

meşgul olan bütün ilim adamlarının kütüphanesinde görülebilmektedir. Fetâvâ-yı 

Hindiyye, İngilizceye de tercüme edilmiştir.445“İngilizceye yapılan kısmî tercümeleri 

de şunlardır: N.B.E. Baillie, The Moohummudan Law of Sale (London 1850); a.mlf., 

The Land Tax of India (London 1853); a.mlf., A Digest of Moohummudan Law 

(London 1875, 1887; Lahor 1957); Mohamed Ullah İbn S.Jung, The Muslim Law of 

Preemption (Allahabad University Studies, 1931, VII/I, 1-334)”.446 

Hindistan’da Neil B. A. Billy, eserin bazı bölümlerini İngilizceye çeviren ilk 

oryantalistti. Ancak çevirideki tasarrufu referansları ihmal etmiş ve birçok durumda 

yorum ve açıklamalar da dâhil olmak üzere büyük önem taşıyan konuları atlamıştır. 

                                                           
441 A.g.e., 30. 

442 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 14. 

443 Ahmet Aydın, Mülakat: Aliosman Dağlı, İstanbul, 12.12.2021. 

444 Ekrem Buğra Ekinci, Mülakat: Aliosman Dağlı, İstanbul, 09.03.2022. 

445 Nasreen Aslam Shah, “Reproductive Choices - Female Bodies, Male Decisions: A Case 

Study Of Pakistan”, Pakistan Journal of Women’s Studies: Alam-e-Niswan, vol. 23, Issue 

2, (2016): 4. 

446 Ahmet Özel, “el-Âlemgîriyye”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1989), 2/365. 



104 

 

Öyle ki okuyucu çoğu zaman Fetâvâ-yı Hindiyye’nin orijinaliyle bağlantı 

kuramamaktadır. Orijinaliyle arasında fazla uyum eksikliği bulunmaktadır. Hatta 

bazen Arapça baskısında yeri olmayan farklılıklar ve metinler bulunmaktadır. Başka 

bir deyişle Billy’nin İslam Hukukundan Seçmeler adını verdiği kitabı, aslında eserin 

girişinden anlaşılacağı gibi, çevirmenin kendisi tarafından konuyla ilgili verilen 

fetvalar olup kitapta olanların dışında bazı referansların doğru tercümeleridir.447 

2.5. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Baskıları 

2.5.1. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Arapça Baskıları 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin, Hindistan ve Pakistan’daki kütüphanelerde Âlemgîr Şah 

devrinden kalmalar da dâhil olmak üzere çok sayıda yazma nüshaları bulunmaktadır. 

İlk matbaa yayını 1827 yılında başladı. Yayıncı, eserin girişinde niçin böyle bir neşre 

gerek görüldüğünü açıklarken, el yazmalarında görülen çok sayıdaki yazım hatalarını 

sebep olarak göstermiştir. Kalküta’daki “İngiliz Hükûmeti”nin işleriyle ilgilenen bazı 

“yüksek yetkililer” de bu eserdeki hataların düzeltilmesini ve eserin basılmasını 

önermişlerdi. Böylece baskıya 22 Ocak 1827’de Kalküta’daki Kamu Eğitimi 

Komitesi’nin yetkisi altında başlandı ve ilk cilt Şubat 1828’de tamamlandı.448 Bütün 

ciltlerin neşri dört yıl sürdü ve 1831 yılında son buldu. Bu ilk matbu nüsha dört 

ciltten oluşuyordu. Eserin ikinci baskısı 1842 yılında yapılmış, fiyatı o dönemin 

imkânları sebebiyle çok yüksek olmasına rağmen Fetâvâ-yı Hindiyye, insanların 

ilgisini cezbedebilmiştir. Kısa sürede tükenen eser için oldukça fazla talep vardı. 

Yoğun talebe kayıtsız kalamayan Dârü’l-İlmiyye isimli yayınevi eserin tekrar 

basılması için karar aldı. Üçüncü baskı için ulemâdan büyük bir heyet kurdu. Heyetin 

başına Şeyh Muhammed Abdullah getirildi. Eser başından sonuna kadar tekrar 

incelendi, kimi hatalar düzeltilerek tekrar yayımlandı.449 Kitabın düzeltilme 

işlemlerinin devamına Mevlevi Muhsin Ali Benderhoğli ismiyle bilinen medresenin 

müderrislerinden üç âlim nezaret etti. Bu âlimler Şeyh Mansur Ahmed Fornevî, Şeyh 

Gulam Mahdum Beliyyavî ve Şeyh Hasan Fornevî’dir. Eser büyük ve açık harflerle 

kalın beyaz kâğıtlara yazdırıldı. Yayınevi idaresi tarafından, bundan sonraki 

                                                           
447 Ahmet, “el-Fetâvâ el-Âlemgîriyye Takviymü Eserül Feteva İlmiyyen ve Mukarenetüha bi 

Ameli Cüstinyan fil Kavaniyni el Romaniyyeti”, 71. 

448 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa 

Alamgiri (17th Century India)”, 20. 

449 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 133. 



105 

 

baskıların bu üçüncü tashihli baskı esas alınarak yapılması kararı alındı. Bu üçüncü 

tashihli baskı, dört bin sayfadan fazla süren altı büyük ciltten oluşuyordu.450 

1973 yılında yapılan bir diğer Fetâvâ-yı Hindiyye yayın çalışmasında önceki 

baskılardan farklı olarak eserin önüne fıkıh literatürüne dair kısa bir giriş yazısı 

eklenmiştir.451 Fetâvâ-yı Hindiyye’nin çeşitli tarih ve şehirlerde yapılan Arapça 

baskıları şöyledir: Kalküta 1828-1831, Ahmedî 1861, Leknev 1895, Kanpûr 1895, 

Bulak (Mısır) 1859-1861 [Abdurrahman el-Behrâvî’nin tashihi ile], Bulak 1892-1893 

[kenarında Fetâvâ Kādîhân ve el-Fetâvâ’l-Bezzâziyye ile], Kahire 1865, Kahire 

1905. Bu baskılardan başka özellikle 2000’li yıllarda Lübnan, Pakistan, Hindistan, 

Türkiye gibi ülkelerde eski baskıları tekrarlayan çok sayıda birebir neşir 

gerçekleştirilmiştir. 

2.5.2. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Farsça Baskıları 

Fetâvâ-yı Hindiyye’yi Farsçaya ilk defa aynı zamanda eserin telif heyetinde de 

bulunan Abdullah Rûmî Çelebi tercüme etmiştir. Yukarıda da değinildiği üzere bazı 

kaynakların belirttiğine göre Âlemgîr Şah’ın kızı Zîbünnisâ tarafından yaptırılmıştır. 

Bu tercüme pek itibar görmemiş olmalıdır ki mevcut herhangi bir nüshasına 

rastlanmamıştır. Eserin daha sonra Muhammed Necmeddin Ali Han (ö. 1814) 

tarafından yapılan kısmî Farsça tercümeleri olan Kitâbü’l-Hudûd ve Kitâbü’l-

Cinâyât ise 1813’te Kalküta’da basılmıştır.452 

2.5.3. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin İngilizce Baskıları 

İngiliz işgal yönetimi yıllarında İngiliz araştırmacıların Fetâvâ-yı Hindiyye üzerine 

kısmî tercüme çalışmaları olmuştur. Bu kısmî tercümeler şunlardır: 

N. B. E. Baillie, The Moohummudan Law of Sale (London 1850). Bu eserin tam adı 

The Moohummudan Law of Sale, According to The Huneefeea Code: From The 

Futawa Alumgeeree’dir. 1850 baskısının ardından tespit edebildiğimiz baskılarının 

tarihleri 1965 ve 2010 yıllarıdır. Yine aynı mütercime ait olmak üzere 1853 yılında 

Londra’da The Land Tax of India: According to The Moohummudan Law isimli eser 

yayımlanmıştır. Bu eserin tespit edebildiğimiz kadarıyla 2006 ve 2012’de baskıları 

                                                           
450  A.g.e., 129. 

451 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa 

Alamgiri (17th Century India)”, 25. 

452 Ahmet Özel, “el-Âlemgîriyye”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1989), 2/365-366. 



106 

 

yapılmıştır. N. B. E. Baillie’nin Fetâvâ-yı Hindiyye’nin kısmî tercümelerini esas 

aldığı bir üçüncü çalışması ise A Digest of Moohummudan Law isimli eserdir. 

Londra’daki 1875 ve 1887 baskılarından sonra 1957’de Lahor’da da baskısı 

yapılmıştır. Baillie’den başka Fetâvâ-yı Hindiyye üzerine çalışma yapan bir ikinci 

isim Hindistanlı Mahomed Ullah İbn S. Jung’dur. 1931 yılında Allahabad University 

Studies isimli dergide (VII/I) neşrettiği “The Muslim Law of Preemption” adlı 

makale 333 sayfayı ihtiva eden tercümeleri içermektedir. 

2.5.4. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Türkçe Baskıları 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Türkçeye tek tercümesi bir bütün olarak Mustafa Efe 

tarafından yapılmıştır. Eser Hindistan yayınlarından farklı olarak Fetâvâ-yı Hindiyye 

ismiyle yayımlanmıştır. 1984-1988 yılları arasında Ankara’da on altı cilt olarak 

neşredilmiştir. Bu çalışmadan başka Fetâvâ-yı Hindiyye üzerine Türkçede herhangi 

bir kısmî tercüme dahi yoktur.  

2.5.5. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Urduca Baskıları 

Seyyid Emîr Ali Melihâbâdî’nin (ö. 1917) Osmanlı’da bilindiği isim olan Fetâvâ-i 

Hindiyye adıyla yaptığı Urduca tercümedir. Lahor’da 1964’te basılan eser on cilt 

olup baş tarafında 300 sayfalık bir mukaddime bulunmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN ÖZELLİKLERİ, KAYNAKLARI 

VE MUHTEVASI 

 

3.1. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Özellikleri 

Fıkıh edebiyatında şerh, haşiye, ihtisar, telhis, ta’lik, tekmile, tetimme gibi birçok 

yazım türünün yanı sıra bir de başlangıçta nevâzil, daha sonra da fetâvâ adı verilen 

bir başka telif tarzı vardır.  Bu tarz, genel olarak şeyhülislam, kazasker, kadı, müftü 

ve müstakil âlimlere yöneltilen suallere verilen fetvaların toplandığı mecmualar 

olarak bilinmektedir. Osmanlı fıkıh edebiyatı bu tür teliflerin en zengin örneklerini 

barındırmaktadır. Bunların en meşhurları Şeyhülislam Ebüssuud, Çatalcalı Ali, 

Feyzullah, Hayri, Yenişehirli Abdullah efendilere isnat edilen fetva mecmualarıdır. 

Ancak Hint alt kıtasında kaleme alınan ve isminde fetâvâ geçen eserlerin büyük bir 

çoğunluğu bu türden eserler olmayıp fıkıh kitaplarının özellikle de Hidâye’nin 

bablarına göre düzenlenmiş hacimli ve geniş bir literatürü muhtevi olan 

derlemelerdir.  Fetâvâ-yı Hindiyye de bu tarzda kaleme alınmış eserlerden olup temel 

özellikleri aşağıda zikredilmeye çalışılacaktır. 

3.1.1. Kolektif Bir Telif Olması453 

Dönemin en kıdemli İslâm ulemâsı ve hukukçularından oluşan resmî bir heyet 

tarafından yürütülen, kapsamlı bir fıkıh kitabı yazma hususunda yapılan ilk 

projelerden biridir. Bu çalışma İslâm hukukunun kodlanması tarihinde türünün ilk 

adımlarındandır. Fıkhın kodlanmasının yolunu açmaktadır.454 

Fetâvâ-yı Hindiyye daha önceki bölümlerde de zikrettiğimiz üzere birçok müellif ve 

yardımcıları tarafından kaleme alınmasına rağmen eser Âlemgîr Şah’a nispet edilerek 

Şeyh Nizâm tarafından kaleme alındığı ifade edilmiştir.455 Ancak birçok kaynak 

                                                           

453 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 13.  

454 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 88. 

455 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 33. 



108 

 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin bir telif heyeti tarafından kaleme alındığını bizlere ittifakla 

bildirmektedir.456 

Buradaki isimlendirme Fetâvâ-yı Tatarhâniyye’de olduğu gibi ithafı ifade 

etmektedir.  Fakat Âlemgîr Şah, ilgili bölümde de zikredildiği üzere, söz konusu 

eserin telif sürecinde de değişik münasebetlerle yer almıştır. Fetâvâ-yı Hindiyye’den 

önce de kolektif telif ürünü olan fıkıh eserleri kaleme alınmıştır. Nizâmülmülk’ün 

tavsiyesi ve Melikşah’ın emriyle güzide bir heyet tarafından kaleme alınan el-

Mesâilü’l-Melikşâhiyye fi Ahkâmi’ş-Şerʻiyye de bunlar arasında zikredilebilir.457 

Fetâvâ-yı Hindiyye’den yaklaşık yüz elli yıl sonra kaleme alınan Mecelle de bu tarz 

eserlerdendir. Kolektif telif çalışmalarının, XX. yüzyılda başlayan ve kökleri ashâb-ı 

kiram dönemine kadar dayandırılabilen kolektif içtihada bir öncü olduğu 

düşünülebilir. Daha sonra ulemâ, modern meseleleri çözmek ve çağdaş zorlukları 

bireysel olarak ele almak için çabalamış; aynı zamanda kendi dönemlerinde ortaya 

çıkan yeni durumlara ve modern meselelere cevap vermek için kolektif çaba sarf 

etmişlerdir. Kolektif içtihat; yeni ortaya çıkan bir duruma güvenli, oy birliğiyle ve 

tatmin edici bir cevap bulmanın en iyi yollarından biridir. Böylece 1970 yılında 

Jamiat Ulama-i Hind bünyesinde Idarat al-Mabahdith al-Fiqhiya ve 1988 yılında 

Islamic Fiqh Academy India kurulmuştur. Bu iki büyük kuruluş, kolektif içtihadın 

devreye girmesinde, düzenlenmesinde ve modern meselelerin İslâm fıkhı ışığında 

çözülmesinde önemli rol oynamıştır.458 

Hukuk tarihi kolektif telif konusunda zikredilmeden geçilemeyecek bir 

kanunlaştırma faaliyetine şahit olmuştur ve bütün modern hukukun bu çabanın 

üzerine oturduğu var sayılmaktadır. Burada hazırlanma sürecinin Fetâvâ-yı 

Hindiyye’ye benzemesi açısından ona da değinmenin yerinde olacağını düşünüyoruz: 

Roma İmparatoru Justinianus, 528 yılında yeni bir kanun kitabı hazırlanması için 

emir vermiştir. Bu kitabın daha önce 500 ve 506 yıllarında hazırlanan bir kanun 

kitabı esas alınarak yapılmasını istemiştir. Bu çalışma için on hukukçudan oluşan bir 

heyet kurulmuştur. Bu hukukçular, 529 yılının Nisan ayında işlerini bitirdikten sonra 

                                                           
456 A.g.e., 30. 

457 Ömer Menekşe, Selçuklu İslâm Hukuku Yükseliş Devri “1063-1092”, (İstanbul: Bilge 

Yayınları, 2021), 178. 

458 Qasmi, “The Orientation and Approach of Indian Ulama in Resolving Contemporary 

Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”, 6. 



109 

 

İmparator çalışmalarını onaylamıştır. Önceki tüm yasal düzenlemeler iptal edilmiş; 

İmparator, 533 yılının Aralık ayında hukuk hakkında elli kitaptan oluşan bir 

koleksiyonu derlemek için çalışma başlatmıştır. Bu da en meşhurları Paul ve Ulpian 

olan otuz dokuz yasa koyucunun görüşlerinin harfi harfine çıkarılması hususunda bir 

çalışmadır. Fakat bu koleksiyon büyük ve çok geniş olduğu için ve onun bir ders 

kitabı hâline getirilmesi adına İmparator, Konstantinopolis’teki ve diğer bazı 

şehirlerdeki hukuk okullarında önde gelen profesörleri Kanuni Hükümler adlı bir 

temel kitap geliştirmekle görevlendirmiştir. Ancak Justinianus’un bu çalışması, eski 

yasa koyucular tarafından yapılan tüm noktalara cevap vermekte yetersiz kalmış; bu 

nedenle boşluğu doldurmak isteyen İmparator, 529 senesinde hazırlattığı çalışmayı 

değiştirerek bir dizi karar yayımlamış ve bu kararları onun mütemmimi hâline 

getirmiştir. 534 yılının Aralık ayında bir hukuk grubu oluşturulmuştur. İkinci Kanun 

Grubu adı verilen bu yasalar on iki bölümden müteşekkildir. İmparator, Yeni 

Kanunlar adı altında yasal düzenlemeler yapmak için çalışma başlatacağını ilan 

etmiş; söz konusu çalışma 535-564 yılları arasında yayımlanmıştır. Yayımlanan bu 

çalışma yüz altmış beş adet temel yasadan oluşmuştur. Justinianus’un bu çalışması şu 

temel bölümlerden meydana gelmiştir: İlk olarak hukukun doğası, bölümleri ve 

kaynakları hakkında genel notlar; daha sonra kişiler, eşyalar, miraslar, yükümlülükler 

ve muamelatla ilgili kanunlar. Batı dünyasının modern yasama sistemlerinin 

tümünün Justinianus’un hukuk sistemi ilkelerinden türediği düşünüldüğünde bu 

yasama çalışmasının takdire şayan olduğuna şüphe yoktur.459 

3.1.2. Kendinden Önceki Hanefî Fıkıh Birikimini Cemetmiş Olması 

Fetâvâ-yı Hindiyye kendinden önce kaleme alınmış Hanefî klasik eserlerini kendinde 

toplayan kanun kodu olmasa da çok itibarlı bir yere sahip olan sekiz yılda 

tamamlanmış önemli bir başvuru eseridir.460 Eserin, birçok Hanefî fıkıh metnini belli 

bir hedef gözeterek bir araya getirmeyi ve nazari bilginin gündelik tatbikatla 

uyumunu sağlamayı hedeflediği söylenebilir.461 

                                                           
459 Ahmet, “el-Fetâvâ el-Âlemgîriyye Takviymü Eseri’l-Fetâvâ İlmiyyen ve Mukarenetüha bi 

Ameli Cüstinyan fi’l-Kavânîni’r-Rûmaniyye”, 73. 

460 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 11. 

461 A.g.e., 25. 



110 

 

Âlemgîr Şah’ın babasından miras alarak geliştirdiği ve yüzbinlerce rupi harcayarak 

bir araya getirdiği kütüphanesi, Fetâvâ-yı Hindiyye telif heyetinin hizmetine 

sunulmuş ve alanda hiçbir boşluğa yer bırakmayacak şekilde ciddi bir araştırma 

imkânı temin edilmiştir. Esasen bu eserlerin bir araya getirilerek yeni bir kitabın 

kaleme alınmasının temelde iki amacı vardır: Birincisi, şeriatın hayata dair 

hükümlerini beyan etmek; ikincisi ise Irak, Belh ve Mâverâünnehir’de teşekkül eden 

Hanefî fıkıh birikiminin fetvaya medar olan kısmını tespit etmektir.462 

3.1.3. Hint Hanefî Fetâvâ Literatürünün En Son ve Kâmil Şekli Olması  

Eser, Hint Hanefî kültüründe daha önce telif edilen Gıyâsiyye ve Tatarhâniyye gibi 

on bir fetva kitabından esasen sadece biri ve sonuncusudur, denilebilir. Ancak 

Âlemgîr Şah’ın da çabalarıyla çok geniş bir literatürden ve telif heyetinden istifade 

edilerek kaleme alınmış, diğerlerine göre devlet nizamı üzerinde daha etkili 

olmuştur. Fakat Âlemgîr Şah’tan sonra gelen sultanlar aynı itinayı göstermemişlerdir.   

Sömürge döneminde de İngilizler, Hanefî fıkhında Hidâye’nin kullanılmasını teşvik 

etmişlerdir. Haddizatında Fetâvâ-yı Hindiyye; hiçbir zaman kanun kodu olmamış, en 

parlak döneminde bile temel başvuru kaynağı olarak kalmıştır.463 Eser önceki Hanefî 

birikimini yansıtmanın yanı sıra Hintli âlimlerin eserlerinden alıntılar yapması 

açısından çok önemlidir. Özellikle ihtida, irtidat ve şahıs hukukuyla ilgili konular 

yerel hukuki uygulamaları yansıtması açısından kayda değerdir.464 

Fetâvâ-yı Hindiyye İslâm Dünyası’nın diğer bölgelerinde Fetâvâ-yı Âlemgîriyye’den 

daha çok Fetâvâ-yı Hindiyye olarak bilinmekte ve bu şekilde ağırlıklı olarak atıflar 

yapılmaktadır. Bu da Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Hindistan ilim havzasının bilinirliği ve 

güvenilirliğini yansıtması açısından son derece önemlidir. Fetâvâ-yı Hindiyye XX. 

yy.da daha da bilinir hâle gelmiştir.465 

 

                                                           
462 A.g.e., 27. 

463 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 38. 

464 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal 

Sovereignty”, 23. 

465 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 36; Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official 

Status of the Fatawa Alamgiri”, 4. 



111 

 

3.1.4. Hidâye’nin Konu Dizilimini Esas Alması  

Mergīnânî’nin Hidâye’si, Hanefî fıkıh literatüründe âdeta bir dönüm noktası 

olmuştur. Kendisinden sonra kaleme alınan Hanefî mezhebine ait hemen hemen 

bütün fıkıh eserleri konu dizilimi açısından onu esas almışlardır. Örneğin Fetâvâ-yı 

Hindiyye gerek yazım türü gerekse de isimlendirme olarak Fetâvâ-yı 

Tatarhâniyye’ye son derece benzemektedir. Öyle ki her ikisi de hâmileri olan devlet 

adamlarının ismiyle anılmış ve Hidâye’yi kendine model edinmişlerdir.466 Ancak 

Hidâye’de ferâiz bölümü bulunmamasına rağmen Fetâvâ-yı Hindiyye’de bu bölüm 

detaylı olarak ele alınmıştır.467 

3.1.5. Konuları Detaylı Olarak İncelemesi468 

Fıkhî eserlerin bazıları konuları ana hatlarıyla aktarırken bazıları da hem delillerini 

vermekte hem de ayrıntılı izah yapmaktadır. Birinci tür eserlere metinler ve 

muhtasarlar örnek verilebilirken ikinci tür eserlere de şerhler, haşiyeler ve mutavvel 

fıkıh kitapları misal gösterilebilir. Fetâvâ-yı Hindiyye, yukarıda sayılan birçok 

tarzdaki eserleri cemetmesi itibarıyla daha da geniş bir hacme ulaşmaktadır. Örneğin 

ileriki bölümlerde inceleyeceğimiz vakıf kitabı, Hidâye ve Mültekā’da ana hatlarıyla 

zikredilmişken Fetâvâ-yı Hindiyye’de konuya dair hemen hemen bütün mezhep içi 

ihtilaflar ve tercih edilen görüşler nakledilmektedir. Bu da kadı ve müftülerin 

ihtiyaçlarını karşılayıp başka kaynaklardan müstağni kılması açısından son derece 

önemlidir. 

3.1.6. Baştan Sona Bir Üslup Birliği Gözetilmesi 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin içeriği onlarca farklı kitaptan oluşturulan paragraflarla 

birbirini tamamlayıcı şekilde meydana getirilmiştir.469 Farklı âlimlerin ve kitapların 

görüşleri birbirini tamamlayıcı ve açıklayıcı tarzda zikredilmiştir. Farklı farklı 

                                                           
466 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 37. 

467  Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 40. 

468 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 13.  

469 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 41. 



112 

 

müellifler tarafından kaleme alınmalarına rağmen aynı kişiler tarafından tashih 

edildikleri için üslup olarak bütünlük arz etmektedir.470 

Gerek Âlemgîr Şah gerek Şeyh Nizâm ve gerekse de dört ana bölümün 

sorumluluğunu üstlenen müellifler, telifin hedefe uygun bir şekilde şekillenmesi ve 

üslup birliğinin sağlanması için büyük çaba göstermişlerdir. Öyle ki bazı heyet 

üyeleri, bu ahenkli yürüyen yazım sürecine uyum sağlayamadıkları için ya kendileri 

görevden ayrılmış ya da uzaklaştırılmışlardır. Bunlar arasında ismi zikredilebilecek 

en önemli kişi Şah Veliyyullah Dihlevî’nin babası ve Rahimiyye Medreselerinin 

kurucusu Şah Abdürrahim Dihlevî’dir.471 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin el-Eşbâh ve’n-Nezâir vb. müftülerin başvuru eserlerinden 

farkı, günlük hayatın tüm yönlerini kapsaması, soyutlama, kısaltma ve diğer 

teknikleri kullanarak vakaları umumileştirmesi ve kaleme alınışındaki titizlikle 

referans olabilecek bir düzeye ulaşmasıdır.472 

3.1.7. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Sıradan Bir Taklit Dönemi Ürünü Olmaması 

Fetâvâ-yı Hindiyye naklettiği hükümlerin gerekçelerini Kur’an ve Sünnet’ten 

delillendirmemiştir.473 Fetâvâ-yı Hindiyye doğrudan bir içtihat faaliyeti olmasa da 

kendisinden önce kaleme alınan Hanefî fıkıh kitaplarının görüşlerini XVII. yy. Hint 

alt kıtasının ihtiyaçlarını gözeterek yeni bir formda sunması açısından son derece 

önemli bir hukukî tecdit sayılabilir. Bir yandan da mevcut literatürle yapılabilecek en 

iyi ürün sayılabileceği için klasik dönemin son çabaları olarak değerlendirilmesi 

mümkündür.474 Ayrıca müsteftîlerin sorularının cevaplandırılmasında kaynaklık 

ettiği için de fetva geleneğinin bir devamıdır.475 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin hangi fıkıh dönemi ürünü ve türünün ne olduğu konusunda 

ciddi tartışmalar vardır. Hallâk gibi bazı araştırmacılar, onu dolaylı da olsa içtihat 

                                                           
470 A.g.e., 49. 

471 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 42. 

472 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 61. 

473 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 12. 

474 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 67. 

475 A.g.e., 37. 



113 

 

döneminin içerisine dâhil etmişler, kimileri de onu taklit döneminin bir ürünü olarak 

görmüşlerdir. İçeriğinde bulunan şerh, haşiye ve metin türü eserler ne kadar uzmanca 

tasnif ve telif edilseler de yine de bu konudaki tartışmalara kesin bir nokta 

koyamamaktadırlar.476 

Müftü ve fetvanın mahiyeti hakkında klasik dönemde yapılan bütün tartışmalar 

Fetâvâ-yı Hindiyye’de de vardır. Ancak eserde de yer aldığı üzere “Günümüzde 

fetvaya medar olan ve benzeri tabirler onun basit bir aktarım olmadığını kısıtlı da 

olsa içtihat ürünü olduğunu ortaya koymaktadır”.477 

Fetâvâ-yı Hindiyye, Müslümanların içtimaî ve ferdî yaşantılarını daha geniş sahada 

ele alan bir kitap olması hasebiyle birçok bölümü muhtevidir. Bununla beraber 

birçok yeni araştırma, geliştirme ve kanun hazırlama teknikleri kullanılarak 

hazırlanan bir kitaptır. Bu kitap hem ilmî kaideler hem de toplumsal hayatın 

gereksinimlerini birleştiren bir eserdir. Çünkü Âlemgîr Şah, ilmin kendine has 

tekniklerinin gün geçtikçe değişkenlik gösteren İslâmî toplumsal hayatın isteklerine 

karşılık vermekte zaman zaman yetersiz kalabileceğini öngörmüştü. Ancak burada 

telif sürecini yürütenlerin kendilerini mevcut İslâmî düşünce ekollerinin hükümlerine 

bağlı gördüklerini inkâr edemeyiz. Böylece zamanın şartlarının gerektirdiği İslâmî 

toplumsal hayatın zamana göre değişen isteklerini şeriatın izin verdiği sınırlar içinde 

karşılamaya çalışmışlardır. Fetâvâ-yı Hindiyye, resmî bir başvuru eseri olduğundan 

dolayı kadı, müftü vb. devlet yöneticilerinin yanı sıra sıradan bir şahıs için bile 

başvuru kaynağı olabilirdi. Birey, aldığı fetvaya göre özel hayatını düzenleyebileceği 

gibi hâkim de önüne gelen bir davada buna göre bir karar verebilirdi. Bu fıkhî 

mütalaalar, gerçek meseleleri ele aldığından ve hukuk metinleriyle 

uyumlu olduğundan, mevcut şartlarla ilgili olması bakımından yayımlanması büyük 

önem arz etmektedir.478 

                                                           
476 A.g.e., 40. 

477 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 21. 

478 Ahmet, “el-Fetâvâ el-Âlemgîriyye Takvîmü Eseri’l-Fetâvâ İlmiyyen ve Mukârenetüha bi 

Ameli Cüstinyan fi’l-Kavânîni’r-Rûmaniyye”, 74. 



114 

 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin üslubuna göre belirli bir konuda bir sonuca vardıktan sonra 

yeni gelişen bir olayda, örf ya da zaruret nedeniyle farklı bir sonuca varmak da 

mümkündür. Bu da onun değişen şartlara uyumdaki kabiliyetini göstermektedir.479 

3.1.8. Mukaddimesinde Kendi İftâ Usulünü Beyan Etmesi  

Fetâvâ-yı Hindiyye bir taraftan içinde bulunan muhakeme usulünü açıklayan 

bölümlerle müftünün nasıl hükmedeceğine dair kurallar koyarken bir taraftan da giriş 

kısmında, müellifi belli olmayan bir bölümde iftâ usulünü de izah etmektedir.480 

Esasen müftü ile müsteftî arasında bir güven bağı vardır. Müsteftî şayet müftüden 

aldığı cevaplarla tatmin olmazsa başka bir müftüye gidebilir. Ancak Fetâvâ-yı 

Hindiyye’yi esas alarak kabul eden yöneticilerin atadığı müftüler, aynı çözümü 

öngörmelidirler. Bu da toplumsal sözleşmenin ikāmesinin bir tezahürüdür.481 Yine 

Fetâvâ-yı Hindiyye metnini kaide hâline getirirken ya fıkhî olayları soyutlaştırarak 

bunu yapar ya da mefhumu özetleyerek; bu da müftünün benzer konularda görüş 

bildirmesi için ona imkân sağlar.482 

3.1.9. Telifte Zâhirü’r-Rivâye’nin Esas Alınması483 

Fetâvâ-yı Hindiyye heyeti, telifte delilin başka bir sorunu açıklığa kavuşturduğu veya 

içerdiği durumlar dışında sorunlara delil ve kanıt getirmekten kaçınmışlardır. 

Kendilerini büyük ölçüde Zâhirü’r-Rivâye’nin mesâili yani Hanefî okulunun kaynak 

kitaplarıyla sınırlandırmışlardır. Zâhirü’r-Rivâye, Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî 

(ö. 189) tarafından yazılan ve birlikte Hanefî mezhebinin kaynak kitaplarını 

oluşturan altı Hanefî fıkıh kitabından oluşmaktadır. Bu kitaplar şunlardır: el-Mebsût 

veya el-Asl, el-Câmiu’s-Sağîr, el-Câmiu’l-Kebîr, es-Siyeru’l-Kebîr ve es-Siyeru’s-

Sağîr, el-Ziyâdât. Fetâvâ-yı Hindiyye bu kitaplardaki mesâili sunarken çeşitli 

otoritelerden alıntı yapmak ve alıntılarını “göre...” ifadesiyle bitirmek ve ardından 

yazarın adını veya kitabın başlığını vermek gibi özel bir yöntem benimsemiştir. 

Nakillerin illetlerini aydınlatacak hiçbir açıklama yapılmadığı gibi derleyiciler de 

                                                           
479 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa 

Alamgiri (17th Century India)”, 74. 

480 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 46. 

481 A.g.e., 47. 

482 A.g.e., 50. 

483 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 14.  



115 

 

nakillerin tercih sebebini ortaya koyan kaideleri zikretmemişlerdir. Fetâvâ-yı 

Hindiyye zaman zaman “Bu ve bu tercih edilen görüştür” veya “doğru görüş ...” 

cümlesini nakillerin sonuna eklemektedir. Ancak bu kelimelerin müelliflerin kişisel 

tercihini mi gösterdiği yoksa asıl naklin bir parçasını mı oluşturduğu her zaman net 

değildir. Yine de hukukçuların çeşitli nakilleri seçme ve yan yana getirme biçimleri, 

belirli toplumsal değerlere vurgu yapılmasını ve belirli hukuki ilkelerin tercih 

edilmesini sağlamaktadır.484 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin gerek mukaddimesinde gerekse de İbn Âbidîn’in fetva 

usulüne dair eserinde ifade edilen metot, Zâhirü’r-Rivâye’nin esas alınması 

şeklindedir. Bu durum Irak ekolünün Mâverâünnehir ekolüne öncelendiği şeklinde 

de yorumlanmaktadır. Ancak bu usule göre örfün ve zaruretin bulunduğu yerlerde 

Nâdirü’r-Rivâye’den ve meşâyihin eserlerinden istifade edilebilmektedir.485 

Eser yazılırken yine Hanefî mezhebinin temel eserlerinden olan İmam Mergīnânî’nin 

Hidâye ismiyle müsemmâ eserindeki tertibe riayet edilmiştir. Eserde Zâhirü’r-Rivâye 

kitaplarındaki fetva ve görüşlerle yetinilmiş ancak Zâhirü’r-Rivâye’de bulamadıkları 

meselelerde Nâdirü’r-Rivâye’ye başvurmuşlardır. Eserdeki tüm meseleler ciddi bir 

zaruret olmadıkça bizzat kaynağından ve ibarelerde değişikliğe gidilmeden orijinal 

hâliyle nakledilmiştir.486 Ancak tercihler yapılırken, Hindistan sosyo-politiği ve 

önceki şahların devirleri de göz önüne alınarak örfe çok dikkat edilmiştir. Örf, 

hukukun en eski değil ama aynı zamanda her yerde bulunan bir kaynağıdır. 

Toplumda birleştirici bir güç olarak çalışır ve hukuk kurallarının şekillendirildiği 

hammaddelerden birini sağlar. Bu hem hukukçular hem de tarihçiler tarafından genel 

olarak kabul edilen bir gerçek gibi görünmektedir ancak bunu kesin olarak 

belirlemek hem ilk müctehidler ve tarihçiler hem de çağdaş yazarlar için bir sorun 

olmuştur.487 

 

                                                           
484 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa 

Alamgiri (17th Century India)”, 30. 

485 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 46. 

486 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 134. 

487 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa 

Alamgiri (17th Century India)”, 106. 



116 

 

3.1.10. Biliniyorsa Râcih Görüşü, Bilinmiyorsa Görüşlerin Hepsini Nakletmesi   

Fetva mecmualarının gündeme getirilen konulara açıklık getirmek için bazı ıstılahlar 

kullandıkları görülmüştür. Bu temelde, aşağıdaki ifadeleri kullanmışlardır: 

“Sahih ve Esah”: Bu iki ıstılah toplanan fıkhî görüşler arasında kuvvetli olanı 

ayırmak içindir.  

“Aleyhi el-fetvâ”: Bu tabir hüküm verilirken “Bu görüş mesned olabilir,” anlamına 

gelir.  

“Aleyhi’l-İtimad”: Bu tabir fıkıh âlimlerinin mevzu edilen konudaki fıkhî 

görüşe güvendiklerini gösterir. 

“Aleyhi Amel-i Ümmet”: Bu tabir insanların umumiyetle benimsediği şer‘î bir 

görüşü ifade için kullanılmıştır. Bu ifadeyle sonradan gelen mezhep ulemâsının fıkhî 

görüş ve kaviller arasından bir kavli alarak onun üzerinde hemfikir oldukları beyan 

edilir. Geçerli olan uygulama şerʻî görüşe uymadığı zaman yani örfe göre olduğu 

zaman “Bugün amel bununladır,” ifadesi kullanılır. Kullanılan bütün bu tabirler 

muhtelif kaviller arasından bir kavli seçmek ve fıkhî görüşlerin arasında seçim 

yapmak içindir.488 

“Aleyhi Amel-i Yevm”: Şeriatın bir görüşü olmakla beraber insanların ülfet ettiği cari 

bir uygulama varsa ve şeriatın esasına ters düşmüyorsa bu ifade kullanılmıştır.  

Nihai görüşleri ayırt etmek için kullanılan bu ifadeler, tercih edilen fıkhî görüşü ifade 

edilebilecek şekilde seçilmiştir. Bütün bunlar, İslâm Dünyası’ndaki diğer fıkıh ve 

fetva kitaplarıyla karşılaştırıldığında ilmî fetvaların büyük değerinin ve itibarlı 

konumlarının açık bir göstergesidir. Bütün İslâm ülkelerinde önemli bir referans 

hâline gelmiştir. Başta Fetâvâ-yı Hindiyye olmak üzere, yapmış olduğu 

kanunlaştırma faaliyetleri vesilesiyle Âlemgîr Şah’ın saltanatı döneminin, Hindistan 

tarihinde tarafsız, adil ve hukuk devletinin hüküm sürdüğü bir dönem olduğu 

söylenebilir.489   

Giriş, kitabın yazılma sebebini içerir ve Âlemgîr Şah’ın bu çalışmadaki üstün 

meziyetlerinden ve kitapta çoğunlukla Hanefî mezhebinin zâhir rivayetlerine yer 

                                                           
488 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 135. 

489 Ahmet, “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavatihe’l-ameliyye”, 87. 



117 

 

verilip, verilen fetvaların ise (müftâ bih olan) fetvalarla sınırlı tutulduğu 

konularından bahsedilmiştir.490 Eğer birebir nakilde bulunuluyorsa “kezâ ve kezâ”, 

özet ya da manen naklediliyorsa “hakezâ” diyerek duruma işaret edilir.491 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin giriş bölümünde müftü öncelikle İmâm-ı Âzam’ın, sonra Ebû 

Yûsuf’un, daha sonra da İmam Muhammed’in görüşünü müsteftîye bildirmekle 

sorumlu tutulmaktadır. Duruma göre İmâmeyn’in görüşü, İmâm-ı Âzam’a tercih 

edilebilir ya da Cumhur’un görüşü alınır. Bu konudaki yol ve yöntem burada özetle 

izah edilmişse de İbn Âbidîn’in Şerhu Ukûdi Resmi’l-Müftî adlı eserinde detaylarıyla 

izah edilmektedir. Bu da bize Bâbürlü iftâ usulüyle Osmanlı usulünün benzerliğini 

göstermektedir.492 

3.1.11. Hukuk Anarşisini Engellemek için Kaleme Alınması 

Portekiz, Hollanda ve İngiliz Doğu Hindistan Şirketlerinin Ekber Şah döneminden 

itibaren Bâbürlü topraklarında faaliyet göstermesi, modern hukukla bu coğrafyanın 

erken dönemde tanışmasına vesile olmuştur. Âlemgîr Şah, Batılıların sömürge 

faaliyetlerine hem askerî hem siyasi hem de ekonomik tedbirlerle engel olmaya 

çalışmıştır. Ancak Bâbürlü Devleti’nin hukuki altyapısının uluslararası hukuk 

açısından zafiyeti, Sultan tarafından da gözlemlenmiştir. Âlemgîr Şah dünyadaki 

modernizm hareketlerine uyum sağlayabilmek için hukuk alanındaki düzenlemelere 

çok ihtiyacı olduğunu bildiğinden İslâm hukukuna dayalı kanunlaşma faaliyetlerine 

büyük önem vermiş ve Fetâvâ-yı Hindiyye’yi bu yüzden kaleme aldırmıştı. Çünkü 

döneminde İmparatorluk sathında yürürlükte olan kanunlar oldukça sınırlıydı. Bu 

kanunlar zayıf görüşler alınarak yanlış yorumlara tâbi tutuluyordu. Bu da hukuk 

anarşisine neden oluyordu.493 

Âlemgîr Şah öncesi Hindistan’da sömürge faaliyetlerini başlatma girişiminde 

bulunan Sir Thomas Roe gerçekten çok iyi bir gözlemciydi. Hindistan hakkındaki 

“Sonsuz din var, hukuk ise yok,” sözleriyle İngiliz Doğu Hindistan Şirketi’nin 

                                                           
490 A.g.e., 88. 

491 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 14. 

492 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 49. 

493 A.g.e., 13.   



118 

 

faaliyetlerinin zor şartlar altında yürütüldüğüne işaret etmiştir.494 Ancak Âlemgîr 

Şah’ın aldığı tedbirler sayesinde Hindistan’ın sömürge hâline getirilmesi yaklaşık 

yüz elli yıl geciktirilmiştir. Benzeri durum Sultan Abdülmecid Han ve Sultan 

Abdülaziz Han zamanında da Osmanlı Devleti’nde kendini hissettirerek Mecelle vb. 

kanunların kaleme alınmasına neden olmuştur.  

3.1.12. Irak Hanefî Ekolünü Yansıtması 

Hanefî mezhebinin tarihî süreci incelendiğinde üç temel okulun teşekkül ettiğini 

görmekteyiz. Ulemâ-yı emsar diye ifade edilen Irak, Belh ve Mâverânnehir ulemâsı 

bulundukları yerlerin ve yaşadıkları koşulların gereği olarak zaman zaman farklı 

görüşleri benimsemektedirler. Fetâvâ-yı Hindiyye Orta Asya, Orta Doğu gibi 

bölgelerdeki İslâm hukuku anlayışlarıyla Güney Asya’daki hukuki anlayışın 

farklılıklarını ve benzerliklerini keşfetmek için önemli bir misaldir.495 

Fetâvâ-yı Hindiyye diğer Hanefî ekollerinden daha ziyade VIII ile X. yüzyıl Irak 

eserlerine vurgu yapmıştır. Bu da gayrimüslimlerin İslâm toplumuyla 

bütünleşmesinde hukuki altyapıyı hazırlamıştır. Nitekim Belh ve Mâverâünnehir 

ekolleri gayrimüslimlere karşı daha sert tedbirleri öngörmektedir. Bâbürlü fıkhı 

Mâverâünnehir ekolünün bir devamı olmasına rağmen Fetâvâ-yı Hindiyye yerel 

ihtiyaçlara binaen Irak ekolünü esas almış görünmektedir.496 

Bu konuda bilinilmesi gereken önemli bir husus şudur: Gayrimüslimlere muamele 

konusunda İslâm Hukuku ekolleri arasında farklılıklar vardır. Bu farklılıklar, 

Müslüman-gayrimüslim ilişkilerine dair tartışmaların zaman içinde devam ettiğini ve 

Müslümanların hayatlarının diğer dinî gruplara göre nasıl düzenlendiğine dair 

Müslüman algılarında bir değişime yol açtığını göstermektedir.497 

Gayrimüslimlere yönelik muamele ele alındığında tarihsel olarak bu hukuk ekolünün 

ilk dönemine denk gelen Hanefî Hukuk ekolünün Irak kolu, Mâverâünnehir koluna 

kıyasla siyasi sonuçlarla daha az ilgili görünmektedir. Nüfusun çoğunluğunun 

                                                           
494 Özel, İngiliz Doğu Hindistan Şirketi, 141. 

495 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 22. 

496 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 10. 

497 Khalfoui, “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of Religious 

Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”, 87. 



119 

 

gayrimüslim olduğu bir dönemde ve yerde (Kûfe bölgesi ve kırsalı) yaşamış olan 

Ebû Hanîfe ve öğrencisi Muhammed b. Hasan’a göre gayrimüslimlerin kırsalda ve 

küçük köylerde özgürce yaşamalarına izin verilmesi uygundur. Hanefî ekolünün IX-

XI. yüzyıllar arasında geçirdiği dönüşüm ve merkezinin, çıkış yerinden (Kûfe) Orta 

Asya’ya kaymasından sonra ekol yavaş yavaş hukuki söyleminin bir parçası hâline 

gelen sosyo-politik bir sistem geliştirmiştir. Çoğunluğu gayrimüslim ve azınlığı ise 

Müslüman olan Irak’tan, çoğunluğu Müslüman olan Orta Asya’ya geçişle birlikte yer 

ve sosyo-demografik özelliklerin değişmesi nedeniyle Hanefîlerin zimmet anlayışı 

Irak kolununkinden daha sert ve katı olmuştur. Buna bağlı olarak Orta Asya’daki 

Belh âlimleri, gayrimüslimlere Ebû Hanîfe ve Muhammed b. Hasan tarafından 

öngörülen müsamahakâr tavrı benimsememişlerdir. Bu kararlarını klasik dönemdeki 

Irak ile o dönemdeki Orta Asya (XII-XIV. yüzyıllar) arasındaki durum farklılıklarına 

dayandırmışlardır. O dönemde Orta Asya’da zimmî bulunmadığını ve 

Müslümanların küçük kırsal köylerde bile yaşadığını savunan Belh âlimlerinin 

mantığını kullanan Orta Asyalı âlimler, kendi topraklarındaki gayrimüslimlere 

yönelik müsamahakâr tavrı benimsememişlerdir. Tartışmalarını sosyo-demografik 

faktörlere dayandırmışlardır. Fetâvâ-yı Hindiyye’deki gayrimüslimlerin durumu, esas 

olarak gayrimüslimlere ait dinî yapılar meselesine odaklanmıştır.498 

Yukarıdaki tartışma, Fetâvâ-yı Hindiyye’nin yazarlarının dinî metinlerle ilgili teorik 

tartışmalardan ziyade yerel Güney Asya gerçekliğiyle ilgilendiklerine işaret 

etmektedir. Peki, Güney Asyalı âlimler neden Iraklı âlim Muhammed eş-Şeybânî’nin 

görüşlerini desteklemiş ve bu görüşler Hanefîlerin Orta Asya kolunun görüşleriyle 

çelişmiştir? Müslümanların diğer dinlerle bir arada yaşamasını nasıl tasavvur 

ediyorlardı? Bu soruların cevapları Iraklı âlimlere karşı çıkan Belh Hanefî 

âlimlerinin argümanlarında bulunabilir. Orta Asya’daki diğer âlimlerin yanı sıra 

Belhli âlimlere göre İmam Muhammed’in zimmîlerin dinî binalar inşa etmelerine ve 

bayramlarını alenen kutlamalarına izin veren bakış açısı sadece Irak ortamında 

geçerlidir. Belhli âlimlere göre bunun sebebi, İmam Muhammed’in yaşadığı 

dönemde Irak ve Kûfe’de kırsal kesimde yaşayanların çoğunun gayrimüslim olması 

ve Muhammed eş-Şeybânî’nin de onların buralarda serbestçe ikāmet etmelerine izin 

vermesidir. Hanefî mezhebinin Belh alt koluna göre Irak’taki durum Orta 

                                                           
498  A.g.e., 90. 



120 

 

Asya’dakinden ayırt edilmelidir. Bu, Orta Asya’nın kırsal sakinlerinin ağırlıklı olarak 

Müslüman, Irak’ın kırsal sakinlerinin ağırlıklı olarak gayrimüslim olduğu 

argümanına dayanmaktadır.  İmam Muhammed’in bu konuda söylediklerinin, Irak 

topraklarıyla sınırlı olduğunu ve Orta Asya gibi diğer topraklara uygulanamayacağını 

vurgulamaktadırlar. Güney Asyalı âlimlerin Orta Asyalı meslektaşlarının hukuki 

görüşlerini benimsemeleri beklenirdi -özellikle de bu iki ülke coğrafi olarak birbirine 

çok yakın olduğu için- ancak bu gerçekleşmedi. Bize göre bunun nedeni, Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin yazarlarının kendi durumlarını Orta Asya’dan ziyade Irak bağlamıyla 

benzer bulmalarıydı. VIII. yüzyıldan X. yüzyıla kadar Irak bölgesinin ve XVII. 

yüzyılda Güney Asya’nın sosyo-demografik çerçevesinin incelenmesi, Güney Asyalı 

fukahanın neden hem coğrafi hem de tarihî olarak daha uzak bir görüşü tercih 

ettiklerini açıklayabilir.499 Kanımızca bu Irak Hanefî ulemâsının gayrimüslim 

unsurlara karşı müsamahakâr görüşlerinden kaynaklanmaktadır.500 

3.1.13. Hint Alt Kıtasında Sünnî İslâm’ın Yerleşmesine Kanuni Meşruiyet 

Kazandırması  

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin gayrimüslim unsurlarla ve Sünnî olmayan Müslümanlarla 

mücadeleyi de kolaylaştırıp meşruiyet sağladığı düşünülebilir.501 Âlemgîr Şah 

döneminde Müslüman nüfusun altıda birden üçte bire çıktığına dair nakledilen 

istatiksel bilgiler doğru kabul edilirse Sultan’ın bu konuda başarılı olduğu 

söylenebilir. İlgili bölümlerde de ifade ettiğimiz üzere Âlemgîr Şah ihtidâ 

(İslamlaşma) faaliyetlerini desteklemiş ve özendirmiştir. Öyle ki birçok savaşın 

ardından yapılan anlaşmalarda İslâm’a girenlerin affedileceği şartını koydurmuştur.  

3.1.14. İki Yüz Bin Rupilik Bir Bütçeyle Sekiz Senede Tamamlanması502 

1664 - 1672 yılları arasında kaleme alınan Fetâvâ-yı Hindiyye’ye geniş bir bütçe 

ayrılmıştır. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetinde bulunan âlimlerin günlük 

                                                           
499  A.g.e., 92. 

500 Lefèvre, “Beyond Diversity Mughal Legal Ideology and Politics”, 122. 

501 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 14. 

502 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 14.  



121 

 

ücretlerinin ortalama bir rupi olduğu göz önünde bulundurulursa miktarın ne kadar 

yüksek olduğu daha iyi anlaşılacaktır.503 

Âlemgîr Şah’ın her türlü lüks ve ihtişamdan uzak durmaya çalışan saraydan 

eğlenceyi kaldıran selefleri gibi kendisi için anıtsal mezar yaptırmayan son derece 

iktisatlı bir Sultan olduğunu göz önünde bulundurursak onun ilme olan rağbeti daha 

anlaşılır hâle gelir. Bazı kaynaklarda diğer masraflarla birlikte Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin maliyetinin 800.000 rupiye çıktığı da nakledilmektedir. Muhtemelen bu 

rakamın içerisine dolaylı masraflar da eklenmiştir.504 

3.1.15. Devlet Desteğiyle Telif Olunup Neşredilmesi505 

Kur’ân-ı Kerîm’in Hazret-i Ebû Bekir döneminde cemolunması Müslüman 

yöneticilerin bu konuda yapmış olduğu ilk faaliyet olarak kabul edilebilir. Ömer b. 

Abdülaziz’in İbn Şihâb ez-Zührî’den hadisleri bir eserde toplamasını istemesi, 

Hârunürreşîd’in kamu maliyesiyle ilgili sorularına Ebû Yûsuf’tan yazılı olarak cevap 

talep etmesi; Melikşah, Fâtih Sultan Mehmed, Kanûnî Sultan Süleyman, Fîrûz Şah 

ve Tatar Han gibi birçok devlet adamının hukuki konularda eserler kaleme alınmasını 

irade etmeleri Fetâvâ-yı Hindiyye’den önce gerçekleşmiş bazı devlet destekli telif 

faaliyetlerine örnek gösterilebilir. Aynı şekilde Osmanlı yönetimince kaleme 

aldırılan Mecelle, Hukuk-ı Aile Kararnâmesi ve Mısır Hidivi İsmail Paşa tarafından 

Kadri Paşa’ya yazdırılan Mürşid-i Hayran, Fetâvâ-yı Hindiyye’den sonra kaleme 

alınan aynı tarz eserlerden sayılabilir.506 

Ancak Fetâvâ-yı Hindiyye bir kanun kodu değil yasayı uygulayıcı kadı ve müftüler 

tarafından başvurulacak bir kaynak eserdir.507 Devlet eliyle telif ve neşredilmesi hem 

ona geniş imkânlar tanımış hem de güvenilirlik katmıştır.508 

                                                           
503 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 31. 

504 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 136. 

505 Khalfoui, “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of Religious 

Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”, 88. 

506 Mehmet Âkif Aydın, “Muhammed Kadri Paşa”, DİA, (Ankara: TDV Yay., 2020), 30/543. 

507 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 47. 

508  A.g.e., 37. 



122 

 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin bazı bölümlerini İngilizceye tercüme eden Baillie, Doğu 

Hindistan Şirketi’nin hukuk mahkemeleri için standart otorite olarak Fetâvâ-yı 

Hindiyye yerine Hidâye’nin benimsenmiş olmasını üzücü bulmuştur. Ona göre 

Fetâvâ-yı Hindiyye Hindistan’da bir Hintli Müslüman hükümdarın otoritesi 

tarafından derlenmiş olma avantajına sahiptir ve bu nedenle kanuna esas alınmaya 

daha layıktır.509 

Bir hukuk sistemini kodifiye etme girişimi elbette XVII. yüzyılda Hindistan’a özgü 

bir durum değildir. Profesör R. K. Wilson, VI. yüzyılda Justinianus’un Corpus Iuris 

Civilis’inin de aynı amaçla derlendiğini belirtmiştir. Konstantin’in din 

değiştirmesiyle birlikte Hıristiyanlığın kendine ait bir hukuk sistemi kalmamış ve bu 

nedenle eski temeller üzerine inşa etmekle yetinmişler, Hıristiyanlar Roma 

Hukuku’na yönelmişlerdir. Roma Hukuku da varsayımsal hukuki spekülasyonların 

arasına serpiştirilmiş pratik, canlı mevzuattan oluşmaktaydı.510 

Hem Corpus’un hem de Fetâvâ-yı Hindiyye’nin böylesine seçkin eserler hâline 

gelmesinin, İmparatorluk müdahalesinden mi yoksa hukuksal otoritenin doğasından 

mı kaynaklandığı hem hukuki hem de tarihî bir ilgi konusudur. Görünen o ki her iki 

imparator da böyle bir hukuki metnin derlenmesine başlarken ortak bir arzudan 

hareket etmişlerdir. Sadece kendi tebaalarına değil sonraki nesillere de özlü, kesin ve 

belki de hukuki referans kaynağı olarak eşsiz bir hukuk kodu sunmak 

istemişlerdir.511 

3.1.16. Arapça Olması ve Birçok Dile Tercüme Edilmesi 

Fetâvâ-yı Hindiyye, döneminde yazılan birçok eser gibi Arapça olarak kaleme 

alınmıştır. Bunun temelde üç sebebi vardır: Birincisi, aynen ya da özetlenerek alınan 

kaynakların mümkün olduğunca doğru bir şekilde nakledilmesini sağlamak; ikincisi, 

İslâm Dünyası’nın ortak dili Arapça olduğu için muhatap kitleyi genişletmek; 

üçüncüsü ise muhatap olarak müftü ve kadıları hedeflemektir.512 

                                                           
509 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 14. 

510 Wadoodi, “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in the Fatawa 

Alamgiri (17th Century India)”, 35. 

511 A.g.e., 22. 

512 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 34. 



123 

 

Fetâvâ-yı Hindiyye telifi tamamlandıktan bir müddet sonra Âlemgîr Şah’ın kızı 

Zîbünnîsâ’nın emriyle Farsçaya çevrilmeye başlanmıştır. Bu durumun, Âlemgîr 

Şah’ın cihan padişahlığı iddiasıyla paralellik arz ettiği söylenebilir. Çünkü Arapça 

belli bir elitin kullandığı bir ilim dilidir. Farsça ise geniş bir alanda hâkimdir.513 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin tercümeleri bölümünde de izah edileceği üzere İngilizce ve 

Türkçe gibi dillere de çevrilmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye, Hanefî mezhebinin sahih ve 

iktibas edilebilir eserleri arasında Hidâye’den sonra sayılmaktadır. İngiliz hâkimiyeti 

döneminde yapılan Urduca ve İngilizce tercümesi de popülerliğinin bir başka kanıtı 

olarak zikredilebilir. Seyyid Emîr tarafından Urducaya ve seçilen bölümler N.B.A. 

Belly tarafından “A Digest of Muhammedian Hanefî and Islamia Law in India” 

başlığı altında İngilizceye çevrilmiştir.514 

3.1.17. Kendi Dönemindeki ve Sonraki Dönemlerdeki Eserleri Etkilemesi 

Fetâvâ-yı Hindiyye kendisinden önce kaleme alınmaya başlanan Kānun-ı 

Âlemgîrî’nin son kısmında başvuru eseri olarak değerlendirilmiştir.515 Yine kendi 

döneminde kaleme alınan bazı fetva gerekçelerinde de Fetâvâ-yı Hindiyye’ye atıf 

yapıldığı gözlemlenmektedir. Fetâvâ-yı Hindiyye’yle aynı dönemde yazılmış hiçbir 

Hanefî fıkıh kitabı onun sahip olduğu itibar ve şöhrete erişememiş ve bu kadar çok 

âlimin imzasını taşımamıştır.516 Osmanlı’nın kanunlaştırma döneminin en büyük 

ürünü olan Mecelle de Fetâvâ-yı Hindiyye’yi kendisine kaynak olarak almıştır. 

Mesud Efendi Mir’ât-ı Mecelle’de kaynakları tespit ederken Fetâvâ-yı Hindiyye’ye 

sıkça başvurmuştur. Mecelle’nin yaklaşık 500 maddesinde Fetâvâ-yı Hindiyye’ye atıf 

yapıldığı tespit edilmiştir.517 İbn Âbidîn’in meşhur haşiyesi Reddü’l-Muhtâr da 

Fetâvâ-yı Hindiyye’den istifade etmiştir. Mustafa Ateş, Reddü’l-Muhtâr’ın 

                                                           
513 A.g.e., 33. 

514 Hamdani, Saleem, “Development of Fiqh Literature in Indian Subcontinent During 

Sultanate & Mughal Periods”, 37. 

515  Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 42. 

516 Khalfaoui, Pluralism and Pluralityin Islamic Legal Scholarship The Case of The 

Fatawal-Alamgiriya, 67. 

517 Kemal Yıldız, Tayyip Nacar, “Mir’ât-ı Mecelle’de Belirtilen Mecelle Kaynakları”, İslam 

Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 20 (2012): 102. 



124 

 

kaynaklarını sıralarken Fetâvâ-yı Hindiyye’ye 270 atıf yapıldığını grafikle tespit 

etmiştir.518 

Mehmed Zihni Efendi’nin Nimet-i İslâm isimli eserinde Fetâvâ-yı Hindiyye’ye on 

dört atıf yapılmıştır. Ömer Nasuhi Bilmen Efendi’nin Büyük İslam İlmihali kitabında 

Fetâvâ-yı Hindiyye’ye hiç atıf yapılmamıştır. Suriyeli Şâfiî fıkıh âlimi Muhammed 

Vehbe Zuhaylî’nin İslam Fıkhı Ansiklopedisi adıyla on cilt olarak Türkçeye tercüme 

edilen el-Fıkhu’l-İslâmî ve Edilletuhu adlı eserinde Fetâvâ-yı Hindiyye’ye otuzdan 

fazla atıf yapılmıştır. Yine Kuveyt Vakıflar ve Din İşleri Bakanlığı’nın himayesinde 

telif edilen el-Mevsûatü’l-Fıkhiyye adlı eserinde de Fetâvâ-yı Hindiyye’ye 1040 atıf 

vardır.* Halil Günenç, başta Günümüz Meselelerine Fetvalar olmak üzere birçok 

eserinde Fetâvâ-yı Hindiyye’ye atıfta bulunmuştur. Mezkûr eserinin son kısmında 

kaynaklar bölümünün en başına Fetâvâ-yı Hindiyye’yi yerleştirmiştir. Ancak içinde 

bulunan bazı zayıf görüşlere dikkat edilmesi konusunda uyarıda bulunmuştur.519 

Ayrıca ülkemizin ileri gelen İslâm hukukçularından Hayreddin Karaman’ın 

fetvalarının toplandığı İslam’ın Işığında Günün Meseleleri adlı eserin birçok yerinde 

ya aynen ya da özetlenerek alıntılar yapılmıştır.520 

Fetâvâ-yı Hindiyye böylece kendisine tam olarak itimat edilmiş, dolayısıyla fıkha 

dayalı içtihatların toplandığı bir eser hâline gelmiştir. Muhteviyatı son derece ince ve 

özenli bir çalışmayla toplanan kitap, daha ziyade içtihatların tam anlamıyla tasnifinde 

isabetli bir yöntem ortaya koymuştur. Mesela bunların başında medreselerde elde 

edilen teorik kazanımla sosyal hayatın pratiğini birbirine raptetmesi yer alır. Bu 

sebeple, İslâm şeriatını özel hukuku ilgilendiren meselelerde tatbik ederken, 

ekseriyetle kendisine başvurulan bir eser olmuştur. Kanunî delilleriyle ilgili kitap 

                                                           
518 Mustafa Ateş, “Son Dönem Osmanlı Fakihlerinden İbn Âbidîn’in Fıkıhçılığı (Reddü’l-

Muhtâr Örneği”, (Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel 

İslam Bilimleri Anabilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, 2019), 97. 

* Bu istatistiksel bilgi “şâmile” adlı program üzerinden tarama yoluyla elde edilmiştir. 

519 Fatıma Zehra Şenyüz, “Günümüz Fakihlerinden Halil Günenç ve Fıkıh Anlayışı”, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, 2017), 28. 

520 Cabir Onay, “Çağdaş Bir Fakih Olarak Hayreddin Karaman”, (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010), 33. 



125 

 

yazan müellifler Fetâvâ-yı Hindiyye’yi bu konuda güvenilir bir kaynak olarak kabul 

etmiştir. Kanunî delillerin sunumunda da ne kadar üstün olduğu açıktır.521 

3.2. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Kaynakları  

Hanefî fıkıh külliyatını ihtiva eden başta Mutavvel ve Muhtasar olmak üzere hemen 

hemen bütün eserler Âlemgîr Şah tarafından kurulan kütüphanede telif heyetinin 

hizmetine sunulmuş olup Fetâvâ-yı Hindiyye’nin yazımında bu kütüphanenin büyük 

katkısı olmuştur.522 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin tahkik ve tercümeleri vasıtasıyla belirlediğimiz doksan beş 

adet kaynağı bulunmaktadır. Muhammed el-Hasenî bu sayının 124 olduğunu 

nakletse de ilgili çalışmasında ancak seksen sekizinin ismini zikredebilmiştir.523 

Bu kaynakların en fazla başvurulanı 4.402 adetle el-Muhit’tir. Eserlerin çoğu klasik 

Hanefî fıkıh kitaplarından oluşmaktadır. Hanefî mezhebine ait Tatarhâniyye adlı eser 

Hint alt kıtasında kaleme alınan en önemli fetâvâ klasiği olup Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

öncüsü olarak görülebilir. Çalışmamızda hem Fetâvâ-yı Hindiyye’ye çok sayıda 

atıfta bulunmaları hem de Hanefî fıkıh literatüründeki önemlerine binaen ilk on dört 

eser ana başvuru kaynakları başlığı altında açıklamalı olarak verilecektir. Geri kalan 

eserler ise diğer başvuru kaynakları başlığı altında atıf sayıları verilerek kısaca 

zikredilecektir. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin tamamında kaynaklara 25.751 kez atıfta 

bulunulmuştur. Bunların 20.236’sı ilk on dört esere yapılmıştır. Bu istatistikten 

anlaşılan, Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Mâverâünnehir ilim havzasının telifatından 

beslendiği gerçeğidir. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin kaynaklarının birçoğu aynı 

coğrafyanın ürünlerinden olan Tatarhâniyye ve Gıyâsiyye gibi fetva kitaplarına da 

kaynaklık etmişlerdir. Ancak kaynak alınan birçok eser, Osmanlı coğrafyasında telif 

ve tasnif edilen fıkıh literatürünce alıntı yapılmamış olan eserleri ihtiva etmektedir. 

Öyle ki kaynaklar arasında yer alan bazı eserler hakkında en ufak bir atfa bile 

rastlanılmamaktadır. Bu durum eserimizin yerel kaynakları bizlere aktarıp tanıtması 

açısından son derece önemlidir. Kaynaklar arasında ismi zikredilen bazı eserlere 

binlerce kez başvurulurken bazılarına sadece bir defa atıf yapıldığı görülmektedir. Bu 

                                                           
521 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 137. 

522 Sahib, Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen, 1927. 

523Muhammed el-Haseni, “Fetevayı-Hindiyye-el-Alemgiriyye”, el-Baas-el-İslami, 

Nedvetü’l-Ulema, (1984): 61. 



126 

 

durum özelde Bâbürlülerde genelde Hint alt kıtasında hangi fıkıh eserlerinin ne 

derecede itibar görüp kullanıldığı konusuna ışık tutması açısından ehemmiyetlidir. 

Nitekim bu eser bir kanun kodu olmasa da devlet eliyle geniş bir telif heyetince 

kaleme alındığı için o dönemin tercihlerini aksettirmektedir. Fetâvâ-yi Kādîhân, 

Fetâvâ-yı Tatarhâniyye, Hidâye, Mültekā ve Muhtâr ile Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

dijital metinleri arasında yaptığımız karşılaştırmalar sonucunda iktibasların 

çoğunlukla aynen yapıldığını tespit etmiş bulunuyoruz. Esasen telif heyetinin 

yapmaya çalıştığı şeyin, Hanefî mezhebince muteber olan kaynakların belli bir 

planda sunulması olduğu anlaşılabilir. Çünkü kitabın telif amacı yeni bir metin 

oluşturmak değil, yapılan tasniflerle zımnen tahric, tercih ve temyizler yapmak 

suretiyle çözüm yolları ortaya koyarak fetvaya medar olan racih görüşü tespit 

etmektir. Âlemgîr Şah’ın telif heyetine talimatı bu konuyu zaten gereğince vuzuha 

kavuşturmaktadır.  

3.2.1. Ana Başvuru Kaynakları 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin on dördü temel olmak üzere birçok kaynağı bulunmaktadır. 

Eserlerin çoğu Mâverâünnehir ulemâsı tarafından meşâyih döneminde kaleme 

alınmış metin, şerh ve haşiye türü Hanefî fıkıh kitaplarından oluşmaktadır. İlk ve son 

dönem eserlerine yapılan atıflar nispeten daha azdır. Hidâye ve üzerine yapılan 

çalışmalar eserde sıkça kullanıldığı için bu eserin Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif 

edildiği dönemde de etkin bir başvuru eseri olduğu anlaşılmaktadır. Kaynaklar 

arasında Hint alt kıtasında kaleme alınan eserlerin bulunması, Fetâvâ-yı Hindiyye’ye 

özgünlük katmaktadır. Çalışmamızda bu esere kaynaklık yapan en çok atıf alan 

eserler hakkında kısaca bilgi verilecektir. 

1. el-Muhît: Burhâneddin el-Buhârî tarafından kaleme alınan eser nevâzil 

eserlerinden de beslenmiş olup birçok tarihî olay ve olguya açıklık getirmektedir. 

Eser el-Muhîtü’l-Kebîr, el-Muhîtü’l-Burhânî fi’l-Fıkhın Nu’manî diye de 

anılmaktadır. İmam Serahsî’nin Muhît’iyle zaman zaman karıştırıldığı 

gözlenmektedir.524 Esere 4.402 kez atıf yapılmıştır. 

                                                           
524 Uzunpostalcı, “Burhâneddin el-Buhârî”, 435. 



127 

 

2. Zâhiratü’l-Fetâvâ: Burhâneddin el-Buhârî tarafından kaleme alınan eser, el 

Muhît’in muhtasarı olup nevâzil türünün en meşhurlarındandır. ez-Zâhire ve ez-

Zâhiretü’l-Burhâniyye adlarıyla da bilinmektedir.525 2.596 atıf yapılmıştır. 

3. Fetâvâ Kādîhân: Hasan b. Mansur b. Mahmud tarafından kaleme alınan eser, 

Fetâvâ-yı Hâniyye diye de bilinmektedir. Hanefî imamlarının görüşleri ile 

müteahhirînin ve mütekaddimûnun yapmış olduğu tahric ve tercihleri nakleden eser, 

zaman zaman Şâfiî ve Mâlikî mezheplerinin görüşlerine de atıflarda bulunmaktadır. 

Muhtasar ve müfit olan eser ulemâ-yı emsarın görüşlerinin karşılaştırılmasını 

yapmakla beraber müdellel değildir. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin en çok atıfta bulunduğu 

3.fetva kitabıdır.526 2.545 defa atıf yapılmıştır. 

4. el-Muhît: Şemsü’l-eimme es-Serahsî tarafından kaleme alınan eser, İmam 

Muhammed’in kitaplarıyla Hâkim eş-Şehîd’in el-Müntekā’sını cemetmiştir. Müellif, 

nakillerde çoğu zaman alıntıladığı esere sadık kalmış; bazen de kendi ibareleriyle de 

tercihini yansıtarak manen nakil yoluna gitmiştir. Eser, değişik zaman ve 

büyüklüklerde tabedilmiştir. Aynı ismi taşıyan diğer eserlerle karıştırılmaması için 

müellifin nispetiyle anılmaktadır. Eserin telifinde Hassâf, Semerkandî, Nâtıfî, 

Hâherzâde ve Hâkim eş-Şehîd’in eserlerinden sıkça istifade edilmiştir.527 Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin en çok atıfta bulunduğu 4. eserdir.1.870 kez atıf yapılmıştır. 

5. el-Mebsût: Şemsü’l-eimme es-Serahsî tarafından hapiste bulunduğu sırada kuyu 

içerisinden talebelerine imla ettirilmiştir. Otuz cilt olan eser Prof. Dr. Cevat Akşit 

başkanlığında ilmî bir heyetçe neşredilerek Gümüşev Yayınları tarafından 

neşredilmiştir. Eser, Hâkim eş-Şehîd’in el-Kâfî adlı kitabının şerhidir. Müdellel bir 

fıkıh eseri olup Hanefî fıkhındaki en önemli başvuru kaynaklarındandır.528 1.458 

defa atıf yapılmıştır. 

                                                           
525 A.g.e., 436. 

526 Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn an esamil kütüb ve’l-fünun, Neş. Kilisli Muallim Rifat Bilge-

M. Şerefeddin Yaltkaya, (İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları 1362/1942), 1:346; 

2: 1143. 

527 Demir, Kitabiyat Hanefi Fıkıh Edebiyatı, 399. 

528Ahmet Akgündüz, Osmanlı Tarih ve Hukuk Istılahları Kamusu, (İstanbul: Osmanlı 

Araştırma Vakfı Yayınları,2018), 793. 



128 

 

6. Hulâsâtü’l-fetâvâ: İftihârüddin Tâhir b. Ahmed el Buhârî tarafından kaleme 

alınmıştır. Bu çalışmayı müellif Nisab ve Hizânetü’l-Fetâvâ eserlerini özetleyerek 

kaleme almıştır. 529 Yaklaşık 1.140 atıf yapılmıştır. 

7. el-Fetâvâ’t-Tatarhâniyye: Hicrî VIII. yüzyılda Hindistan’da yazılmıştır. Delhi 

Türk Sultanlığı’nda önemli devlet adamı Emîr Tatar Han’ın talimat vermesi üzerine 

Ferîdüddin Âlim b. Alâ el-Enderpetî (ö. 786/ 1384) tarafından geçmiş Hanefî fürû-i 

fıkıh literatürünü bir araya getirmek üzere derlenmiştir. Tasnif ve şekil açısından el-

Hidâye’yi örnek alan eserin içerik bakımından birincil kaynağı el-Muhîtü’l-

Burhanî’dir.  Hicrî II-VIII. yüzyıllar arasında kaleme alınmış elli yedi kaynaktan 

yararlanan müellif, Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî’nin eserlerine özel bir önem 

vermiş; çoğunlukla İmam Ebû Hanîfe, Muhammed ve Ebû Yûsuf arasındaki 

ihtilafları zikretmiş; bazen bunlara İmam Şâfiî ve İmam Mâlik’in görüşlerini ilave 

etmiştir. Müellifin, bilgileri kaynak eserlerin adlarını belirterek ve aslına riayet 

ederek nakletmeye özen gösterdiği görülmektedir. Birden çok kaynakta aynen 

bulduğu bilgiyi kaynakların birinin adını zikrederek, bir eserinde mutlak diğer 

birinde mukayyet olarak bulduğu bilgileri ise her ikisini zikrederek nakletmiştir.530 

Yaklaşık 962 atıf yapılmıştır.  

8. el-Kâfî: Hâkim eş-Şehîd tarafından kaleme alınan eser, İmam Muhammed’in 

Zâhirü’r-Rivâye’ye dair eserlerinin bir özeti olduğu için Muhtasar diye de bilinir. 

Serahsî başta olmak üzere birçok şerhi yapılan eser, İmam Muhammed’in 

kitaplarından sonra mezhebin en önemli başvuru kaynağıdır.531 910 atıf yapılmıştır. 

9. es-Sirûcü’l-vehhâc: Ebû Bekir el-Haddâd tarafından kaleme alınmış olup 

Kudûrî’nin Muhtasar’ı üzerine yapılan geniş şerh çalışmalarındandır. Muhammed b. 

Pir Ali el-Birgivî, bu eserin muteber kitaplardan olmadığını söylemiştir. Eser Ahmed 

b. Muhammed b. İkbal tarafından el-Bahrü’z-Zâhir adıyla ihtisar edilmiştir.532 837 

atıf yapılmıştır.  

                                                           
529 Muhammed Abdulhay b. Muhammed Abdulhalim, Leknevî, el-Fevâidü’l-Behiyye fî 

Terâcimi’l-Hanefîyye, (Beyrut: Darü’l Erkam,1998), 84. 

530 Demirkan, “Fetava-yı Tatarhaniyye’nin Fıkıh Tarihindeki Yeri (Aile Hukuku örneği)”. 

531 Beşir Gözübenli, “Hâkim eş-Şehîd”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1997), 15/195. 

532 Ebubekir Sifil, “Haddâd, Ebû Bekir”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1996), 14/553. 



129 

 

10. el-Hâvî: Muhammed b. İbrahim b. Enuş Hasîrî tarafından kaleme alınmıştır. 

Eserin tam adı Kitâbü’l-Hâvî fi’t-tıb’dır. Hasîrî, Serahsî’nin talebelerinden olup en 

meşhur öğrencileri, İbnu Makula ve el-Bikendî’dir.533 780 atıf yapılmıştır.  

11 Tebyînü’l-Hakāik: Hanefî mezhebinin muteber kitaplarındandır. Hanefî 

imamlarının yanı sıra bazı tâbiûn fakihlerinin ve İmâm-ı Şâfiî, İmâm-ı Mâlik gibi 

mezhep imamlarının görüşlerini nakletmiştir. Görüşler arasında tercih yaparken 

rivayetlerin tahlil ve tenkidini ihmal etmemiştir. Osman b. Ali b. Mihcen ez-Zeylaî 

tarafından kaleme alınan eserin eş-Şelebî tarafından haşiyesi yapılmıştır.534 Esere 

735 atıf yapılmıştır. 

12. Hizânetül-Müftîn: Hüseyin b. Muhammed es-Semerkandî; bu eserde Hanefî 

mezhebinin muteber kaynaklarını esas almış, delil ve ihtilaflara yer vermemiştir. 

Osmanlı ulemâsının da başvuru kaynağı olan esere, nuküllü fetvalarda sıkça yer 

verilmiştir.535 707 atıf yapılmıştır. 

13. Bedâi’u’s-Sanaʻî fî Tertîbi’ş-Şerâ’îʻ: Ebû Bekir b. Mesud b. Ahmed el-Kâsânî 

tarafından kaleme alınmıştır. Tuhfetü’l-Fukahâ’nın şerhi olduğu konusunda iddialar 

varsa da kesin değildir.536 654 atıf yapılmıştır.  

14. Hidâye: İmam Mergīnânî tarafından kaleme alınan eser, Kudûrî ve el-Câmiʿu’ṣ-

ṣaġīr esas alınarak teşkil edilmiştir. Eser esasen Bidâye adlı eserin şerhi olup 

kendisinden sonra gelen bütün Hanefî eserlerinin kaynaklarında yer almış ve onlara 

şablon olmuştur. Fetâvâ-yı Hindiyye de Hint alt kıtasında kaleme alınan fetâvâ 

eserleri gibi Hidâye esas alınarak telif edilmiştir. Hidâye’ye yüzün üzerinde şerh ve 

haşiye yazılmış olup en meşhuru İbnü’l-Hümâm’ın kaleme aldığı Fethü’l-Kadîr’dir. 

Osmanlılar döneminde bu eseri okutan müderrislere çift maaş verilmiştir. Başta 

Osmanlı coğrafyası olmak üzere Hanefîler arasında “kāriü’l-Hidâye” adında bir 

unvan oluşmuştur.537 Yaklaşık 640 defa atıf yapılmıştır. 

 

                                                           
533 Demir, Kitabiyat Hanefi Fıkıh Edebiyatı, 75. 

534 Leknevî, el-Fevâidü’l-Behiyye fi Terâcimi’l-Hanefîyye, 115. 

535 Demir, Kitabiyat Hanefi Fıkıh Edebiyatı, 82. 

536 A.g.e., 55. 

537 Murat Şimşek, “Bir Hanefî Klasiği: Mergînânî’nin el-Hidâye’si ve Üzerine Yapılan 

Çalışmalar”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, C. 12, S. 23 (2014): 280. 



130 

 

3.2.2. Diğer Kaynaklar 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin toplam olarak doksan üç kaynağı tahkik ve tercümesinden 

tespit edilmiş olup ana kaynaklar dışında az sayıda atıf yapılan yetmiş dokuz eser 

vardır. Söz konusu eserler aşağıda atıf sayılarıyla birlikte verilmiştir: 

el-Fetâva’l-Bezzâziyye (600), el-Binâye fî şerhi’l-Hidâye (58), Muzmerât (223), 

Zâhidî (94), Şerhu’l-Vikāye (24), Fethü’l-Kadîr (452), el-Bahru’r-Râik Şerhu 

Kenzi’d-dekāʾik (517), el-Fetâva’s-Sirâciyye (276), el-İhtiyâr li-taʿlîli’l-Muhtâr 

(130), Tahtâvi Şerhi (1), el-Muhîtü’l-Burhânî (1), el-Cevheretü’n-Neyyire (227), el-

Gunye fi’l-Fetâvâ (409), Şerhu’l-Mebsût (29), en-Nehrü’l-Fâik (168), en-Nihâye fi 

Şerhi’l-Hidâye (96), Miʻrâcü’d-Dirâye ilâ Şerhi’l-Hidâye (7), en-Nevâzil (7), el-

Fetâvâ (Şemsüleimme el-Halvânî [1]), Kifâye fî Şerhi’l-Hidâye (57), Gunyetü’l-

Mütemellî fî Şerhi Münyeti’l-Musallî (4), Halbetü’l-Mücellî ve Bugyetü’l-Mübtedî fî 

şerhi Münyeti’l-Musallî ve Gunyeti’l-Mübtedî İbn Emîru Hac Ebû Abdillâh 

Şemsüddîn Muhammed el-Halebî (24), Mühradat (1), Şemnî (4), Mültekā’l-Ebhûr 

(9), Zâhirü’r-Rivâye (10), el-Muhtasar (2), Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî (7), Câmiʻu’l-

Fıkh (123), Şerhu’l-Kenz (19), Gāyetü’l-İhtisâr (Ahmed b. Hüseyn [Hasen] b. 

Ahmed el Abbâdânî) (1), Şerhu’z-Ziyâdât (Ahmed b. Muhammed b. Ömer el-Attâbî 

el-Buhârî) (4), el-Fusûlü’l-İmâdiyye (269), et-Tecnîs ve’l-Mezîd fi’l-Fetâvâ (17), el-

Fetâva’l-Kübra’l-Fıkhiyye (171), Tenvîrü’l-Ebsâr (78), Fetâvâ-yı Garâib (68), el-

Fetâva’l-Gıyâsiyye (190), Gāyetü’l-Beyân (95), Gāyetü’s-Sürûcî (76), Kudûrî Şerhi 

(8),  el-Muhtâr (3), el-Muhtârü’l-Fetâvâ (40), Cevâhirü’l-Fetâvâ (69), Cevâhirü’l-

Ahlâtî (127), Vikāye (6), Câmiu’s-Sağîr (34), Câmiu’s-Sağir Şerhi (30), Vâkıât-ı 

Hüsâmiyye (29), Münye (17), Kenzü’d-dekāʾik (43), Siyer-i Kebîr (1), Siyer-i Sağir 

(1), Keşfü’l-Kebîr (2), Câmiü’l-Kebîr (27), Hüsatî’nin Cami-i Kebir Şerhi (1), 

Füsûlü’l-Üsrûşenî (19), Fevâid (2), Muğnî (80), Yenâbî (92), Fetâvâ-yı Kerhî (9), 

Tehzîb (44), Mecma Şerhi (4), Nikāye (8), Nikāye Şerhi (15), Yetime (8), Edebü’l-

Kādî (15), Tecrîd (4), Velvâliciyye (4), Fetâvâ-yı Nesefî (15), Fetâvâ-yı Suğra (99), 

Telhîs Şerhi (8), Mezîd (15), Hâbiyye (3), el-İzâh (Kirmânî [34]), Fetâvâ-yı 

Hammâdiyye (7), Nâtıfi’nin Vâkıatı (28), Vâkıâtü’l-Fetâvâ (1). 

Yukarıda isimleri zikredilen eserlerin büyük bir çoğunluğu Mâverâünnehir ekolüne 

ait olmakla birlikte Hint alt kıtasının kendi ürünlerini de içermektedir. Ancak Fetâvâ-

yı Hindiyye’nin özellikleri başlığı altında incelediğimiz üzere Irak ekolünün bölgenin 



131 

 

kendine has özellikleri nedeniyle özellikle gayrimüslimlere yönelik hükümlerde ön 

plana çıktığı gözlemlenmektedir.  

3.3. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Muhtevâsı 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin mukaddimesinde fıkhın ve genel olarak şeriatın mahiyeti 

tartışılmakta, kullanılan kaynaklar ve otorite olarak zikredilen fakihler hakkında bilgi 

verilmektedir.538 

Mukaddimenin tamamlanmasının ardından, Hidâye sonrası fıkıh kitaplarının klasik 

dizimine göre bölümler ardı ardınca gelmektedir. Hem Fetâvâ-yı Hindiyye’nin hem 

de Hidâye’nin bu genel taksimi ve düzenlemesi, Muhammed eş-Şeybânî’nin 

Câmi‘u’s-Sağîr’i gibi klasik Hanefî fıkıh kitaplarından alınmış görünmektedir.539 

Fetâvâ-yı Hindiyye’de Hidâye’nin metnine nazaran yapılan az sayıdaki değişiklik; iki 

bölümün birleştirilmesi, bir bölümün adının değiştirilmesi ve beş yeni bölümün 

eklenmesinden ibarettir. Eklenen bu beş bölüm; muhakeme usulü ve hükümler 

(muhâdir ve’s-sicillât), hukuki şekiller (şurût), hukuki araçlar (hiyel) ve miras 

kurallarıdır (farâ’iz).  Bunların önemi; ibadetler, muamelat, ıtk, öşür, haraç ve 

cizyeyle ilgili fıkhî hükümlerin ayrıntılarını ele alan diğer elli yedi bölümün aksine, 

daha çok hükümlerin belirlenmesi ve uygulanmasına ilişkin kaidelerle ilgili 

olmasından kaynaklanmaktadır.540 

Boyut olarak Fetâvâ-yı Hindiyye, Hidâye’nin yaklaşık dört katıdır ve her bir 

bölümde daha fazla sayıda vaka içerir. Dolayısıyla Hidâye, İslâm fukahası tarafından 

kullanılmaya ve alıntılanmaya devam ederken Fetâvâ-yı Hindiyye, Mergīnânî’den 

sonra yazan ulemâ tarafından hazırlananlar da dâhil olmak üzere Hanefî fıkhının tüm 

muteber kitaplarını kendinde cemetme avantajına sahiptir.541 Fetâvâ-yı Hindiyye bir 

taraftan klasik dönemde yazılan kaynakların üslubunu muhafaza ederken diğer 

taraftan da modern hukuk kitaplarında yer alan ve klasik fıkıh kitapları içerisinde 

dağınık şekilde bulunan birtakım malumatı barındırmaktadır. Mesela klasik dönemde 

yazılan birçok fıkıh kitabı, vâkıfın ve meşrutun-lehin şartlarını toplu hâlde 

zikretmezken Fetâvâ-yı Hindiyye zikretmektedir. Yine vakıf kitabının karşılaştırmalı 

                                                           
538 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 11. 

539 A.g.e., 12. 

540 A.g.e., 12. 

541 A.g.e., 13. 



132 

 

incelemesi bölümünde görüldüğü üzere modern dönemde kaleme alınan fıkıh 

kitaplarının tarif ve tasnifiyle Fetâvâ-yı Hindiyye birçok yönden benzerlik arz 

etmektedir. Fetâvâ-yı Hindiyye’de muhakemeye dair asli ve tâli meseleler 

kendisinden önce kaleme alınmış ve bizce incelenen Hidâye, Mültekā, Tatarhâniyye, 

Hâniyye gibi birçok eserden daha kapsamlı olarak incelenmiştir. Fetâvâ-yı 

Hindiyye’den önceki fıkıh kitaplarının yarısına yakınını ibadetlere dair bölümler 

oluştururken Fetâvâ-yı Hindiyye ise günümüzde İslâm hukuku diye adlandırılan 

alana daha geniş yer vermiştir.  

Fetâvâ-yı Hindiyye altmış ik kitaptan oluşmaktadır. Bu kitaplar toplam 849 bapa 

ayrılmıştır. Bu bapların kendi içlerinde toplam 1.679 fasıl vardır. (Aşağıdaki 

kitaplara ait bapların içeriği, çalışmamızın sonunda “Ek: Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

Kitapları ve Bapları” kısmında verilmiştir.)  

1. Kitâbü’t-Tahâret: Yedi bap, yirmi ik fasıldan oluşmaktadır.  

2. Kitâbü’s-Salât: Yirmi iki bap, altmış dört fasıldan oluşmaktadır.  

3. Kitâbü’z-Zekât: Sekiz bap, on sekiz fasıldan oluşmaktadır.  

4. Kitâbü’s-Savm: Yedi bap, otuz iki fasıldan oluşmaktadır.  

5. Kitâbu’l-Menâsik: On sekiz bap, kırk dört fasıldan oluşmaktadır.  

6. Kitâbü’n-Nikâh: On bir bap, otuz bir fasıldan oluşmaktadır.  

7. Kitâbü’r-Redâ: İki baptan oluşmaktadır.  

8. Kitâbü’t-Talâk: On yedi bap, elli iki fasıldan oluşmaktadır.  

9. Kitâbü’l-Eymân: On iki bap, on dört fasıldan oluşmaktadır.  

10. Kitâbü’l-Hudûd: Yedi bap, dokuz fasıldan oluşmaktadır.  

11. Kitâbü’s-Sirkat: Dört bap, beş fasıldan oluşmaktadır.  

12. Siyer-Cihad ve Kitâbü’s-Siyer: On bap, doksan dört fasıldan oluşmaktadır.  

13. Kitâbü’l-Lakît: Bir baptan oluşmaktadır. Bu bapta fasıllar yoktur. 

14. Kitâbü’l-Lükâta: Bir baptan oluşmaktadır. Bu bapta fasıllar yoktur. 

15. Kitâbü’l-İbâk: Bir bap, iki fasıldan oluşmaktadır. 

16. Kitâbü’l-Mefkūd: Bir baptan oluşmaktadır. Fasıl yoktur.  



133 

 

17. Kitâbü’ş-Şirket: Altı bap, on dokuz fasıldan oluşmaktadır.  

18. Kitâbü’l-Vakf: On dört bap, otuz altı fasıldan oluşmaktadır.  

19. Kitâbü’l-Büyû: Yirmi bap, seksen altı fasıldan oluşmaktadır.  

20. Kitâbü’s-Sarf: Altı bap, yirmi fasıldan oluşmaktadır.  

21. Kitâbü’l-Kefâle: Beş bap, on yedi fasıldan oluşmaktadır.  

22. Kitâbü’l-Havâle: Üç bapt, sekiz fasıldan oluşmaktadır.  

23. Kitâbü Edebü’l-Kādî: Otuz iki bap, yirmi üç fasıldan oluşmaktadır.  

24. Kitâbü’ş-Şehâdet: On iki bap, yirmi iki fasıldan oluşmaktadır.  

25. Kitâbü’r-Rucu’ ani’ş-Şehâdât: On bir bap, dört fasıldan oluşmaktadır.  

26. Kitâbü’l-Vekâle: On bir bap, yirmi altı fasıldan oluşmaktadır.  

27. Kitâbu’d-Dava: On yedi bap, yirmi dört fasıldan oluşmaktadır.  

28. Kitâbü’l-İkrâr: Yirmi üç bap, on bir fasıldan oluşmaktadır.  

29. Kitâbü’s-Sulh: Yirmi bir bap, on bir fasıldan oluşmaktadır.  

30. Kitâbü’l-Müdârabe: Yirmi üç bap, on beş fasıldan oluşmaktadır.  

31. Kitâbü’l-Vedîa: On bap, beş fasıldan oluşmaktadır.  

32. Kitâbü’l-Âriyet: Dokuz bap, beş fasıldan oluşmaktadır.  

33. Kitâbü’l-Hîbe: On iki bap, yirmi ik fasıldan oluşmaktadır.  

34. Kitâbü’l-İcâre: Otuz iki bap, yirmi dört fasıldan oluşmaktadır.  

35. Kitâbü’l-Mükâteb: Dokuz bap, dokuz fasıldan oluşmaktadır.  

36. Kitâbü’l-Velâ: Üç bap, on sekiz fasıldan oluşmaktadır.  

37. Kitâbü’l-İkrah: Dört bap, altı fasıldan oluşmaktadır.  

38. Kitâbü’l-Hacr: Üç bap, on üç fasıldan oluşmaktadır.  

39. Kitâbü’l-Me’zun: On üç bap, dört fasıldan oluşmaktadır.  

40. Kitâbü’l-Gasb: On dört bap, üç fasıldan oluşmaktadır.  

41. Kitâbü’ş-Şüfʻa: On yedi bap, sekiz fasıldan oluşmaktadır.  

42. Kitâbü’l-Kısmet: On üç bap, on iki fasıldan oluşmaktadır.  



134 

 

43. Kitâbü’l-Müzâraa: Yirmi dört bap, yirmi bir fasıldan oluşmaktadır.  

44. Kitâbü’l-Muamele: İki bap, beş fasıldan oluşmaktadır.  

45. Kitâbü’z-Zebâih: Üç bap, dokuz fasıldan oluşmaktadır.  

46. Kitâbü’l-Edhiyye: Dokuz bap, dokuz fasıldan oluşmaktadır.  

47. Kitâbü’l-Kerâhiyyet: Otuz bap, 252 fasıldan oluşmaktadır.  

48. Kitâbü’t-Taharrî: Dört bap, iki fasıldan oluşmaktadır.  

49. Kitâbü’l-İhyâi’l-Mevât: İki bap, dört fasıldan oluşmaktadır.  

50. Kitâbü’ş-Şurb: Dört bap, iki fasıldan oluşmaktadır.  

51. Kitâbü’l-Eşribe: Üç bap, dört fasıldan oluşmaktadır.  

52. Kitâbü’s-Sayd: Yedi baptan ve beş fasıldan oluşmaktadır.  

53. Kitâbü’r-Rehn: On iki bap, sekiz fasıldan oluşmaktadır.  

54. Kitâbü’l-Cinâyât: On yedi bap, on dört fasıldan oluşmaktadır.  

55. Kitâbü’l-Vesâyâ: On bap, beş fasıldan oluşmaktadır.  

56. Kitâbü’l-Mehâdır ve’s-Sicîllât: Yüz otuz altı bap, altmış dokuz fasıldan 

oluşmaktadır.  

57. Kitâbü’ş-Şürût: Yirmi sekiz bap, 258 fasıldan oluşmaktadır.  

58. Kitâbü’l-Hiyel: Yirmi dokuz bap, on sekiz fasıldan oluşmaktadır.  

60. Kitâbü’l-Hünsâ: İki bap, yedi fasıldan oluşmaktadır.  

61. Kitâbü’l-Mesâilil Muhtelife: Elli dört faslı vardır. 

62. Kitâbü’l-Ferâiz: On sekiz bap, doksan bir fasıldan oluşmaktadır.  

 

 

 

 

 

 



135 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

EL-FETÂVA’L-HİNDİYYE’NİN FIKIH İLMİNE KATKILARI VE 

YAPILAN ELEŞTİRİLER 

 

4.1. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Fıkıh İlmine Katkıları 

Fetâvâ-yı Hindiyye modern dönem öncesi İslâm hukukunun yeniden canlandırılması 

çabalarının en önemli örneklerindendir. Dolayısıyla kendisinden sonra gelen İslâm 

hukukunu ihya faaliyetlerinin hemen hemen hepsinde Fetâvâ-yı Hindiyye’ye atıflar 

yapılmış ve Âlemgîr Şah’ın bu konudaki çabaları zımnen devam ettirilmiştir. Hem 

Tanzimat Dönemi Osmanlı ulemâsı hem de Mısır hidivlerinin himayesi altında 

çalışan ilim adamları kanunlaştırma faaliyetleri esnasında Fetâvâ-yı Hindiyye’den 

büyük ölçüde istifade etmişlerdir. Tarihî süreçte Hindistan’da ve diğer İslâm 

beldelerinde gerek kanunlaştırma faaliyetlerinde gerekse de kaleme alınan yeni 

eserlerde Fetâvâ-yı Hindiyye’nin izini sürmek son derece kolaydır. Fetâvâ-yı 

Hindiyye kendisinden önce kaleme alınmaya başlanan Kānun-ı Âlemgîrî’nin son 

kısmında başvuru eseri olarak değerlendirilmiştir.542 Eser, Mecelle’nin543 en fazla atıf 

yaptığı (yüz ve üzeri) birinci grupta yer alan Hanefî fıkıh klasiklerindendir.544 

Yapılan istatistiksel çalışmalar sonucunda toplam 509 atıf yapıldığı tespit 

edilmiştir.545 

Mustafa Ateş’in “Son Dönem Osmanlı Fakihlerinden İbn Âbidîn’in Fıkıhçılığı 

(Reddü’l-Muhtâr Örneği)” adlı doktora çalışmasında verdiği bilgiye göre Reddü’l-

Muhtâr’da546 Fetâvâ-yı Hindiyye’ye yaklaşık 270 atıfta bulunulmuştur.547  

                                                           
542  Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 45. 

543 Mehmet Âkif Aydın, “Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye”, DİA, (Ankara: TDV Yay., 2003), 

28/231.  

544 Yıldız, Nacar, “Mir’ât-ı Mecelle’de Belirtilen Mecelle Kaynakları”, 90. 

545 A.g.e., 102. 

546 Ahmet Özel, “İbn Âbidîn, Muhammed Emin”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1999), 19/292. 

547 Ateş, “Son Dönem Osmanlı Fakihlerinden İbn Âbidîn’in Fıkıhçılığı (Reddü’l-Muhtâr 

Örneği”, 97. 



136 

 

Mürşidü’l-Hayrân’ın548 kaynak aldığı birçok eser vardır. En çok atıf yapılmış 

dördüncü eser el-Fetâva’l- Hindiyye’dir.549 

Mehmed Zihni Efendi’nin Nimet-i İslâm isimli eserinde Fetâvâ-yı Hindiyye’ye 14 

atıf yapılmıştır. Ömer Nasuhi Bilmen, Hukuk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye 

Kâmusu550 adlı eserinde yüzlerce kitaba atıfta bulunmuştur. Bunlardan yüze yakını 

Hanefî mezhebine ait eserlerdir. Fetâvâ-yı Hindiyye de bunlardandır. Ancak Büyük 

İslam İlmihâli’nde Fetâvâ-yı Hindiyye’ye herhangi bir atıf yapılmamıştır.551 

Fetâvâ-yı Hindiyye; Hanefî Sünnî dünyasında etkili olmuş, “Anglo-Muhammedî” 

hukukun önemli bir bileşenini oluşturmuş ve hem Hindistan hem de Pakistan’daki 

Müslüman hukuk kodlarına yansımıştır.552 

Şeyh Muhammed Halil b. Ali Murâdî’nin nakline göre Hanefî mezhebinin fetvalarını 

bir araya toplayan bu kitap Hicaz, Mısır, Şam ve Rum beldelerinde çok meşhur olup 

müftülerin ve kadıların müracaat ettiği, bütün insanlık için çok faydalı, muhteşem bir 

eserdir.553 

Refik Melih’in görüşüne göre Fetâvâ-yı Hindiyye’yi ayrıcalıklı kılan kendine has 

meziyetleri hususunda onunla karşılaştırılabilecek hiçbir fıkıh kitabı -mevcut 

literatüre göre- söz konusu değildir. Çünkü İslâm âleminin birçok yerinde özellikle 

de Arap ülkelerinde temel kaynak hâline gelmiştir. Nitekim Kuveyt Fıkıh 

Ansiklopedisi yazarları giriş bölümünde şöyle söylemişlerdir:554  

Birçok ülkenin bu fetvaların bir kısmını değil tamamını uyguladığını görüyoruz. 

Marakeş’ten Endonezya’ya Türkiye’den Güney Afrika’ya birçok ülke Fetâvâ-yı 

                                                           
548 Mustafa Şentop, “Mürşidü’l-Hayrân”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2006), 32/59.  

549 Muhammed Hamidullah Ağırakça, “19. Yüzyıl Mısır’ında Kanunlaştırma Hareketleri”, 

(Basılmış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İlahiyat Ana 

Bilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, 2011), 307. 

550 Ferhat Koca, “Hukūk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu”, DİA, (İstanbul: TDV 

Yay., 1998), 18/319. 

551 Esra Çelik, “Ömer Nasuhi Bilmen’in ‘Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kâmusu’ 

Adlı Eserinin İncelenmesi”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Gaziosmanpaşa 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı İslam 

Hukuku Bilim Dalı, 2019), 83. 

552 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal 

Sovereignty”, 24. 

553 el-Hindî, “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”, 137. 

554 A.g.e., 139. 



137 

 

Hindiyeye’yi İslâm fıkhının tatbiki hususunda kazâî kararlar vermek için şekil ve 

konu bakımından hazır bir kaynak olarak kullanmıştır.555 

Fetâvâ-yı Hindiyye farklı dönemlerdeki ulemâ, fakihler, kadılar ve müftüler 

tarafından geniş çapta incelenmiş ve alıntılar yapılmıştır. Aynı eser, modern 

mahkemelerin hâkimleri tarafından da Müslümanların ahvâlü’ş-şahsiyye hukukuna 

ilişkin davalarda referans olarak gösterilmektedir.556 

Fetâvâ-yı Hindiyye henüz XVII. yüzyılda telif edilmiş bir eser olmasına rağmen fıkıh 

eserlerinde yapılan atıfların çokluğundan da etkisi anlaşılabilmektedir. Fetâvâ-yı 

Hindiyye’de yer alan fıkhî hükümler ve yapılan tercihler, birçok İslâm devletinde 

kabul görmüş ve muhakeme kanunlarında temel kaynak olarak kullanılmıştır. 

Müslüman devletlerin yanı sıra İngiliz işgali altındaki Hindistan mahkemelerinde 

dahi Fetâvâ-yı Hindiyye’nin gerçekliği ve geçerliliği kabul edilmiştir.557 

Fetâvâ-yı Hindiyye 1310 (1892) yılında Kahire’de altı büyük cilt hâlinde basılmış ve 

el-Fetâvâ el-Hindiyye el-Âlemgîriyye olarak isimlendirilmiştir. Birçok ülkenin bu 

eserleri bütün manasıyla uyguladıklarını görmekteyiz. Marakeş’ten Endonezya’ya ve 

Türkiye’den Güney Afrika’ya, Fetâvâ-yı Hindiyye şekil ve öz bakımından İslâm 

hukukunun uygulanmasında kazâî kararlarının verilmesi için hazır bir referans olarak 

kullanılmıştır.558 

Bahsedilenlere ek olarak, Fetâvâ-yı Hindiyye fetvalarının pratik değerini gösteren 

başka bir husus da birçok yargı kararında dikkate değer bir şekilde ona 

güvenilmesidir. Fetâvâ-yı Hindiyye Hindistan ve Pakistan’da güvenilen ve itibar 

edilen bir fıkhî eser olarak görülmektedir. Bu gerçekliğin ortaya konması son derece 

önemlidir. Özellikle ahvâlü’ş-şahsiyyeye dair mevzularda son derece başarılı 

bulunan Fetâvâ-yı Hindiyye birçok ilmî çalışmada kendisine atıf yapılan bir eser 

hâline gelmiş ve İslâm hukukunun kanunlaştırılması çabalarında etkinliği 

araştırmacılarca açıkça ifade edilmiştir. Bir de Müslümanların yaşadığı bazı 

ülkelerde (Hindistan, Pakistan, Malezya, Burma, Seylan, Kenya, Uganda ve 

                                                           
555 A.g.e., 140. 

556 Hamdani, Saleem, “Development of Fiqh Literature in Indian Subcontinent During 

Sultanate & Mughal Periods”, 39. 

557 Ahmet, “el-Fetâvâ el-Âlemgîriyye Takvîmü Eseri’l-Fetâvâ İlmiyyen ve Mukârenetüha bi 

Ameli Cüstinyan fi’l-Kavânîni’r-Rûmâniyye”, 70. 

558 A.g.e., 70. 



138 

 

Doğu Afrika gibi) yargı mercileri başvuru eseri olarak Fetâvâ-yı Hindiyye’yi 

doğrudan kullanmakta, bu da onun İslâm hukukunda edindiği eşsiz konumunu 

tahkim etmektir. İsrail’in Filistin’i işgalinden önce Filistin Yüksek Mahkemesi’nin 

Fetâvâ-yı Hindiyye’ye dayanarak verdiği kararlar, İngiliz Yargı Konseyi tarafından 

onaylanmaktaydı. Bunun en belirgin örneği “Saadat Kâmil Hatim Davası” diye 

bilinen yargılama sürecidir.559 Bu yargılama sürecinde Fetâvâ-yı Hindiyye ile beraber 

Mecelle ve Ömer Hilmi Efendi’nin İthâfu’l-Ahlâf fi Ahkâmi’l-Evkāf gibi eserleri de 

geniş çapta değerlendirilmiştir. Benzeri konularda İngiliz Yargı Konseyi daha önce 

Kıbrıs’ın Lefkoşe şehrinde yapılan bazı muhakemelerde de Fetâvâ-yı Hindiyye’ye 

dayanılarak verilen benzeri hükümleri tasdik etmiştir. Kadiri Enver Ahmet’e göre 

Anglo-Amerikan ve Kıta Avrupası medeni hukuk sistemleri esasen Roma Hukuku’na 

dayanmaktadır. Napolyon kanunlaştırma faaliyetleri esnasında esas olarak Roma 

Hukuku’nu alsa da Fransız sömürgelerinde yaşayan yoğun Müslüman nüfustan ötürü 

medeni hukuk alanında Fetâvâ-yı Hindiyye’den de istifade etmiştir.560 

Fetâvâ-yı Hindiyye’deki hükümlerin ve yapılan tercihlerin şu anda hâlâ büyük ölçüde 

İslâm ülkelerinde değer görüp takip edildiği söylenebilir.561 

4.2. Âlemgîr Şah’a ve Fetâvâ-yı Hindiyye’ye Yapılan Eleştiriler 

4.2.1. Âlemgîr Şah’a Yapılan Eleştiriler 

Bir insanı, bir eseri, bir konuyu doğru ve yanlış yanlarını bulup göstermek amacıyla 

inceleme işine eleştiri denir. Tarihin ilk dönemlerinden günümüze değin birçok ülke 

kadro, yönetici, sıradan bireyler, mimari ve edebî eserler üzerine tenkitler yapılıp 

eleştiri yazıları kaleme alınmıştır. İncelemesini yaptığımız Fetâvâ-yı Hindiyye ve 

onun öncüsü ve hâmisi olan Âlemgîr Şah hakkında da hem kendi döneminde hem de 

tarihî süreçte birçok eleştiri yapılmıştır. Ancak eleştirilerin büyük bir çoğunluğunun 

oryantalist ve Hindu milliyetçisi ön yargılara dayandığı gözlemlenmektedir. Bu 

konuda yapılacak çalışmalarda objektif sonuçlara erişilebilmesi için kişilerin ve 

düşüncelerin bu ön yargılardan arınmış olarak incelenmesi gerekliliği 

kaçınılmazdır.562 Biz bu bölümde hem Fetâvâ-yı Hindiyye’ye hem de Âlemgîr Şah’a 

                                                           
559 A.g.e., 72. 

560 A.g.e., 75. 

561 A.g.e., 77. 

562 Pirbhai, “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”, 12. 



139 

 

yapılan eleştirileri zikredecek; bir taraftan da bu eleştirilere verilen cevapları ortaya 

koymaya çalışacağız. İlk bölümde Âlemgîr Şah’a, sonraki bölümde ise Fetâvâ-yı 

Hindiyye’ye yapılan eleştirileri sırasıyla inceleyeceğiz.  

1. Kendini Mütedeyyin Göstererek Ulemânın ve Meşâyihin Desteğini Almaya 

Çalıştığı İddiası: Âlemgîr Şah’a yapılan bu eleştiri genelde oryantalistler ve Hindu 

milliyetçileri tarafından yöneltilmektedir. Gerek kendi döneminde bağımsız tarihçiler 

tarafından kaleme alınan kaynaklarda gerekse de tabakat kitaplarında seleflerinden 

ve haleflerinden daha dindar bir hayat yaşadığı ittifakla nakledilmektedir. O; ömrü 

boyunca hanedandaki seleflerine muhalif olarak içki ve afyon gibi aklı giderici 

şeyleri hiç kullanmamış, beş vakit namazını ve ramazan orucunu terk etmemiş, hatta 

nafile oruçlara ehemmiyet vermiş, lüks ve ihtişamdan gözle görünür derecede uzak 

durmuştur. Onun sûfîlere ve âlimlere olan yakınlığı hiçbir Bâbür sultanında 

müşahede edilmemiştir.563 

Döneminde birçok eski camiyi tamir ettirirken yine birçok cami ve mescidin 

yapılması emrini vermiştir. Kabrinin selefleri gibi büyük abidelerin içinde değil, bir 

Çiştî şeyhinin türbesinin bahçesinde, üstü açık bir şekilde olmasını istemiştir. 

Ömrünün son dönemlerinde saltanatını korumak için dinî ölçülerde bazı tavizler 

verdiği iddiaları varsa da genel olarak Nakşibendî-Müceddidî ulemâsının dini ihya 

hareketinin merkezinde yer almıştır.564 

Arzusu şeriatı yaşamak ve tüm tebaasının yaşayacağı bir düzen kurmak olsa da en 

yakın çalışma arkadaşlarının dünyaya olan düşkünlüğü ve makam sevdası çabalarını 

baltalamış ve ihya hareketinin yanlış anlaşılmasına sebebiyet vermiştir.565 Ancak 

devletin geleceğini ilgilendiren bazı siyasi ve askerî kararlarında ulemâyla karşı 

karşıya geldiği de nakledilmektedir.566 

2. Babası Yaşarken Tahtı Zorla Ele Geçirdiği İddiası: Âlemgîr Şah, daha 

mirzalığında iken tahttan feragat edip kendini ilme ve murakabeye adamak istemiştir. 

Ancak bu talebi babası Şah Cihan tarafından şiddetle reddedilmiştir. Âlemgîr Şah, 

                                                           
563 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal 

Sovereignty”, 8. 

564 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 6. 

565  Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal 

Sovereignty”, 22. 

566 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 51. 



140 

 

babasının rahatsızlığını bahane ederek devleti ele geçirmek isteyen kardeşi Dârâ 

Şükûh’la mücadele etmeye mecbur kalmıştır. Taht mücadelesini kazanıp kardeşlerini 

bertaraf ettiği süreçte sağlığına kavuşan babasının -özellikle veliaht olarak görülen 

Dârâ Şükûh’un öldürülmesi nedeniyle- kendisine husumet besleyeceğini ve tahttan 

mahrum bırakıp cezalandıracağını düşünmesi, babasını hapsetmesine ve tahttan 

çekilmemesine yol açmıştır. Ayrıca Âlemgîr Şah babasının bazı sapkın fikirlere sahip 

olduğunu ve kardeşinden etkilendiğini düşünmüştür. Bu nedenle de babasının tahtta 

geçmesinin maslahata uygun olmadığı görüşündedir. Nitekim babasına karşı bu tavrı 

nedeniyle siyasi rakibi olan Safevî Şahı Şah Abbas, bir mektubunda onu aşağılamak 

amacıyla kendisine “Âlemgîr” unvanıyla değil “pedergîr” sıfatıyla hitap etmiştir. 

Özellikle babasının yaşadığı dönemde birçok devlet adamı ve âlim tarafından 

saltanatının meşruiyeti tartışılmıştır. Öyle ki başkadı, onun saltanatını şüpheli 

gördüğü için onun adına hutbe okumaktan geri durmuştur. O da Şeyh Abdülvahhab’ı 

aracı yaparak başkadıyı ikna etmiştir. Sünnî âlim ve devlet adamlarının ve 

Nakşibendî-Müceddidî meşâyihinin desteği bu konuda elini oldukça 

güçlendirmiştir.567 Saltanatının son dönemlerinde bazı mirzalarının şüphe çeken 

davranışları üzerine baba hakkının öneminden bahseden ve valideyne isyankâr 

olmanın ne kötü bir iş olduğunu anlatan önemli bir konuşma yapmıştır. Bu 

konuşmasında babası Şah Cihan’dan övgüyle bahsederek onun âdil sultanlardan 

olduğunu ifade etmiştir. Yine aynı konuşmanın içinde taht sahibi olan babanın 

hükümranlığına saygı göstermenin faziletinden ve karşı çıkmanın rezîletinden 

bahsetmiştir. Âlemgîr Şah’ın bu tavrı tarihçiler arasında tartışma konusu olmuştur. 

3. Zaruri Olmayan ve Uzun Süren Savaşları Devam Ettirdiği İddiası: Âlemgîr Şah’ın 

cihada olan iştiyakı ve ileri yaşlarında bile seferlere bizzat katılması, tarihî bir 

gerçekliktir. Onun döneminde Bâbürlü Devleti’nin sınırları en geniş hâlini almıştır. 

Ancak iç savaşların ve isyanların bir türlü tam olarak neticelendirilememesi, dış 

seferleri de zaman zaman olumsuz etkilemiştir. Bu durum bir taraftan hazineyi 

eritirken diğer taraftan da halkta bıkkınlığa sebebiyet vermiştir. Politik ve diplomatik 

yollarla çözülme ihtimali olan meselelerin askerî yollarla neticelendirilmeye 

çalışılması ayrı bir tenkit konusu olmuştur.568 Ancak başta Osmanlı ve Safevî gibi 

                                                           
567 Guenther, “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”, 5. 

568 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 34. 



141 

 

diğer rakip güçlerin de o dönemde benzeri tavır sergilemesi, Âlemgîr Şah’a karşı ön 

yargılı bir ithamda bulunulduğunu hissettirmektedir.569 Devletlerin genişleme 

stratejilerinde dinî-ideolojik hedeflerin yanı sıra ekonomik kazanımların da etkili 

olduğu bilinmektedir. Sanayi İnkılabı’na kadar olan süreçte devletlerin en önemli 

gelir kalemleri arasında ticaretin yanı sıra tarım gelirlerinin de mühim bir yer tuttuğu 

unutulmamalıdır. 

4. Şeriatı Gayrimüslimler Üzerinde Tatbik Ettiği İddiası: Bu uygulama sadece 

Âlemgîr Şah’a mahsus bir durum değildir. Gaznelilerden başlayarak Hindistan’a 

hâkim olan hemen hemen bütün devletler şeriatı hâkim kılmaya ve gayrimüslimlere 

boyun eğdirmeye çalışmışlardır. Ancak Âlemgîr Şah’ın Bâbürlü seleflerinin bu 

konudaki kimine göre tavizkâr, kimine göre de müsamahakâr tutumları, onun bu 

konuda baskıcı olarak değerlendirilmesine neden olmuştur. Bazı tarihî kaynaklar 

şeriatın tatbikinin yerel olduğunu ve geniş Hint topraklarının devlet otoritesinden 

mahrum olan birçok yerinde halkın gelenekleri doğrultusunda yaşadığını Âlemgîr 

Şah dönemi dâhil had cezalarının bile gerçek anlamda uygulanmadığını ileri 

sürmektedirler. XX. yüzyılda bile devrim yasalarının kırsalda çokça etkili olmadığını 

göz önünde bulundurursak ulaşım ve iletişim şartlarının son derece sınırlı olduğu bir 

coğrafyada şeriat kanunlarının da Hint kırsalında tam olarak uygulanamadığı 

düşüncesi makul görülebilir. Ekber Şah, gayrimüslimlere karşı son derece tavizkâr 

bir tutum sergilemiş; gayrimüslim unsurların devletinee ve saltanatına bağlılığını 

tesis etmek için bir dizi uygulama gerçekleştirmiştir. Bunların en meşhur olanları 

İslâm, Hinduizm ve Yahudiliğin bazı hususiyetlerini kendince birleştirerek “Din-i 

İlahî” adında yeni bir inanç sistemi kurması, cizyeyi kaldırması, inek kurbanını 

yasaklaması, Hindu mabetlerini, din adamlarını, bayramlarını ve âdetlerini gözetmesi 

ve Hindu hanımlarla evlenmeye izin vermesidir. Cihangir Şah ve Şah Cihan 

dönemlerinde Ekber Şah’ın seküler denilebilecek çizgisi takip edilmemiş olsa da 

Âlemgîr Şah dönemi kadar dinî hassasiyetlerin tam manasıyla gözetildiği 

söylenilemez. Ancak Cihangir Şah’ın daha mirzalık döneminde “Din-i İlahî” fikrini 

Ekber Şah’a telkin eden Şiî âlim Ebü’l-Fazl el-Allâmî’yi katlettirmesi, sahip olduğu 

düşünceye âdeta savaş açması ve babasının düştüğü durumun müsebbibi olarak onun 

gibileri görmesi gözardı edilemez bir hususiyettir. Şeriatın, çoğunluğunu 

                                                           
569 Mücteba İlgürel, “Celâlî İsyanları”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 1993), 7/252. 



142 

 

gayrimüslimlerin oluşturduğu bir toplumda uygulanması konusundaki 

oryantalistlerin tenkitlerine gelinecek olursa onların, nüfusun on binde birini bile 

oluşturmayan İngiliz hukukunun, Hint alt kıtasında zorla uygulanması konusunda 

aynı eleştirileri ileri sürmedikleri görülmektedir. Bu durum onların bu konudaki 

samimiyetsizliklerini ortaya koyması açısından son derece önemlidir.  

5. Gayrimüslimlerin İbadethanelerini Yıktırdığı İddiası: İbadethanelerin yıkılıp 

putların kırılması, Âlemgîr Şah’a mahsus bir uygulama değildir. Hindistan’ın ilk 

fatihlerinden olan Gazneli Sultan Mahmud, fethettiği yerlerdeki birçok Hindu 

mabedini yıktırmış ve Şiva gibi birçok önemli putu parçalatarak sergilemiştir. Bu 

tatbikat, Delhi Sultanlığı ve Bâbürlüler döneminde de zaman zaman tekrar 

edilegelmiştir. Ancak tarihî süreç iyi analiz edildiğinde bu tarz uygulamaların siyasi 

hesaplaşma adına yapıldığı görülmektedir. Benzeri uygulamalar Hindular tarafından 

da zaman zaman gerçekleştirilmiştir. Jadunath Sarkar ve S.R. Sharma gibi tarihçiler 

tapınaklara saygısızlık kavramını Âlemgîr Şah’ı kötülemek için kullanmışlardır. 

Onlara göre Âlemgîr Şah’ın bağnazlığı ve Hindu karşıtı doğası, kendisini 

“tapınaklara saygısızlık eylemlerinde” göstermiştir. Mathura’daki Keshavnath 

tapınağını, Benares’teki Vishwanath tapınağını ve Rajputana’daki tapınakları 

yıktırmasını bu tür eylemlerin kanıtları olarak göstermişlerdir. Bu kanıtların hiçbiri 

yanlış olmamakla birlikte bu tür argümanlarda eksik olan şey bu eylemlerin doğru bir 

bağlama oturtulmamasıdır. Richard Eaton “Tapınaklara Saygısızlık ve Hint-

Müslüman Devletleri” adlı önemli makalesinde, tapınaklara saygısızlık 

uygulamasının modern öncesi Hindistan bağlamında, İslâm’ın Hindistan’a gelişinden 

çok önce yaygın olan siyasi motivasyonlu bir eylem olduğunu ifade etmiştir. 

Tapınakların siyasi otoriteyi sağlamlaştırmada oynadığı siyasi rol, Güney Asya tarihi 

araştırmacılarının çoğu tarafından iyi bilinmektedir. Genellikle Kuladavata olarak 

anılan devlet tanrısını barındıran kraliyet tapınakları, kralın egemenliğini ifade 

ederek bu tür tapınakların krallığın yaratıldığı, meşrulaştırıldığı ve çoğu zaman 

yeniden canlandırıldığı yerler olarak hizmet etmesini sağlamıştır. Tapınak, tanrı ve 

krallar arasındaki bu siyasi ilişki bağlamında Richard Davis ve Richard Eaton gibi 

akademisyenler, Erken Orta Çağ Hint tarihinde hanedanlar arası çatışmaların 

yaşandığı dönemlerde görülen çok sayıda tapınağa saygısızlık örneğini ortaya 

koymuşlardır. MS 642 yılında Pallava Kralı Narasimhavarman, Chalukyalara 

saldırmış ve kraliyet tapınaklarını yıkarak başkentlerindeki devlet tanrıları ikonlarını 



143 

 

yağmalamıştır. Kraliyet tapınaklarını yıkma ve merkezî tanrı ikonlarını yağmalama 

gibi eylemler, mağlup bir kralı eski meşruiyetinin en görünür işaretinden koparmak 

amacıyla gerçekleştirilmiştir. Dolayısıyla bir tapınağı yıkıp yağmalama, bir inanca 

saygısızlık etme kastından ziyade o inanç tarafından meşrulaştırılan siyasi gücün bir 

daha dirilmemek üzere bertaraf edilmesini amaçlamaktadır, denilebilir.570 

Âlemgîr Şah da özellikle saldırgan Hindu gruplarına karşı ibadethane yıkmayı ve put 

kırmayı bir cezalandırma şekli olarak uygulamıştır. Ancak itaatkâr Hinduların 

mabetlerine ve din adamlarına yapmış olduğu ihsanlar tarihî vesikalarla sabittir. 

Günümüz Hindistan’ında aşırı milliyetçi Hindular tarafından birçok mescit yıkılmış, 

yine birçokları da tamir ettirilmeyerek ve cemaatsiz bırakılarak yıkıma terk 

edilmiştir. Ayrıca Antik dönemde de birçok Hindu kralı, Budistlerin ve bazı yerel 

dinlerin mensuplarının tapınaklarını gerek din taassubundan ve gerekse de siyasi 

cezalandırma amacıyla yıkmışlardır.571 

6. Ekber’in Kaldırdığı Cizyeyi Yeniden Yürürlüğe Koyması: Cizye ve haraç vergileri 

İslâm’ın Hindistan’a hâkim olmaya başladığı ilk dönemlerden itibaren 

gayrimüslimlerden alınmaya başlanmıştır. Bazı siyasi ve iktisadî tedbirler 

kapsamında bu vergiler askıya alınsa da Ekber Şah dönemi hariç hiçbir zaman 

kaldırılmamıştır. Âlemgîr Şah bu vergileri devlet hizmetinde bulunmayan ve askerlik 

yapmayan Hindulardan almıştır. Bu vergi başta Haydarabad Hinduları gibi birçok 

fakir gayrimüslimlerden zaman zaman kaldırılmıştır. Cizyenin toplanmasının hiçbir 

zaman başarıyla gerçekleştirilemediği konusunda birçok iddialar vardır.  Bazı 

oryantalistlerin, Racputlardan cizye alınmasının, onları idareden ve Âlemgîr Şah’tan 

soğuttuğu iddiaları son derece yanlıştır. Çünkü Racputlar devlet hizmetinde 

bulundukları için hiçbir zaman onlardan cizye alınmamıştır. Onların bu konudaki 

hoşnutsuzluğunun nedeni, kendilerinden olan mansabdarların sayılarının azalması ve 

devlet kadrolarında onlara ait olan yerlere Sünnî şahsiyetlerin getirilmesidir. Âlemgîr 

Şah, şeriatı ikāme etmeye ne kadar haris olsa da birçok konuda seleflerinin yolunu 

aynen takip etmiştir. Âlemgîr Şah’ın, Ekber Şah tarafından kurulan düzeni tamamen 

değiştirdiğine dair görüşler birçok araştırmacı tarafından kuşkuyla 

                                                           
570 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 51. 

571  Khaund, “Akbar And Aurangzeb- The ‘Saint’ And The ‘Villain’”, 6. 



144 

 

karşılanmaktadır.572 Cizyenin bayraklaştırılıp Bâbür yönetimine karşı isyanın sloganı 

hâline getirildiği Âlemgîr Şah sonrası dönem, esasen bu verginin neredeyse hiç 

toplanılmadığı bir zaman dilimidir.573 Âlemgîr’in birçok konuda seleflerinin yolunu 

devam ettirdiği iddiaları da mevcuttur.574 

Günümüz Hindistan Anayasası’nın 27. maddesi bu anlayışın izlerini taşır ve şöyle 

der: “Hiç kimse, özellikle belirli bir dinin veya dinî mezhebin desteklenmesi veya 

sürdürülmesi için yapılan harcamaların ödenmesine tahsis edilen herhangi bir vergiyi 

ödemeye zorlanamaz.” İlk bakışta bu hüküm dinî kaynaklı vergilerin kaldırılmasını 

hedefliyor görünse de harç gibi değişik isimlerle Hinduizmin alt dinlerinin devlet 

bütçesinden fonlandığı gözlemlenmektedir.575 

7. Haksız Yere Bazı Müslümanları Katlettirdiği İddiası: Âlemgîr Şah’ın Hanefî 

mezhebine göre hapsedilmeleri gereken bazı kişileri, Fetare Kurganı’nda yapılan 

savaşın neticesinde, ulemâdan Şâfiî fukahasından aldığı fetvayla öldürmesi bir 

katliam olarak değerlendirilmiştir. Ancak bu topluluk sadece Müslümanları değil 

savaşabilen Hinduları da katletmiştir. Katledilmelerinin sebebi, birçok sefer 

esnasında Âlemgîr Şah’ın memleketine akın düzenleyip katliamlarda bulunmalarıdır. 

Bu yüzden öldürülmeleri kararı, “nizâm-ı âlem”i tesis etmek için verilmiş olmalıdır. 

Ancak hukuk anarşisinden şikâyetçi olan ve Hanefî mezhebinin racih görüşleriyle 

amel edilmesini salık veren bir sultanın böyle bir tavır sergilemesi araştırmacılar 

tarafından taaccüple karşılanmıştır.576 

Esasen Âlemgîr Şah, şeriatın zâhirine son derece bağlı olduğu için siyasi cezaları 

uygun görmemiş ve bu yüzden birçok suçlu caydırıcı cezalar olmadığından suçlarını 

tekrarlamı ve isyanlar oldukça uzun sürmüştür.577 Yine Ahmedâbâdlı Şeyh 

Kutbuddin’in yedi yüz müridiyle idam edilmesi muhtemelen sapkın görüşlere 

                                                           
572 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal 

Sovereignty”, 2. 

573 Dhruv Chand Aggarwal, “Afterlives Aurangzeb Jizya: Social Domination And The 

Meaning of Constitutional Secularism”, Rutgers Journal of Law & Religion, Vol. 18, 

(2016): 127. 

574 Agrawal Jagriti  / Agrawal Pooja, 5069. 

575 Aggarwal, “Afterlives Aurangzeb Jizya: Social Domination And The Meaning of 

Constitutional Secularism”, 110. 

576 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 12. 

577 Bayur, Hindistan Tarihi, 316. 



145 

 

eğilimli olmasından değil, Dârâ Şükûh’un hocası ve ideolojik olarak destekçisi 

olduğu için olabilir.578 

8. Musiki ve Raksı Saraylardan Uzaklaştırması İddiası: İmparatorluğun ilk Sultanı 

Bâbür Şah’tan itibaren sarayda musiki, raks ve eğlence eksik olmamıştır.579 

Sultanların birçoğu şarap ve afyon kullanmıştır. Bâbür Şah kırk yaşından sonra içki 

ve afyonu bırakarak tövbe etmiştir.580 

Hümâyun Şah ve Ekber Şah’ın tövbe ettiklerine dair böyle bir rivayet yoktur. 

Cihangir Şah ve Şah Cihan’ın dönem dönem şarap ve afyon kullandıkları 

nakledilmiştir.581 Ancak Âlemgîr Şah’ın, aklı giderici bir şey kullanmadığı ve işret 

âlemlerine dâhil olmadığı bilinmektedir. Tahta çıktıktan sonra da ilk icraatlarından 

biri, içki kullanımını öncelikle sarayda yasaklamak, dansçıları ve müzisyenleri 

uzaklaştırarak eğlence ortamını dağıtmak olmuştur.582 

Âlemgîr Şah, Nakşibendî-Müceddidîlerin yönlendirmesiyle musiki ve raksı 

yasaklayınca bazı Çiştî tarikatı mensupları bu durumu yanlış bir uygulama olarak 

değerlendirmiş ve ayinlerine yapılan bu hürmetsizliğin, devletin yıkımına manen 

sebebiyet teşkil ettiğini ileri sürmüşlerdir. Bu iddia tezkire kitaplarına kadar 

geçmiştir.583 

Çalgıcılar, Âlemgîr Şah’ın merhametine mazhar olmak için teatral bir gösteri 

düzenleyerek çalgı aletlerini bir tabuta koymuş ve ağıtlar yakarak Âlemgîr Şah’ın 

önünden geçmişlerdir. Durumlarından sual eden Âlemgîr Şah’a, yasaktan ötürü 

aletlerini gömeceklerini söyleyince, Âlemgîr Şah tebessüm ederek bir daha 

çıkmayacak şekilde derine gömmelerini tavsiye etmiştir. Âlemgîr Şah, raks ve çalgı 

yasağını muhtesipleri aracılığıyla da denetlemeyi ihmal etmemiştir. Saraydaki tören 

alayının çaldığı imparatorluk geçit seremonisinin de kısa kesilmesini emretmiştir. 

Ancak bu durum, musikinin birçok saray görevlisi ve mansabdar tarafından himaye 

edilmesine engel olamamıştır. Söz konusu hâl, yasakların kamusal alanla sınırlı 

                                                           
578  Khaund, “Akbar And Aurangzeb- The ‘Saint’ And The ‘Villain’”, 8. 

579  Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 59. 

580  A.g.e., 85. 

581 A.g.e., 252. 

582 Alam, Hindistan da İslam: Siyasi Dil ve Siyaset Kültürünün İnşası (1200-1800), 31. 

583 A.g.e., 249-251. 



146 

 

olduğu izlenimini vermektedir. Ayrıca Âlemgîr Şah döneminde seleflerinin 

dönemine kıyasla daha fazla müzik eseri bestelenmiştir ve Brown, Âlemgîr Şah’ın 

kendisinin müzik üzerine teorik söylemleri teşvik ettiğini öne sürmüştür.584 Bu 

iddianın da ayrı bir araştırmaya söz konusu edilmesi mümkündür. Devlet adamlarının 

yönetimle ilgili sorumluluklarını ihmal ederek bencilleşmelerinde, halkın 

ihtiyaçlarına kulak tıkamalarında “zevk ve eğlenceye düşkünlük, müzikli-içkili işret 

âlemleri tertip etme” gibi özelliklerinin de ne kadar etkili olduğu malumdur. Bu 

sebeple Âlemgîr’in bu konudaki tavrının İslâm fıkhının müziğe yaklaşımının yanı 

sıra devlet yönetimindeki ciddiyetinden de kaynaklanmış olabileceği akıldan uzak 

tutulmamalıdır. 

9. Racputların Dostluğunu Kaybederek Devletin Yıkılmasına Zemin Hazırladığı 

İddiası: Hindistan’ın savaşçılığıyla maruf kabilesi Racputlar, Bâbürlülerin askerî 

gücü içinde her zaman önemli bir yer tutmuşlardır. Özellikle Ekber Şah döneminde 

bu kabilenin desteğinin alınması için önemli çabalar sarfedilmiştir. Ekber Şah hem 

onlardan olan Hindu hanımlarla nikâhlanarak hem de onların düşmanı kabilelerle 

savaşarak bu bağlılığı pekiştirmiştir.585 Ekber Şah’ın bu tutumu, başta Nakşibendî-

Müceddidîler olmak üzere Sünnî ulemâ tarafından tepkiyle karşılanmıştır. Cihangir 

Şah ve Şah Cihan dönemlerinde de Racputlarla ittifak devam ettirilmiştir. Ancak 

Âlemgîr Şah döneminde Racputlar gerek mansabdar gerekse askerî unsur olarak 

devlette var olmaya devam etseler de önceki dönemlerdeki konumlarını muhafaza 

edememişlerdir. Bu durum, Racputların devletle olan sıkı bağını oldukça 

gevşetmiştir.586 

Âlemgîr Şah’ın Sünnî İslâm lehine icra etmiş olduğu birçok faaliyet, dolaylı yönden 

devlette çözülmeye neden olmuşsa da modern öncesi merkezîleştirici devlet 

nizamının yeniden kurgulanmasının önemli girişimlerinden sayılabilir. Askerî güce 

dayalı devletlerin yerini sistematik organizasyonların alması, hayli sancılı bir süreç 

sonucu gerçekleşmiştir.587 Benzeri durum Osmanlının yeni idarî ve askerî nizamı 

kurması esnasında da yaşanmış ve yeniçeriler, hanedanı ve devlet nizamını oldukça 

                                                           
584 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 49. 

585 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 178. 

586  A.g.e., 296. 

587  Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal 

Sovereignty”, 3. 



147 

 

yıpratmışlardır. Sultan II. Osman ve II. Mahmud da Âlemgîr Şah’a yapılan 

eleştirilere benzer ithamlarla anılmaktadırlar.588 

10. Mansabdarlar Arasındaki Dengeyi Sünnîler Lehine Bozması İddiası: Âlemgîr 

Şah döneminde önceki dönemlerde olduğu gibi birçok Hindu, yönetici olarak 

görevlendirilmiştir.589 Ancak Âlemgîr Şah, yürütmüş olduğu genel politika 

doğrultusunda Sünnî kökenli yöneticilerin sayısını arttırmış; bu da diğer unsurların 

bu konuda rahatsız olmalarına neden olmuştur.590 Fakat hiçbir zaman diğer unsurları 

tamamen yönetimin ve devlet organizasyonunun dışında bırakacak bir politika 

izlememiştir. Ekber Şah döneminde Hindular, tüm Bâbür soylularının %22,5’ini 

oluştururken Âlemgîr Şah’ın yönetiminin ilk yirmi yılında bu oran %21,6’da sabit 

kalmıştır. Âlemgîr Şah, 1679-1707 yılları arasında Bâbürlü Devleti’nin elit 

kademelerindeki Hindu katılımını yaklaşık %50 oranında arttırdı ve Hindular 

soyluların %31,6’sını oluşturdu.591 

11. Selefleri Kadar Sanatı ve Edebiyatı Desteklemediği İddiası: Bâbür Şah 

otobiyografisinde Hindistan’a hâkim olduğu zaman yoğun istilalar ve ekonomik 

buhranlar nedeniyle bir medrese hariç hiçbir eğitim kurumunun ayakta olmadığını 

anlatmaktadır. Bu durum gerek Bâbür Şah’ın gerekse de haleflerinin İmparatorluğun 

hâkim olduğu topraklarda ciddi bir imar faaliyetine girmelerini gerekli kılmaktaydı. 

Bu süreçte dünyanın en mühim mimari miraslarından biri olarak kabul edilen Tac 

Mahal da dâhil olmak üzere birçok mimari eser vücuda getirilmiştir. Bunun yanı sıra 

birçok orman ve çalılık arazi ziraata uygun hâle getirilmiş, kale şehirler inşa edilmiş, 

yollar ve köprüler bir taraftan genişletilmiş, bir taraftan da tahkim edilmiştir. Bu inşa 

faaliyetleri kendine özgü bir entelektüel çevre oluşmasına zemin hazırlamış, yeni 

yapılan saraylarda birçok sanatçı ve edip istihdam edilmiştir. Binlerce yıllık bir 

medeniyetin içinde var olma çabası, Bâbürlü sultanları için önemli bir hedef 

olmuştur. Âlemgîr Şah dönemine gelindiğinde yoğun inşa faaliyetleri büyük oranda 

azalmış ve altyapı çalışmaları günün şartlarına göre ihtiyacı fazlasıyla karşılayacak 

hâle gelmiştir. Ancak hâkim azınlık durumundaki Müslümanlar fikrî açıdan bir çöküş 

                                                           
588 Kemal Beydilli, “Vakʻa-i Hayriyye”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2012), 42/454. 

589  Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 5. 

590 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 251. 

591 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 50. 



148 

 

dönemine girmişlerdi. İmâm-ı Rabbânî, bu konudaki çekincelerini Mektûbât-ı 

Kudsiyye isimli eserinin birçok yerinde muhataplarıyla paylaşarak durumun 

vahametini dile getirmiştir. Bu durumu ileri gelen devlet adamları ve âlimlerle de 

paylaşan Rabbânî, başlatmış olduğu tecdit hareketine birçok kişinin dâhil olmasını 

sağlamıştır. Oğlu Şeyh Muhammed Masum el-Fârûkî de aynı çizgiyi devam ettirmiş, 

Şah Cihan’ı ve Âlemgîr Şah’ı bu konuda ikna ederek harekete geçirmiştir. Hint alt 

kıtasında başlayan tecdit hareketi, genel olarak ilmin yaygınlaştırılmasını ve buna 

bağlı olarak sünnetin ihyasını, bidatların kökünün kazınmasını esas aldığı için fikrî 

terakki anlayışı bu dönemde ön planda olmuştur. Anılan durum, sanatsal ve edebî 

faaliyetlerin geri planda kalmasına yol açmıştır. Ancak birçok saray mensubu ve üst 

düzey yetkili, sanatçı ve ediplere hâmi olmaya devam edegelmiştir.592 

12. Gayrimüslimleri Müslüman Olmaya Zorladığı İddiası: Âlemgîr Şah, Ehl-i Sünnet 

inancına sıkı sıkıya bağlı olan ve bu fikri kendine siyasi ideoloji hâline getirmiş bir 

Bâbürlü sultanıdır. Birçok tarihçi tarafından “yedinci râşid halife” olarak takdim 

edilen Âlemgîr Şah, daha mirzalık yıllarında tesiri altında kaldığı Şeyh Nizâmeddîn 

Burhânpûrî ve Muhammed Masum Fârûkî’nin de etkisiyle saltanatı ele geçirir 

geçirmez sahip olduğu Sünnî İslâm inancını hükümranlığı altındaki topraklarda 

yayma faaliyetlerine başlamıştır. Bu durum Ehl-i Sünnet ulemâsı ve meşâyihi 

tarafından takdirle karşılansa da gayrimüslim ve Şiî unsurlarca Âlemgîr Şah’a karşı 

bir düşmanlık nedeni olmuştur. Şiîlerin hâmisi konumundaki Safevîler her fırsatta 

Âlemgîr Şah’a istihza içeren söylemlerde bulunmuşlardır. Hindu ve Hıristiyanlar da 

sürekli kargaşa çıkararak isyanları körüklemişlerdir. Âlemgîr Şah, etrafında bulunan 

birçok Hindu ileri geleninin Müslüman olması için telkinlerde bulunmuş fakat savaş 

hukukuna dayanan bazı istisnai durumlar hariç hiç kimseyi İslâm’a girmeye 

zorlamamıştır. Konu hakkında verilen örnekler daha ziyade çeşitli cezalardan 

affedilmek için Âlemgîr Şah’ın Müslüman olmayı şart koşmasına dair nakillerden 

kaynaklanmaktadır. Âlemgîr Şah döneminde zorla ve devlet destekli bir din 

değiştirme kampanyası başlatıldığına dair bilgi yoktur. Ara sıra din değiştirme 

vakaları yaşanmış olsa da bunlar çoğunlukla küçük zemindarlar ya da ayrıcalıklı 

muamele görmeyi umarak din değiştiren küçük devlet çalışanlarıdır.593 

                                                           
592 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 49. 

593  A.g.e., 50. 



149 

 

13. Osmanlılarla ve Diğer Türk-İslâm Devletleriyle Sağlam Politik İlişkiler 

Kuramaması: Âlemgîr Şah açıkça ifade etmese de gerek almış olduğu lakapla 

gerekse de takındığı siyasal tavrıyla kendini Müslümanların lideri olarak gördüğünü 

hissettirmektedir. Döneminde hilafet iddiasında olan Osmanlılara büyük dedesi 

Hümâyun ve babası Şah Cihan’ın gösterdiği yakın ilgiyi sergilememesi ve Mekke 

şerifleriyle direkt temasa girme çabasında bulunması, bu durumu kuvvetlendiren bazı 

olgulardır. Bâbürlülerin Mekke ve civarında yürüttüğü bazı faaliyetler, Osmanlı 

yönetimini rahatsız etmiştir. Bâbürlülerin Portekizlilerle iş birliği yaparak Yemen’i 

ve Hicaz’ı işgal edeceğine dair istihbaratlar Osmanlı yönetimini son derece tedirgin 

etmiştir. Bu tedirginlik iki devlet arasında dile getirilmeyen bir soğukluğun ortaya 

çıkmasına neden olmuştur. Bâbürlüler, Bâbür ve Hümâyun Şahlar döneminde 

iktidarlarını pekiştirmek için Safevîlerden ciddi destek görmüşlerdir. Ekber Şah 

döneminde bazı sınır anlaşmazlıkları olsa da Şiîlerle ilişkileri oldukça sakin 

seyretmiştir. Ancak Âlemgîr Şah’ın kardeşi Dârâ Şükûh’un Safevîlere sığınmak 

üzereyken yakalanması, Safevî Şahı Abbas’ın Âlemgîr Şah’a -babası Şah Cihan’ı 

tahtından indirmiş olması hasebiyle- “pedergîr” diyerek istihzada bulunması ve 

Âlemgîr Şah’ın Ehl-i Sünnet akîdesini ideoloji olarak benimsemesi Şiî Safevîlerle 

ilişkilerin gerilmesine yol açmıştır. Zikredilen nedenler Âlemgîr Şah’ın diğer büyük 

Müslüman devletlerin hükümdarlarıyla ilişkilerini olumsuz yönde etkilemiştir. 

Ancak bu dönemde ne Osmanlılarla ne de Safevîlerle ilişkileri koparacak sıcak bir 

çatışma ortamı oluşmamıştır. 594 

14. Kendinden Sonra Ülkeyi Yönetecek Kabiliyetli Mirzalar ve Devlet Adamları 

Yetiştiremediği İddiası: Bu konuda Âlemgîr Şah’a yapılan eleştirilere birçok ilim ve 

devlet adamı muhatap olmuştur. Monarşik yönetimin genel karakteristiği liyakati 

değil soy bağını esas aldığı için birçok devlet, büyük imparatorlarından sonra 

parçalanmaya ya da çöküşe başlamıştır. Büyük Selçuklu Devleti’nin Melikşah’tan 

sonra ve Moğol İmparatorluğu’nun Cengiz Han’dan sonra yaşadığı süreç bu duruma 

örnek olarak verilebilir. Âlemgîr Şah, başta oğlu Âzam olmak üzere diğer çocuklarını 

ve torunlarını dönemin ileri gelen âlimlerinin ve devlet adamlarının yanında 

yetiştirmiş, üzerine düşen görevi yerine getirmiştir. Kendinden sonra devletin çok 

                                                           
594 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 184; ayrıca detaylı bilgi için 

bkz. Naimur Rahman Farooqi, Babürlü-Osmanlı İlişkileri / Babürlü Hindistanı ile 

Osmanlı İmparatorluğu Arasındaki Politik ve Diplomatik İlişkiler Üzerine Bir İnceleme, 

1556-1748, Selenge Yayınları, 2023, s.10-85. 



150 

 

kısa bir zaman içinde parçalanıp çöküşe geçmemesinin, esasen onun hazırlamış 

olduğu altyapının sağlamlığıyla ilgili olduğu ileri sürülebilir. Âlemgîr Şah 1707’de 

öldüğünde Bâbür İmparatorluğu; çağdaşı Avrupa’nın iki katı büyüklüğünde bir 

nüfusa hükmediyor, Asya’nın en büyükleri arasında sayılan bir orduya sahip oluyor 

ve Bâbür toprakları tüm zamanların en yüksek seviyesine ulaşıyordu.595 

15. Çıkarmış Olduğu Kanunlarla Telif Ettirdiği Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Birbiriyle 

Tam Olarak Uyuşmadığı İddiası: Âlemgîr Şah’a yöneltilen diğer bir eleştiri de 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telifinde Hanefî mezhebinin fetvaya medar olan görüşlerini 

bir araya getirtip, müftü ve hâkimlerin bunu temel alarak karar vermelerini 

istemesine rağmen başta Kānun-ı Âlemgîrî olmak üzere birçok fermanında Hanefî 

mezhebinin görüşlerini terk etmesidir.596 

Fetâvâ-yı Hindiyye ile Kanunnâme-i Âlemgîriyye’nin yazılış tarihi, metodu ve 

mutabakatı konusu hayli önemli bir problemdir. Bu konuda ciddi tetkikler 

yapılmıştır. Netice olarak, Kanunnâme’nin büyük bir kısmının daha önce kaleme 

alındığı, bu nedenle Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telifinden sonra kaleme alınan kısımda 

mutabakatın var olduğu, diğer kısımlarda ise farklılıkların bulunduğu 

anlaşılmaktadır. Bir de Kanunnâme’nin siyasi nizamı muhafazayı, Fetâvâ’nın ise 

Hanefî mezhebinin temel kaynaklarını esas aldığını söyleyebiliriz. Hırsızlık cezasının 

tespitinde mutabık, infazında ise gayrimutabık oldukları karşılaştırma sonucu net 

olarak ortaya çıkmaktadır. Ancak Fetâvâ suçun çok kez tekrarında Kanunnâme ile 

aynı infazı öngörmektedir. Bu konuda da Hanefî mezhebinin temel doktrininden 

uzaklaşmaktadır.597 

İslâm hukukçuları haddizatında ulü’l-emrin tercih ettiği mezhebin ve görüşün reaya 

üzerinde etkin olduğunu esas almışlardır. Âlemgîr Şah’ın yapmış olduğu 

kanunlaştırma faaliyetlerinin benzerlerinden biri de yüzyıllar öncesinde İmparator 

Justinianus tarafından yapılmıştır. Ancak Justinianus’tan farklı olarak Âlemgîr Şah, 

                                                           
595  Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 48. 

596 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 12. 

597 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 44. 



151 

 

Ehl-i Sünnet’in dört mezhebi çerçevesi içerisinde kalmış; şerʻî kanunları suistimal 

edecek bir girişimde bulunmamıştır.598 

16. Harem Mensubu Hanımlarla İyi İlişkiler Kuramadığı İddiası: Mirzalık 

döneminde bir kaza sonucu kız kardeşinin yanarak ölmesi Âlemgîr Şah üzerinde 

ciddi bir etki bırakmıştır. Âlemgîr Şah, seleflerinin devlet yönetiminde eşlerinden 

olumsuz yönde etkilendiğini düşündüğü için daha ziyade kızları ve kız kardeşleriyle 

istişare içerisinde bulunmuştur. Kız kardeşlerinden bazılarının taht mücadelesi 

esnasında diğer mirzaları desteklemelerine rağmen yine de onlarla olan samimi 

ilişkilerini devam ettirmiştir. Ancak ihanet içerisinde gördüğü bazı kız kardeşlerini 

hapsettirmiş, bazı kızlarını da kendinden uzaklaştırmıştır. Âlemgîr Şah’ın bu 

tutumunun asıl sebebi devlet idaresinin zafiyete uğramamasını teminat altına 

almaktır. Bâbürlü tarihinde hanım sultanların en az etkili olduğu dönem Âlemgîr Şah 

dönemidir. Ancak bazı oryantalistlerin Âlemgîr Şah’ın kadınlara değer vermediği 

şeklindeki iddiaları son derece yanlıştır. Sultan’ın, dul kadınların kocalarıyla beraber 

yakılması anlamına gelen Hindu “sati” geleneğini engelleyerek Hindu kadınlarını bu 

konudaki toplumsal baskıdan kurtarması ve istişareye elverişli olan begümlerle 

müşaveresi bu bakış açısının ne denli yanlış olduğunu göstermektedir. Ayrıca 

Âlemgîr Şah birçok dansçı kadını saraydan evlendirerek uzaklaştırma yoluna gitmek 

suretiyle kadının meta olarak görülmesine karşı olduğunu göstermiştir. 599 

17. İç Barışı Sağlayamadığı İddiası: Âlemgîr Şah döneminde neredeyse Hint alt 

kıtasının tamamı fethedilmiş ve devlet doğal sınırlarına ulaşmıştı. Binlerce farklı 

kültürün bulunduğu bir coğrafyada hükümranlık süren Âlemgîr Şah’ın her topluluk 

ve düşünceyi memnun edebilmesi imkân dâhilinde görülmemektedir. Âlemgîr Şah’ın 

hükümran olduğu alanın yirmi de birine bile ulaşmayan birçok ülkede bunca ulaşım 

ve iletişim şartlarının gelişmesine rağmen günümüzde hâlâ iç karışıklıklar ve terör 

faaliyetleri devam edegelmektedir. Hint alt kıtasında Müslümanların azınlıkta 

bulunan yönetici sınıf olarak zaman zaman isyan ve terör faaliyetlerine maruz 

kalmaları, hayatın akışına aykırı bir durum değildir. Nitekim iç karışıklıklar, Âlemgîr 

Şah’ın hem seleflerinin hem de haleflerinin döneminde her zaman Hint alt kıtasının 

                                                           
598 Ahmet, “el-Fetâvâ el-Âlemgîriyye Takvîmü Eseri’l-Fetâvâ İlmiyyen ve Mukârenetüha bi 

Ameli Cüstinyan fi’l-Kavânîni’r-Rûmâniyye”, 75. 

599 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 38.    



152 

 

bir gerçekliği olarak devam edegelmiştir. Bu nedenle Âlemgîr Şah’ın böyle bir 

eleştiriye muhatap olması son derece isabetsiz sayılabilir. Âlemgîr Şah’ın şeriatı 

tatbiki, hukuk devletinin tesisi açısından başarı olarak görülürken bu durumdan 

hoşnut olmayan toplumsal kesimlerin düşmanlığını kazanması açısından da 

başarısızlık olarak algılanmıştır.600 

18. Hindu Hanımlarla Evlenmeyi Yasakladığı İddiası: Hanefîler başta olmak üzere 

Ehl-i Sünnet fukahasının tamamı Müslüman ya da Ehl-i Kitap’tan olmayan bir 

hanımla evlenmenin haram olduğu konusunda ittifak üzeredirler. Fakat kendini 

içtihat mertebesinde gören Ekber Şah, Hindu kadınlarla da evlenilebileceği 

konusunda hiçbir delile dayanmayan bir görüş ileri sürmüştür. Ayrıca bu görüşü, 

saray çevrelerinde kendisine yakın bazı âlimlerden destekçiler de bulmuştur. Fakat 

Ehl-i Sünnet ulemâsı, Hindu hanımlarla evlenmenin gayrimeşru olduğu konusunda 

ısrar etmişler ve bu nedenle birçoğu cezalandırılmışlardır. Âlemgîr Şah da Ehl-i 

Sünnet inancından tavizsiz bir şahsiyet olarak, saltanatı ele geçirdikten sonra Hindu 

kadınlarla Müslümanların evlenmesi âdetini yasaklamış ve gayrimeşru olduğunu ilan 

etmiştir. Bu durum, bazı oryantalist yazarlar tarafından Âlemgîr Şah’ın Hindularla 

Müslümanlar arasında aileler vasıtasıyla kurulacak bağların engellenmesi olarak 

değerlendirilmiştir. Âlemgîr Şah’ın bu tutumunun, Hindu-Müslüman birlikteliğini 

yaraladığı ileri sürülmüştür.601 

19. Hindu Kadınların Sati Yapmasını Engellediği İddiası: Kocası ölen Hindu 

kadınların intihar etmeleri anlamına gelen sati, eski bir Hindu âdetidir. İslâm 

hâkimiyetinin Hindistan’da ilk ortaya çıktığı dönemlerden itibaren Müslüman 

yöneticiler bu âdeti engellemeye çalışmışlardır. Bâbürlüler döneminde de bu 

uygulama zaman zaman yasaklanmıştır. Ancak Âlemgîr Şah bu konuyu muhtesipler 

yoluyla çok sıkı tutmuştur. Burada Sultan’ın asıl amacı intihara zorlanan Hindu 

kadınların yaşam hakkını korumaktır. Yoksa kendi iradesiyle intihar edecek bir 

kişinin engellenmesi söz konusu olmadığı gibi mümkün de değildir.602  

20. Sih Liderlerini Katlettiği İddiası: Muarızların iddia ettiği gibi ne Sihler ne de 

Hindular Âlemgîr Şah’ın politikaları sonucu ayrılıkçı tutumlar izlemeye 

                                                           
600 Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal 

Sovereignty”, 5. 

601 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 282.   

602 Fisher, Babürlüler - Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu, 282.   



153 

 

başlamamışlardır. Bilinen bir tarihî hakikattir ki Sihler ve Hindular daha önceki 

sultanlar döneminde de isyan girişimlerinde bulunmuşlardır. Ancak Âlemgîr Şah, 

devletin çöküşünü engellemeye çalıştığı için zaman zaman katılaşabilen bir siyasi 

tavır sergilemiştir.603 

Âlemgîr Şah aslen Sihlere karşı sert bir tavır sergilememiş, sadece onların 

zararlarından emin olmak için bazı önlemler almıştır. Valilerinden birine yazmış 

olduğu şu buyruk da bunun bir göstergesidir: 

Kötü işli ve Zendavesta’ya tapan (zeydepus) bir kâfirler takımı vardır ki onlara guru 

derler ve daha çok onlara Sih denir; onların önderleri (pişva) fakir elbisesiyle Lahor 

yakınında oturur, öteden beri her ünlü kentte ve kalabalık yerde bir mabet yapmış ve 

adamlarından bir fakiri oraya naip olarak koymuştur, tâ ki ona inanandan biri -o 

dalâlette bulunan taife ki daha önce Pencab’ın Catları ve Ketrilerinden ve diğer rezil 

kâfir kavimlerden idiler- iş bu mabede sadaka ve armağanda (nezir ve niyaz) 

bulunursa bunları toplasın, kendisine zaruri olan parayı alıkoysun ve kalanı 

sadakatla kendisine yollasın.604 

Ancak Âlemgîr Şah, terör eylemlerinde bulunduğu ve devlete isyana kalkışmaya 

hazırlandığı için Sih Gurusu Teg Bahadur’u tutuklatmış ve peygamberlik iddialarını 

ispatlamasını istemiştir. İddialarını ispatlayamayan Teg Bahadur, bir hileyle 

kendisini 1675 yılında öldürtmüştür. Esasen bu bir infaz değil intihardır.605 Âlemgîr 

Şah almış olduğu bütün tedbirlere rağmen kendisinden sonra bir Sih devletinin 

kurulmasına engel olamamıştır.606 

21. Dinden Dönenleri Cezalandırdığı İddiası: İslâm hukukunun genel kabulüne göre 

dinden dönen büluğa ermiş erkeklerin öldürülmesi söz konusudur. Hint alt kıtasında 

hüküm süren birçok sultan bu kuralı uygulamıştır. Âlemgîr Şah da Hinduizm ve 

Sihizm tesiri altında kalıp dinden çıkan ya da Hinduizm’den İslâm’a geçip sonra geri 

dönen bazı kişilere bu cezayı uygulamıştır. Ancak cezanın uygulanışı Hint alt 

kıtasının tamamına genellenmemiş, sadece dinden dönme faaliyetlerini 

sınırlandırmak amacıyla yerel olarak uygulanmıştır. Özellikle de Sihizmin etkisi 

                                                           

603 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 46.  

604  A.g.e., 35. 

605 Truschke, “İftiraya Uğramış Bir Babürlü Sultanı Âlemgîr Evrengzîb”, 99. 

606 Bayur, Hindistan Tarihi, 306. 



154 

 

altında kalan cahil Müslümanların irtidat etmesini engellemeyi hedeflemiştir. Bu, 

Âlemgîr Şah’a özgün bir uygulama değildir.607  

22. Hindu Bayramlarına Dair Festivalleri Yasaklaması: Âlemgîr Şah sadece Diwali, 

Holi gibi Hindu bayramlarında yapılan festivalleri değil ayrıca Nevruz, Muharrem ve 

hatta Müslümanların büyük bayramları olan Kurban ve Ramazan’la ilişkili 

festivalleri bile engellemeye çalışmıştır. Âlemgîr Şah’ın korkuları tamamen yersiz 

değildi çünkü Hindistan’daki festivaller asayiş sorunlarına dönüşme 

eğilimindeydi.608 

4.2.2. Fetâvâ-yı Hindiyye’ye Yapılan Eleştiriler 

1. Hint Alt Kıtasındaki Toplumları Çatışmaya Sürükleyen Kuralları ve Söylemleri 

İçerdiği İddiası: Âlemgîr Şah döneminde Bâbürlü İmparatorluğu Hint alt kıtasının 

hemen hemen tamamına hâkim olmuştur. Çok sayıda milletin, dilin ve kültürün 

bulunduğu böyle büyük bir coğrafyada tek bir gruba ait olan hukuk anlayışının 

hâkim olması doğal olarak diğerlerini rahatsız edebilecektir. Ancak bu durum 

kaçınılmaz bir hâl almıştır. Çünkü Bâbürlü topraklarında ciddi bir hukuk anarşisi 

oluşmuştur.609 

Bâbürlü Devleti sınırları içerisinde tek hukuki anlayış çatısı altında toplanılabilecek 

en büyük ve hâkim grup Müslümanlardır. Hinduizm610 çatısı altında İngilizlerce 

toplanılmaya çalışılan yüzlerce değişik inanç, aslında birbirinden çokça farklılık arz 

eder. Fakat sömürgeci İngilizler, Müslümanlara karşı Hint alt kıtasındaki 

gayrimüslim unsurları organize edebilmek için Hinduizm çatı ismini öngörmüşlerdir. 

Binlerce yıldan beri sadece dışarıdan gelen güçler tarafından bir yönetim altında 

toplanabilen Hint alt kıtası, bu çabanın sonucu olarak Müslümanlara karşı bir ulus 

teşkil etme yoluna girdirilmiştir. Bu çalışmalar günümüzde hâlâ Hindu milliyetçileri 

tarafından güçlendirilmeye çalışılmaktadır. Oryantalist bakış açısına sahip bazı 

yazarlar, sanki Âlemgîr Şah döneminde Hindular tek bir millet ve dine sahiplermiş 

gibi azınlıkta olan Müslümanların onlar üzerindeki hâkimiyetini sorgulama yoluna 

gitmişlerdir. Ancak yukarıda da izah edildiği üzere bugün Hinduizm çatısı altında 

                                                           
607 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 49. 

608 Chettry, “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion under Aurangzeb”, 49. 

609 Özel, İngiliz Doğu Hindistan Şirketi, 141. 

610  Demirci, “Hinduizm”, 113. 



155 

 

toplanılmaya çalışılan çok sayıda din ve bu dinlere ait daha çok sayıda mezhep ve 

tarikat, Âlemgîr Şah döneminde kendilerini öteki gayrimüslim unsurlardan farklı 

görmekteydiler. Öyle ki bu dinî gruplar içerisinde bazıları hiçbir yaratıcının varlığına 

inanmazken bazıları tabiatı tanrı olarak kabul etmekte, kimi tanrının tekliğini kabul 

ederken kimi putlara tapmakta, bir kısmı ahireti kabul ederken diğer bir kısmı 

karmaya inanmaktaydı. Dolayısıyla her birinin kendine has ayinleri ve gelenekleri 

vardı. Gaznelilerden sonra İslâm hâkimiyeti altına girmeye başlayan Hindistan 

ahalisi, İslâm hukukuyla ilk defa bu dönemde muhatap olmaya başlamıştır. Bu 

durum Delhi Sultanlığı ve Bâbürlüler döneminde de aynen devam etmiştir. Delhi 

Sultanlığı döneminde kaleme alınan Fetâvâ-yı Gıyâsiyye ve Tatarhâniyye de Fetâvâ-

yı Hindiyye’ye benzer tarzda eserler olup Hanefî mezhebinin klasik eserlerinin 

derlenmesi yoluyla hazırlanmışlardır. Dolayısıyla Fetâvâ-yı Hindiyye’nin içerdiği 

birçok şerʻî hüküm bu kitaplarda da vardır. Bu kitaplar, yüzlerce yıl Hint alt kıtasında 

müftü ve kadılar tarafından başvuru eseri olarak kullanılmışlardır. Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin içeriğinde bu kitapların muhtevasındaki bilgilerden fazla olarak 

gayrimüslim unsurları rahatsız edecek herhangi bir hüküm bulunmamaktadır. 

Eleştirilerde ileri sürülen bütün içerikler, diğer fıkıh klasiklerinde olduğu gibi bu 

eserlerde de bulunmaktadır. Bu durum Fetâvâ-yı Hindiyye’ye has değildir. Fetâvâ-yı 

Hindiyye’ye yapılan eleştirilerin asıl hedefi, bu eserin hâmisi olan Âlemgîr Şah’tır. 

Ayrıca muarızlar tarafından eleştiriye tâbi tutulan fermân-ı adalet hükümleri cizyenin 

ve haracın yeniden yürürlüğe sokulması, muhtesiplerin atanması vb. bazı konular, 

Fetâvâ-yı Hindiyye henüz hazırlık aşamasındayken gündeme gelip uygulanmaya 

başlanmıştır.611 

Fetâvâ-yı Hindiyye’de gayrimüslimlere yönelik şehir merkezlerinde ikāmet etmeme, 

Müslüman kıyafeti giyinmeme, at gibi lüks binek araçlarını kullanmama gibi bazı 

hususlar; Güney Asya toplumunda bir arada yaşamaya ilişkin genel bir 

düzenlemeydi. Gayrimüslimler kırsal bölgelerde ikāmet edebilecek ancak 

Müslümanlarla birlikte yaşamak isterlerse kendilerini kıyafetleri ve binicilik 

normlarıyla ayırt edeceklerdi. Ancak Fetâvâ-yı Hindiyye, bu “ayrımcı” kuralların 

gayrimüslim toplulukları Müslümanlardan ayırmayı amaçladığını savunmaktadır. 

“Onları ayırt etmek için” ifadesinin en başından beri klasik dönem İslâmî hukuk 

                                                           
611 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 8. 



156 

 

metinlerinin bir parçası olduğunu söylemek gerekir. Başlangıçta bu ifade nesnel bir 

çağrışıma sahipti. Zaman geçtikçe olumsuz ve aşağılayıcı bir terminolojiye 

kaymıştır. Ebû Yûsuf, Ömer b. Abdülaziz’in ayrım kavramına aşağılayıcı bir amaç 

yükleyen ilk kişi olduğunu ileri sürer. Dolayısıyla bu normlar artık aşağılayıcı olarak 

değil toplumsal bir sınır olarak algılanıyordu. Ayrıca Fetâvâ-yı Hindiyye’deki en 

büyük bölümlerden biri olan irtidatla ilgili bölümde müellifler, bir arada yaşamayı 

sürdürmek için Müslümanların saygı göstermesi ve uyması gereken koşulları belirtir. 

Örneğin bir Müslüman bir gayrimüslimin kıyafetiyle görünürse veya bayramlarını 

gayrimüslimlere benzer bir şekilde kutlarsa sorumlu tutulacak ve mürted olarak 

kabul edilme tehlikesiyle karşı karşıya kalacaktır. Fetâvâ-yı Hindiyye’ye göre bir 

Müslüman “Bir gayrimüslimin kendine özel sembollerini takınırsa irtidat etmiş olur”. 

Böylece hem Müslümanlar hem de gayrimüslimler, iktidardaki Müslüman azınlığın 

ayrıcalıklarını korumak için devlet tarafından kullanılan sınırlamalara ve ayrımcı 

normlara tâbi tutulmuştur. O dönemdeki toplumsal norm hem Müslümanların hem de 

gayrimüslimlerin kendilerini ayırt etmeleri gerektiği yönündeydi.612 

İslâm hukukunda gayrimüslimlere yönelik daha fazla ayrımcılığın beklendiği XVII. 

yüzyıl Güney Asya’sında Fetâvâ-yı Hindiyye, grupların belirli coğrafi ve sosyal sınır 

normlarına saygı göstermesi koşuluyla Müslümanlar ve gayrimüslimler arasında 

ortak bir yaşamın mümkün olduğunu vurgulayan başka bir toplumsal yaşam anlayışı 

sunmaktadır. Burada Müslüman devletlerin yönetimi altındaki gayrimüslim tebaaya 

ilişkin yaşam konsepti, VIII. yüzyıldan X. yüzyıla kadar Irak’taki Müslüman âlimler 

tarafından ve Güney Asya’da mevcut kültürel çoğulculukla ilişkili olarak tasarlandığı 

şekliyle birarada yaşamanın hukuki normlarını dikkate almaktadır.613 

2. Müdellel Olmayıp Sadece Hükümleri Naklettiği İddiası: Fıkıh kitapları, içindeki 

hükümlerin delillerini barındırmaları açısından müdellel ve gayrimüdellel olmak 

üzere iki başlık altında incelenebilir. Serahsî’nin Mebsût’u ve Mergīnânî’nin 

Hidâye’si müdellel fıkıh kitapları arasında zikredilebilir. Fetâvâ-yı Hindiyye, 

Mültekā, Muhtâr gibi eserler ise gayrimüdellel fıkıh kitapları arasında en meşhur 

olanlarındandır. Şah Veliyyullah’ın başlattığı, mezheplerin görüşlerinin Kur’an’a ve 

Sünnet’e arz edilmesi ve sahih hadislerle amel edilmesi girişimi, daha sonraki 

                                                           
612 Khalfoui, “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of Religious 

Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”, 94. 

613  A.g.e., 95. 



157 

 

dönemlerde revaç kazanarak müdellel olmayan fıkıh kitaplarını ve sadece fakihlerin 

görüşlerini nakleden âlimleri eleştirir hâle ulaşacak bir boyut kazanmıştır. Bu tür 

çalışmaları, fakihlerin görüşlerini tabulaştıran bir anlayışın eseri olarak gören bu 

girişim; Fetâvâ-yı Hindiyye’yi de eleştirmekten geri kalmamıştır. Fetâvâ-yı Hindiyye 

ve benzeri gayrimüdellel eserler ile Hidâye ve benzeri müdellel eserlerin yazılış 

amaçlarını gözönünde bulundurmadan yapılan bu eleştiriler, iyi niyetli olarak 

değerlendirilirse de kanaatimizce isabetli değildir. Çünkü müdellel eserler, 

okuyucularına fıkhî meselelerin delillerini ve bu delillerdeki illetleri ortaya koyarak 

içtihat melekesi kazandırmayı ve konulara intikali kolaylaştırmayı hedef alırken 

gayrimüdellel eserler, önemli kaide ve fetvaların ezberlenmesini kolaylaştırmak ya 

da fetva verecek kişilere başvuru kaynağı olmak üzere kaleme alınmışlardır. Bu 

nedenle delillerin zikredilmemesi onlar için bir eksiklik değil, tersine istinsahı 

kolaylaştıracak ve böylelikle eseri yaygınlaştıracak bir avantajdır. Altı cilt olarak 

kaleme alınan Fetâvâ-yı Hindiyye müdellel hâle getirilecek olursa tahminen yirmi 

cildin üzerine çıkacak; bu da eserin çoğaltılmasını, yaygınlaştırılmasını ve 

dolayısıyla eserden istifadeyi azaltacaktır. Yapılan bu eleştiriler, haşiye ve tahkik 

çalışmalarıyla giderilebilecek bir husus olup eserin özgünlüğüne herhangi bir gölge 

düşürmemektedir. Nitekim Fetâvâ-yı Hindiyye’nin üzerine yapılan çalışmaları 

zikredeceğimiz bölümde bu tarz girişimlere şahit olacağız. 

3. Hint Alt Kıtasının Halkına Ait Olmayan Bir Dilde Yazıldığı İddiası: Fetâvâ-yı 

Hindiyye, mukaddimesinde de zikredildiği üzere kadı ve müftülerin fıkhî hükümlere 

daha rahat ulaşması ve böylece hukuk anarşisinin engellenmesi için kaleme 

alınmıştır. Dolayısıyla hedef kitlesi ilmiye sınıfı içerisinde yer alan ve Arapça bilen 

kişilerdir. Bu nedenle Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Arapça olarak kaleme alınmasının 

eleştirilecek bir yönü yoktur. Nitekim Delhi Sultanlığı döneminde de kaleme alınan 

birçok eser Arapça’dır. Çünkü dönemin ilim dili Arapça’dır.614 Ancak Farsçanın 

akademik ve resmî dil olarak popülerliğinin artmasıyla birlikte fıkıh eserlerinin yazar 

ve derleyicilerinin tutumunda bir değişiklik olmuştur.615 Fetâvâ-yı Hindiyye, birçok 

dile çevrilmek istenilmişse de tamamının tercümesi telifinden çok uzun bir zaman 

sonra gerçekleşebilmiştir. Kaleme alındığı dönemde kısmî tercümeleri ancak 

                                                           
614 İslam, “Hindistan’da Sultanlıklar Döneminde Fıkıh İlminin Gelişmesi”, 65. 

615 Hamdani, Saleem, “Development of Fiqh Literature in Indian Subcontinent During 

Sultanate & Mughal Periods”, 40. 



158 

 

yapılabilmiştir.* Halkın temel dinî bilgiye dair ihtiyaçları, Bâbürlülerin ilk 

döneminden itibaren göz ardı edilmemiş ve bu alanda bölgenin diline ait birçok eser 

kaleme alınmıştır. İlk Bâbürlü Sultanı Zahîrüddîn Bâbür Şah’ın Mübeyyen Der Fıkıh 

adlı eseri bu çalışmalar arasında zikredilebilir.616 

4. Sadece Hanefî Mezhebini Esas Aldığı İddiası: “Hint Alt Kıtasında İfta 

Faaliyetlerinin Tarihi Süreci” bölümünde izah ettiğimiz üzere İslâm’ın Hint alt 

kıtasında yayılmaya başladığı ilk dönemlerde Zâhirî, Ca‘ferî, Mâlikî ve Şâfiî 

mezheplerinin mensuplarını değişik bölgelerde görmek mümkündür. Ancak Orta 

Asya’dan gelen sûfîlerin de katkısıyla Hanefî mezhebi Hint alt kıtasında yayılmaya 

başlamış ve Bâbürlüler döneminde hâkim mezhep hâline gelmiştir. Özellikle Güney 

Hindistan’da yoğunlaşan Şâfiî Müslümanlar Hanefîlere oranla oldukça azdır. Şah 

Veliyyullah, kendi döneminde mezhepleri birleştirme faaliyetinde Hanefî ve Şâfiî’yi 

seçmesinin sebebini açıklarken bu iki mezhebin yaygınlığından bahsetmektedir. 

Gerek Gazneli gerek Delhi gerekse Bâbürlü sultanlarının Hanefî mezhebinden 

olması, bu mezhebin daha çok yaygınlaşmasına ve devlet idaresinde esas alınmasına 

sebep olmuştur.617 

Bu nedenle hanedanın ve Müslüman çoğunluğun mezhebi olan Hanefîliğin esas 

alınması, dönem itibarıyla oldukça makul görülmektedir. Ancak modernizm öncesi 

Hint alt kıtasında başlayan ve öncülüğünü Şah Veliyyullah Dihlevî’nin yaptığı sahih 

hadise tâbi olma, mezhepler arası intikal ve cem görüşü, Hint alt kıtasındaki 

geleneksel fıkıh anlayışını eleştirmiş; esas olanın delilleri araştırarak sahih olan 

rivayetlere ve bu rivayetleri esas alan müctehidlere uymak olduğunu, yine onların 

sözlerine dayandırarak ileri sürmüştür. Dolayısıyla bu anlayış sadece tahric, tercih ve 

temyiz yoluyla fıkıh faaliyetinde bulunan âlimleri ve bu usulle yazılan fıkıh 

kitaplarını eleştirmiştir.618 Ancak yukarıda da zikredildiği üzere Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin kaleme alınış amacı fıkhî konuları delillendirerek tartışmak ve 

okuyucunun fıkhî melekesini geliştirmek değil, kadı ve müftülere başvuru kaynağı 

                                                           
* Bu konuda geniş bilgi Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Tercümeleri bölümünde detaylı bir şekilde 

sunulmuştur. 

616 Aydın, “Babürlü Dönemi Çalışmalarının İlk Örneklerinden Biri Olarak Babür’ün 

Mübeyyen der Fıkh’ı”, 149. 

617 İslam, “Hindistan’da Sultanlıklar Döneminde Fıkıh İlminin Gelişmesi”, 65. 

618 Aydın, “Şah Veliyullah ed-Dehlevî ve Dehlevilik”, 2013. 



159 

 

olarak fıkıh anarşisinin engellenmesine vesile olmaktır. Bu durum eserin tek bir 

mezhebe dayanmasının eleştiri konusu olmasına engeldir. Çünkü hukuk birliği metot 

ve kaynak birliğinden beslenmektedir. Dolayısıyla birçok mezhebin delilleriyle 

beraber görüşlerinin yer aldığı bir eserin hukuk birliğini sağlamaktan ziyade bu 

konuda bir belirsizliğe sürükleyeceği ortadadır. Bunun yanı sıra bazı araştırmacılar 

tek mezhep altında toplanma çabasının genelde merkezlerde karşılık bulduğunu, 

taşrada ise başarılı olamadığını ileri sürmüşlerdir.619 

5. Âlemgîr Şah’ın Uygulamalarına Meşruiyet Kazandırmak için Kaleme Alındığı 

İddiası: Hukuk sosyolojisine dair birçok eser, hukukun fonksiyonlarını zikrederken 

siyasal gücün faaliyetlerine meşruiyet zemini oluşturmayı da saymaktadırlar. Fetâvâ-

yı Hindiyye üzerinde çalışma yapan bazı araştırmacılar, Âlemgîr Şah’ın bu eseri 

kendi icraatlarına hukuki zemin hazırlamak için kaleme aldırdığını iddia 

etmektedirler. Ancak Âlemgîr Şah’a yapılan eleştirileri incelediğimiz bölümde de 

ifade ettiğimiz gibi zaten mevcut fıkıh literatürü, Âlemgîr Şah’ın uygulamalarını 

meşrulaştırmak için yeterlidir. Çünkü Fetâvâ-yı Hindiyye’de bulunan hükümlerin 

benzerleri dağınık da olsa Fetâvâ-yı Hindiyye’nin kaynaklarında yer almakta ve fıkıh 

âlimleri tarafından bilinmektedir. Dolayısıyla Âlemgîr Şah’ın icraatlarına meşruiyet 

kazandırmak için bu denli yoğun bir çaba ve masrafla böyle bir eser kaleme 

aldırmaya ihtiyacı yoktur. Bazı araştırmacılar, Fetâvâ-yı Hindiyye’de birçok tercihin 

ve görüşün beraberce zikredilmesini Âlemgîr Şah’la ulemâ arasındaki fikir 

ayrılığının bir yansıması olarak değerlendirmişlerdir.620 Yine bu durum Sultan’ın 

farklı tercihler arasında kendine uygun olanı seçmesine engel değildir.621 

Zaferü’l-İslâm’ın Âlemgîr Şah’ın İslâm hukukunu yetersiz gördüğüne dair olan 

tespitlerinin isabetsizliği ortadadır. Çünkü bu konuda Hanefî mezhebinin her 

durumda geçerli tek görüş açısı olarak değerlendirilmemesine dair iradesi haricinde 

Sultan’ın herhangi bir ifadesi bulunmamaktadır.622 

                                                           
619  Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 4. 

620 A.g.e., 6. 

621 A.g.e., 7. 

622 A.g.e., 9. 



160 

 

Fetâvâ-yı Hindiyye, aynı zamanda Delhi Sultanlığı döneminden bu yana hükümdar 

ve ulemâ arasında değişen güç dengesini de yansıtmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



161 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN KARŞILAŞTIRILMASI 

 

5.1. Fetâvâ-yı Hindiyye’de İçtihat ve Taklit 

Birçok İslâm hukuku tarihçisi Fetâvâ-yı Hindiyye’nin kaleme alındığı dönemi taklit 

dönemi olarak kabul etse de içtihadın kapsamına dair tartışmalar bu konuyu da 

tartışmalı hâle getirmektedir. İçtihat denince ilk akla gelen, naslardan istinbat olsa da 

tahric, tercih ve temyizin de bir nevi içtihat olduğu gözden kaçırılmamalıdır. İslâm 

fukahası, takdirî suallerle ürettiği nazarî fıkıh birikimiyle kendi dönemini fazlasıyla 

aşmış olup günümüzde ortaya çıkan yeni birçok meselenin benzerlerini fıkıh 

kitaplarında görmek mümkündür. Tahriç faaliyeti de burada önemini ortaya 

koymaktadır. Tahricin tanımı ve kapsamında çeşitli tartışmaların bulunması, bu 

faaliyetin içtihat kapsamına girip girmeyeceği ve ashâb-ı tahricin hangi vasıflara 

sahip olması gerektiği hususunda fikir ayrılıklarının ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Kimileri İmâm-ı Âzam’ın talebelerinin yapmış olduğu içtihat faaliyetlerini 

bile bu kapsama dâhil ederken kimileri de içtihat sonucu elde edilen neticelerin 

benzerlerinin de aynı hükme dâhil edilmesi faaliyetini tahric olarak 

değerlendirmiştir. Dolayısıyla tahrici üç başlık altında incelemek mümkündür: 

1) Tahrîcü’l-usûl mine’l fürûʻ: Ferʻî hükümlerden kaide elde etmek. 

2) Tahrîcü’l-fürûʻ ale’l-usûl: Kaidelerden ferʻî hüküm elde etmek. 

3) Tahrîcü’l-fürûʻ ale’l-fürûʻ: Ferʻî hükümlerden ferʻî hüküm elde etmek.623 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin, bu sayılan tahric çeşitlerinden daha ziyade üçüncüsünü 

kullandığı söylenebilir. Çünkü genel olarak klasik fıkıh eserlerinden aktarım 

yapıldıktan sonra güncel konuya benzetme yapıldığına sıkça rastlanmaktadır. Bu 

durum, özellikle muamelata dair konular ile talâka dair lafızlarda net olarak 

görülmektedir. Günümüzde naslardan istinbat yoluyla içtihat etmek çokça konuşulsa 

da gerek bireysel gerekse kolektif iftâ faaliyetlerinde tahrice sıkça başvurulmaktadır. 

Gerek Din İşleri Yüksek Kurulu’nun gerekse de Hindistan Fetva Akademisi’nin 

                                                           
623 Tuncay Başoğlu, “Tahrîc”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2010), 39/420. 



162 

 

gerekçeli kararları buna örneklik teşkil edebilir.624 Yine Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

müelliflerinin yapmış olduğu tercihler, bu faaliyeti bir nevi içtihat kabul eden 

âlimlerin nazarında son derece önemlidir. Çünkü onlarca tercih sebebinin bulunduğu 

göz önünde bulundurulacak olursa Fetâvâ-yı Hindiyye’de icra edilen fıkıh 

ameliyesinin ne boyutta olduğu anlaşılabilir. Çalışmamızın vakıf kitabına dair olan 

karşılaştırmalı analiz bölümünde bu tercihlerin örf ve istihsanla ne gibi bağlantısı 

olduğu izah edilmeye çalışılacaktır. Ayrıca metinde yapılan takdim ve tehirlerin 

tercihlere delalet ettiği de göz önünde bulundurulursa tercihin ne kadar sık 

kullanıldığı anlaşılabilir. Fetâvâ-yı Hindiyye genelde kendi tercihlerini doğrudan 

ifade etmeyip yapılan tercihlerin kendi tercihiyle paralellik arz ettiğini ifade etmek 

yoluna gitmektedir. Böylece Fetâvâ-yı Hindiyye’nin kendi tercihlerini, diğer 

tercihleri de ileri sürerek tahkim ettiği düşünülebilir. Fetâvâ-yı Hindiyye zaman 

zaman bir konuda birden fazla tercihin yapıldığını nakleder ve bu tercihlerin 

hangisinin daha isabetli ve örfe uygun olduğunu ifade eder. Bu da bir nevi temyiz 

faaliyeti olarak değerlendirilebilir. Fetâvâ-yı Hindiyye incelendiğinde hem tahric 

hem tercih hem de temyize dair ibarelere rastlamak mümkündür. Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin naslardan istinbat yoluyla elde edilen hükümleri muhtevi olmadığı için 

taklit ürünü bir tasnif eseri olduğu konusundaki ön yargı; tahric, tercih ve temyizi bir 

nevi içtihat değil taklidin muhtelif yansımaları olarak değerlendirenlerin 

görüşleridir.625 Bu görüş sahiplerine göre yapılan bütün şerh ve haşiye çalışmaları 

mevcut görüşlerin değişik tarzlarda tasnif ve tevilinden ibarettir. Dolayısıyla bu 

çalışmaların içtihatla bir ilgisi yoktur. Bu konuya dair ileri sürülen tenkitleri ve 

cevapları ilgili bölümde zikredildiği için oraya havale ediyoruz.  

5.2. Kānun-ı Âlemgîrî (Fermân-ı Adalet) ve Fetâvâ-yı Hindiyye’nin 

Karşılaştırılması  

“Genel olarak belirli bir konuya dair hukuki maddeleri ortaya koyan padişah 

hükmünü ifade eden” kanunnâmelerin ilki, Osmanlılarda Fâtih Sultan Mehmed 

tarafından çıkarılmıştır. Kanunnâmelerin Moğol ve Türk kültürüne ait kanun 

                                                           
624 Mehmet Selim Aslan, “Günümüz Fıkıh Problemlerinin Çözümünde Tahrîc Yöntemi ve 

İşlevselliği = Takhrij Method and It’s Functionality in Solving Today’s Jurisprudentail 

Problems”, İslâmî Araştırmalar, C. XXV, S. 2 (2014): 109. 

625 Bilal Esen, “Hanefi Usul Eserlerinde İctihad Teorisi”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İlahiyat Anabilim Dalı, 2010), 85. 



163 

 

yazılımının İslâm şeriatıyla mezcedilen yeni bir yasama ürünü olduğu söylenebilir. 

İlhanlılar, Akkoyunlular, Memlükler gibi birçok Moğol ve Türk devleti bu tarzda 

kanunlaştırma faaliyetlerinde bulunmuşlarsa da Osmanlı kanunnâmelerine şekil ve 

içerik olarak benzeyen, Âlemgîr Şah’ın Kānun-ı Âlemgîrî diye isimlendirilen 

fermanıdır.626  

Fermân-ı Adalet diye de bilinen Kānun-ı Âlemgîrî, 1671 yılında altıncı Bâbürlü 

Sultanı Âlemgîr Şah adına Ahmedâbâd (Gucerât) eyaletinin Valisi Muhammed 

Haşim’e gönderilmiş olup otuz üç maddeyi ihtiva eden metin aşağıdaki konuları ele 

almaktadır:627 

1) Mala karşı suçlar: Hırsızlık (madde 1-4, 7), mezar soygunu (madde 5), yol kesme 

(madde 6 ve 8), kundakçılık (madde 12) ve dolandırıcılık (madde 14-17).  

2) Cana karşı suçlar: Boğarak, zehirleyerek ve suya atarak öldürme (madde 10, 18, 

24, 29), adam kaçırma (madde 19), iftira (madde 2 ve 6), kölelerin firar etmesi 

(madde 27) ve hadım etme (madde 30).  

3) Kanun ve düzene karşı suçlar: İsyan, şiddete başvurarak devlet otoritesini zaafa 

uğratma (madde 9-13 ve 25). 

4) Alkol ve diğer sarhoş edici maddelerin satışı ve kullanımını içeren yasaklar: 

Kumar (madde 20), alkol ve diğer sarhoş edici maddelerin satışı ve kullanımı (madde 

21-23). 

 5) Yargılama usulüyle ilgili konular: Usule ilişkin konular (madde 28, 32, 33). 

Fermân-ı Adalet’in hadd/taʻzîr ve şeriat/siyaset terimlerini paralel terimler olarak 

kullandığını belirtmek gerekir. İslâm hukuku zina, hırsızlık, yol kesicilik, kazf (zina 

isnadı) ve şurbu’l-hamr (içki içmek) gibi bazı temel suçlara cezalar öngörse de 

birçok suçun cezasını ulü’l-emre havale etmektedir. Taʻzîr cezaları denilen bu 

yaptırımlar, hâkimin suratını ekşitmesinden idama kadar gidebilen bir dizi cezayı 

öngörebilmektedir. Bu cezalar tespit edilirken hem suçlunun toplumdaki yeri hem de 

işlediği kabahatin büyüklüğü etkili olmaktadır. Başlangıçta tamamen hâkimin 

iradesine bırakılan bu cezalar daha sonra kanunnâmelerle tespit edilir hâle 

                                                           
626 İnalcık, “Kanunnâme”, 333. 

627 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 9. 



164 

 

gelmiştir.628 Fermân-ı Adalet diye bilinen Kānun-ı Âlemgîrî de bunlar arasında 

zikredilebilir.629 

Kānun-ı Âlemgîrî düzenlenirken hadd cezalarının yanı sıra taʻzîr cezaları da söz 

konusu edilmiştir. Ferman daha sık olarak ya şeriatın gerektirdiği şekilde bir delil ya 

da genel anlamda hukuki bir delil anlamına gelen sübut-ı şerʻî terimini kullanır. Bu 

terim şu suçlarla ilgili olarak kullanılmıştır: hırsızlık, yol kesme, cinayet ve 

dolandırıcılık. Kullanım, esas olarak suçun işlendiğinin ispatına atıfta bulunmakla 

birlikte mülkiyetin ispatı ve tazminatın ispatı gibi diğer hususları da ifade etmektedir. 

Bu kullanım, sübut-ı şerʻî teriminin kısıtlayıcı anlamda yani ispatın belirli bir 

mezhebe göre yapılması gerektiği anlamında kullanılmadığını gösterir. Aksine genel 

anlamda hukuki bir delili ifade eder. Bu da dört Sünnî mezhepten herhangi birisine 

dayanabilmektedir.630 

Dolayısıyla siyaset terimi, devletin ve toplumun yararına olacak şekilde bir suçla 

başa çıkmanın genel bir anlamını ifade etmektedir. Terimin, Ferman’daki kullanımı, 

Bâbür döneminde siyasetin mezhepten bağımsız bir İslâm hukuku ilkesi olduğu 

yönündedir. Hatta belirli suçlar için kararlaştırılan cezalara ilişkin, herhangi bir 

mezhebin esas alınmadığı görülmektedir. Mesela hırsızlık söz konusu olduğunda 

Ferman, bu noktada Fetâvâ-yı Hindiyye’de bildirilen Hanefî mezhebine ait görüşleri 

ne takip eder ne de dikkate alır. Ferman, suçun hadd usulüne göre tespit edilmesinin 

ardından hırsızın tövbe edene kadar hapse gönderilmesini tavsiye etmektedir. Öte 

yandan Fetâvâ-yı Hindiyye’ye göre hırsızlığın yasal olarak kanıtlanmasının ardından 

hırsızın bir elinin kesilmesi zorunluluktur. Kadı, hırsızlık suçu için itirafla 

kanıtlanması durumunda daha yumuşak bir bakış açısı benimsemekte ancak delille 

kanıtlanması durumunda bunu yapmamaktadır. Fetâvâ-yı Hindiyye, zanlının başka 

durumlarda da hırsızlık yaptığı bilinmesine rağmen hırsızlığın kanıtlanamaması 

durumunda zanlının taʻzîr cezası olarak hapse atılmasını tavsiye etmektedir. Ferman, 

hırsızlığın tekrarlanması ve hapis cezasının suçluyu hırsızlık yapmaktan 

caydıramaması durumunda ölüm cezası verilmesini öngörmektedir. Fetâvâ-yı 

                                                           
628 Esra Yakut, “Tanzimat Dönemi’ne Kadar Osmanlı Hukuku’nda Taziri Gerektiren Suçlar 

ve Cezaları”, Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları, S. 2 (Güz 2006): 27. 

629 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 9. 

630 A.g.e., 9. 



165 

 

Hindiyye, önceki iki cezada suçlunun bir eli ve ayağı zaten kesilmişken üçüncü kez 

hırsızlık yapılması durumunda hapis cezası verilmesini tavsiye etmektedir. Fetâvâ-yı 

Hindiyye, bu durumda devletin suçluyu siyaseten ölüm cezasına çarptırmasına da izin 

vermektedir. Ferman’da ceza olarak ellerin kesilmesinden bahsedilmediğini 

belirtmek önemlidir. Taʻzîr ve hapis cezalarına ilaveten siyaset cezası olarak idamı 

öngörmektedir. Fetâvâ-yı Hindiyye ve Ferman iki noktada hemfikirdir: Hırsızlık 

davalarında birincisi, ölüm cezasına siyaset ilkesine göre izin verilir; ikincisi, siyaset 

bağımsız bir ilkedir.631 

Yine Hanefî mezhebinin görüşüne göre mezar hırsızına (nebbaş) hırsız muamelesi 

yapılmaz çünkü mezardaki mal kimseye ait değildir, hele mezardaki ölüye hiç 

değildir. Hanefî mezhebi açıkça mezar soyguncularının ellerinin kesilmesini 

öngörmemektedir. Öte yandan Ferman, vilayet valisi ve yargı görevlilerinin oy 

birliğiyle bu karara varmaları hâlinde el kesme cezasını siyaseten öngörebilmektedir. 

Ferman’ın Hanefî mezhebinde tavsiye edilen cezaları başka durumlarda da siyaset 

gerekçesiyle tercih etmediğini görüyoruz. Örneğin yol kesme söz konusu olduğunda 

suçları şeriata göre sabit olsa bile vilayetin valisi ve yargı görevlileri onları ölüm 

cezasına çarptırmamaya ve bunun yerine siyaset ilkesine göre cezalandırmaya karar 

verebilir. Benzer şekilde bir kişi, birisini boğarak öldürürse Fetâvâ-yı Hindiyye böyle 

bir kişi için ölüm cezasını öngörmez. Hanefî mezhebine göre cinayet özel bir suçtur 

ve devlet yalnızca mağdur tarafın talebi üzerine harekete geçer. Bununla birlikte bu 

suçu tekrar tekrar işleyen bir kişi söz konusu olduğunda Fetâvâ-yı Hindiyye siyaset 

gerekçesiyle ölüm cezasına izin vermektedir. Ferman, bu suçu işleyen kişi için ilk 

seferinde hapis, mutat suçlu için ise basit siyaset cezası öngörmekte ancak ölümden 

özellikle bahsetmemektedir. Bu durum Batılılar tarafından hukuk boşluğu olarak 

değerlendirilmiştir. Thomas Roe gibi bazı yabancı seyyahların bu durumu yazılı bir 

hukukun bulunmadığı şeklinde yorumladığını görüyoruz. Bu durum sömürge 

döneminde ceza hukuku ve medeni hukuk arasında bir ayrıma da yol açmıştır. 

İngilizler, Bâbürlü ceza hukukunu ve Hanefî fıkhını suçları kontrol etmek için fazla 

yumuşak bulmuştur. İngilizler, Hanefî mezhebinin uygulanmasını ahval-i şahsiyeyle 

sınırlandırırken ceza hukukunu devlet mevzuatına tâbi kılmıştır.632 

                                                           
631 A.g.e., 10. 

632 A.g.e., 11. 



166 

 

İngilizler, yapmış oldukları bu uygulamaya meşruiyet kazandırmaya çalışırken şöyle 

bir söylem içinde bulunmuşlardır:  

İslâm’ın kutsal kitabı, Hıristiyanların Müslümanlara putperestlerden daha yakın 

olduğunu ifade etmiştir. Başta Bâbürlüler olmak üzere birçok Müslüman Moğol ve 

Türk devleti, Cengiz Yasalarını kamu hukukunda uygulamakta herhangi bir beis 

görmemişlerdir. Öyle ise evleviyetle Anglo-Sakson kamu hukukunun uygulanmasında 

da bir sakınca görmemeleri iktiza eder.  

Ancak bu iddia hukuk tarihi araştırmacılarının kolaylıkla üstesinden geleceği basit 

bir akıl yanılsamasını içermektedir. Çünkü Cengiz Yasaları çok dar kapsamlı ve 

iptidai kurallar iken633 Anglo-Sakson kamu hukuku ise hayatın kılcal damarlarına 

kadar işleyen bir yapıyı barındırmaktadır.634 Buradaki karşılaştırma kıyastan 

vârestedir. Bu konuda yapılan bir diğer eleştiri de Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telifinde 

Hanefî mezhebinin fetvaya medar olan görüşlerini bir araya getirtip, müftü ve 

hâkimlerin bunu temel alarak karar vermelerini istemesine rağmen Âlemgîr Şah’ın 

başta Kānun-ı Âlemgîrî olmak üzere birçok fermanında Hanefî mezhebinin 

görüşlerini terk etmesidir.635 

Fetâvâ-yı Hindiyye ile Kānun-ı Âlemgîrî’nin yazılış tarihi, metodu ve mutabakatı 

konusu hayli önemli bir problemdir. Bu konuda ciddi tetkikler yapılmıştır. Netice 

olarak Kānun-ı Âlemgîrî’nin büyük bir kısmının daha önce kaleme alındığı, bu 

nedenle Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telifinden sonra kaleme alınan kısımda mutabakatın 

var olduğu, diğer kısımlarda ise farklılıkların bulunduğu anlaşılmaktadır. Bir de 

Kānun-ı Âlemgîrî’nin siyasi nizamı muhafazayı, Fetâvâ’nın ise Hanefî mezhebinin 

temel kaynaklarını esas aldığını söyleyebiliriz. Hırsızlık cezasının tespitinde 

mutabık, infazında ise gayrimutabık oldukları, karşılaştırma sonucu net olarak ortaya 

çıkmaktadır. Ancak Fetâvâ suçun çok kez tekrarında Kānun-ı Âlemgîrî’yle aynı 

infazı tercih etmektedir. Bu konuda da Hanefî mezhebinin temel doktrininden 

                                                           
633 Bkz. Esra Konuksever, “Cengiz Han Yasalarının Dayandığı Tarihi Temeller ve Etkileri”, 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Ana Bilim Dalı 

Ortaçağ Tarihi Programı, Yüksek Lisans Tezi, Danışman Prof. Dr. Ahmet Taşağıl, s.40. 

634 Bkz. Nazmiye Güveyi, “Anglo - Sakson Hukuk Sistemi ve Kara Avrupası Hukuk Sistemi 

Boyutuyla Ekonomik İdare Hukuku Üzerine Bazı Düşünceler”, Gazi Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, C. XXI, Y. 2017, S. 1, s.100. 

635 Bayur, “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”, 11. 



167 

 

uzaklaşmaktadır.636 İslâm hukukçuları haddizatında ulü’l-emrin tercih ettiği 

mezhebin ve görüşün reaya üzerinde etkin olduğunu esas almışlardır. Âlemgîr Şah’ın 

yapmış olduğu kanunlaştırma faaliyetlerinin benzerlerinden biri de yüzyıllar 

öncesinde İmparator Justinianus tarafından yapılmıştır. Ancak Justinianus’tan farklı 

olarak, Âlemgîr Şah Ehl-i Sünnet’in dört mezhebi çerçevesi içerisinde kalmış, kutsal 

kanunları suistimal edecek bir girişimde bulunmamıştır.637 

5.3. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Vakıf Kitabının İncelenmesi  

Vakıf; sosyal adaletin sağlanmasına vesile olan kurumlar arasında yer alması 

açısından sosyolojinin, mali işlemlerin yürütüldüğü ve akarların yönetildiği bir 

girişim olması açısından işletmeciliğin ve mülkiyetin nakline ait bir akit olduğu için 

fıkhın ilgi alanına girmektedir. Yani vakıf hem içtimaî hem iktisadî hem de hukuki 

bir kurumdur. Çalışmanın bu bölümünde vakıf bahsinin ehemmiyet arz eden 

konularından seçilen on dört mesele Fetâvâ-yı Hindiyye bağlamında incelenecektir. 

Ancak Fetâvâ-yı Hindiyye’nin esas ve şekil açısından, kendinden önceki ve sonraki 

Hanefî fıkıh eserleriyle benzeştiği ve farklılaştığı yerleri gösterip orijinalitesini 

ortaya koymak için kendisinden önce ve kendinden sonra üçer, toplamda altı kitapla 

karşılaştırmalı analizi yapılacaktır. Hem meselelerin seçiminde hem de karşılaştırma 

yapılacak kitapların tercihinde birçok amaç güdülmüş olup zamanı geldikçe bunlara 

değinilecektir. Vakıf kurumuna bakış, toplumların insana ve metaya vermiş olduğu 

değeri yansıttığı için zaman, mekân ve kültür farklılıklarının izlerini sürmenin en 

kolay yolu, sosyal tarihe dair eserlerin ve vakıf kanunlarını ihtiva eden eserlerin 

incelenmesidir. Bizim araştırmamızda Fetâvâ-yı Hindiyye’yle karşılaştıracağımız 

Hidâye, Mültekā ve Mültekā’nın şerhi olan Mecmau’l-Enhur, eserin telifinden önceki 

yakın ve uzak geçmişi yansıtması açısından ve bir de doğu ve batıdaki Türk-İslâm 

devletlerinin klasik dönemdeki vakıf anlayışlarının ipuçlarını vermesi nedeniyle son 

derece önemli üç eserdir. Fetâvâ-yı Hindiyye’den sonra kaleme alınan ve modern 

dönemin hemen öncesinde yazılmasına rağmen klasik döneme asıl ve şekil açısından 

uygunluk arz eden Reddü’l-Muhtâr ve vakıf alanında kanunlaştırma çabalarının ilk 

örneği olarak bilinen Ömer Hilmi Efendi’nin Vakıf Risalesi, Tanzimat ve Meşrutiyet 

                                                           
636 Masud, “Religion and State in Late Mughal India: The Official Status of the Fatawa 

Alamgiri”, 42. 

637 Ahmet, “el-Fetâvâ el-Âlemgîriyye Takvîmü Eseri’l-Fetâvâ İlmiyyen ve Mukârenetüha bi 

Ameli Cüstinyan fi’l-Kavânîni’r-Rûmâniyye”, 77. 



168 

 

dönemleri vakıf anlayışını yansıtması açısından son derece önemlidir. Ahmet 

Akgündüz’ün vakfa dair İslam ve Osmanlı Uygulamasında Vakıf Müessesesi adıyla 

kitaplaştırılan doktora tezi, bu alana dair hemen hemen bütün çalışmaların gözden 

geçirilmesiyle hazırlandığı için tarihsel süreçte hem karşılaştırdığımız eserlerin hem 

de Fetâvâ-yı Hindiyye’nin hukuksal boyutunu vakıf üzerinden yorumlaması 

açısından son derece kıymetli bir ilmî çabadır. Araştırmamızda öncelikle seçilen 

konularla ilgili bazı ıstılahların açıklaması yapılacak, ardından da mezkûr eserlerin 

konularla ilgili görüşleri nakledilerek bilimsel analizler yapılmaya çalışılacaktır.     

5.3.1. İlgili Bazı Vakıf Istılahları 

a) Vakf: “Bir mülkün menfaatini halka tahsis edip aynını Allah Teâlâ’nın mülkü 

hükmünde olmak üzere temlik, temellükten sonsuza dek menetmektedir. İmâm-ı 

Âzam’a göre şöyle tarif edilir: “Bir mülkün aynının, sahibinin mülkü hükmünde 

kalmak üzere menfaatinin bir cihete tasadduk edilmesidir. Vakıf kuran zata ‘vâkıf’, 

vakfedilen şeye ‘mevkuf’, ‘mahall-i vakıf’; vakıf lehdarına ‘mevkufun-aleyh’, 

‘meşrutun-leh’, ‘mesârif-i vakıf’,‘mürtezika’ veya ‘ehl-i vakıf’ denir.”638 

2) Mütevelli: “Vakıfların idaresinden sorumlu olan vakıf görevlilerine denir ve ulü’l 

emrin bunlar üzerinde nezaret hakkı mevcuttur. Bu nezaret hakkını kadılar 

vasıtasıyla kullanır. Mütevelli, vakfiye şartları mucibince umûr ve mesâlih-i vakfı 

idare ve rü’yet etmek için tayin olunmuş olan kimsedir. Mütevelliye mütekellim alel-

vakf dahi denilir. Vakfın umûr ve mesâlihini ahkâm-ı şerʻiyye şera’it-i vakfiye 

dairesinde idare etmek üzere tayin olunan kimsedir ki iki kısma ayrılır. Birisi 

meşrutiyet vechile mütevellidir ki mütevelli olması vakfın şartı iktizasındandır. 

Diğeri meşrutiyet vechile olmayan mütevellidir ki tevliyeti münhal bulunan bir vakfa 

meşrutun-lehi bulunmadığı cihetle hâkim tarafından tayin edilen mütevellidir. 

Mütevelliye mütekellim alel-vakf da denir.”639 

3) Galle: “Gelir, ürün, varidat anlamlarına gelir.”640 

4) Müşâ: “İfraz edilmiş olmanın mukabili, eski hukukumuzun tabiriyle ‘müşâ’ 

olmadır. Müşâ mal, taksim edilmemiş, şâyiʻ hisseli ortak mallara denir.”641 

                                                           
638 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 474. 

639 Akgündüz, Osmanlı Tarih ve Hukuk Istılahları Kamusu, 923. 

640 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 118. 



169 

 

5) İstibdâl: Sözlükte “‘değiştirmek, yerine başka bir şey almak’ anlamına 

gelen istibdâl, vakıf hukukunda bir vakıf malının mülk olan diğer bir malla 

değiştirilmesini ifade eder. İstibdâl sebebiyle vakıf malı mülk, mülk malı ise vakıf 

hâline gelir. Benzer bir terim olan ibdâl ise ‘yerine başka bir vakıf malı, satın 

alabilmek için bir vakıf malı satmak’” demektir.642 

6) Hayrat: “Halkın ibadet, yemek, su, tedavi, tahsil vb. türünden ihtiyaçlarını bir 

karşılık ödemeksizin karşılamaları üzere kurulan hayır müesseseleridir.”643 

7) Akar: “Kiraya verilip gelir getiren taşınmaz” demektir.644 

5.3.2. Vakfın Tarifi 

Fetâvâ-yı Hindiyye, vakfın biri İmâm-ı Âzam’a, diğeri İmâmeyn’e (İmam Ebû Yûsuf 

ve İmam Muhammed) ait iki tarifini yapmıştır. Bunlardan İmâmeyn’in tarifini tercih 

etmiştir. İmâm-ı Âzam’ın tarifi şöyledir: “Bir mülkün aynı, sahibinin mülkünde 

kalmak üzere bu şeyin menfaatini fakirlere tasadduk etmek veya hayır vecihlerinden 

biri ile bırakmak için bu şeyi tutmak, hapsetmek.” demektir. İmâmeyn’in tarifi ise: 

“Bir şeyin mülkiyeti Allah Teâlâ’nın mülkü hükmünde olmak üzere o şeyin 

menfaatini kullara tahsis etmek demektir ki lazımdır, satılamaz, bağışlanamaz ve ona 

vâris olunamaz.” şeklindedir.645 

Hidâye’nin sahibi, her iki maruf tarifi zikrettikten sonra bunların her ikisinin de vakıf 

kelimesinin tarifine uygun olduğunu söyler; ardından her iki tarifin unsurlarını 

ispatlayan delilleri arz eder ve tarifin kabul edildiği takdirde bağlayıcı olup 

olmayacağını ve bu durumun nelere sebebiyet vereceğini zikreder. Diğer mukayese 

yaptığımız eserlerde ve Fetâvâ-yı Hindiyye’de açıkça zikredilmeyen İmâm-ı 

Âzam’ın vakfın caiz olmadığına dair görüşünü naklettikten sonra bu görüşün sahih 

olmadığını söyler ve tercihini delillere dayanarak İmâmeyn’den yana kullandığını 

bildirir.646 

                                                                                                                                                         
641 Akgündüz, Osmanlı Tarih ve Hukuk Istılahları Kamusu, 198. 

642 Ahmet Akgündüz, “İstibdâl”, DİA, (İstanbul: TDV Yay., 2001), 23/319.  

643 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 147. 

644 Akgündüz, Osmanlı Tarih ve Hukuk Istılahları Kamusu, 923. 

645 el-Fetâva’l-Hindiyye, (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000), 2/357. 

646 Şeyhü’l-İslâm Burhâneddin Ebi’l-Hasan b. Ebûbekir ibni Abdilcelîl Rişdânî el-Mergīnânî, 

el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî. C. 2, (Kâhire: Dârü’l-Hadis, 2008), 21. 



170 

 

Tariflerden her ikisi de Halebî tarafından iktibas edilmekle birlikte Mecmau’l-Enhur 

müellifi; fetvada İmâmeyn’in, kazâda ise İmâm-ı Âzam’ın görüşünün alındığını, 

esasen İmâmeyn’in görüşünün mezhepte sahih görüş olarak kabul edilmekle birlikte 

vakıfların korunması için kazâda İmâm-ı Âzam’ın görüşünün tatbik edilerek tescil 

yoluna gidildiğini ifade etmektedir.647 

İbn-i Âbidîn de Fetâvâ-yı Hindiyye’nin nakletmiş olduğu tarifleri zikreder ve aynı 

tercihte bulunur.648 

Bu konuda İmâm-ı Âzam’ın tarifi üzerinde öncelikle duran Akgündüz, yapılan bütün 

itirazlara verilen cevapları da giderecek şekilde onun görüşünü yeniden ortaya 

koymaya çalışmıştır: “Vakıf, mülk olan bir aynı, vakfedenin mülkünde hapsetmek ve 

menfaatlerini (gelirini) fakirlere veya diğer hayır yollarına (İbni Kemâl’in ifadesi ile 

vâkıfın dilediği yere) tasadduk etmekten ibarettir.” Ayrıca Akgündüz; bu tarifin 

İmâm-ı Âzam’a değil onun görüşlerini daha sonra kaleme alan takipçilerine ait 

olduğunu, bu tarifi onun konuyla ilgili görüşlerinden mülhem olarak ortaya 

koyduklarını düşünmektedir. İmâmeyn’in görüşünün Osmanlı vakıf anlayışının 

temellerini oluşturduğunu ifade eden Akgündüz, özellikle Tanzimat sonrası yazılan 

vakfa dair bütün eserlerde istisnasız bu görüşün alındığını ve konunun, İslâm 

hukukunda tüzel kişilik anlayışının gelişmesine önemli katkıda bulunduğunu ifade 

etmektedir.649 

5.3.3. Vakfın Rüknü 

Fetâvâ-yı Hindiyye vakfın rüknünü kısaca “Vakfa delalet eden hususi lafızlardır,” 

şeklinde ifade etmiştir. Bu konuyu “kendisi ile vakıf tamam olup olmayan lafızlar” 

bahsinde detaylı bir şekilde açıklamıştır.650 

Hidâye’nin yazarı, vakfın rüknünü müstakil bir başlık altında incelemeyip diğer 

klasik dönem Hanefî eserleri gibi vakfa dair lafızları, geçerli olup olmaması ve 

kapsamasının boyutları açısından değerlendirmiştir.651 

                                                           
647 Abdurrahman b. Muhammed, Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur, C. 1, (İstanbul: 

Eda Neşriyat, t.y.), 739. 

648 Muhammed Emin İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhi Tenvîri’l-

Ebsâr, (Mısır: Şirketü Matbaati Mustafa el-Babi el-Halebi, 1966), C. 4, 340. 

649 Ahmet Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 3. bs., 

(İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, 2013), 92. 

650 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/360. 



171 

 

Halebî, vakfın rüknüyle ilgili herhangi bir bahis açmayıp vakfa delalet eden lafızları 

muhtelif yerlerde zikretmekle yetinmiştir. Fakat vakfiyede dahi sadece kitâbetin 

yetmeyeceği, ittifakla lafızların da ikrar edilmesi gerektiğini Mecmau’l-Enhur’da 

bildirmektedir.652 

İbn Âbidîn, vakfın rüknünü aynı şekilde tarif ettikten sonra bu konuyla alakalı 

Bahr’da yirmi altı temel lafız bulunduğunu beyan etmiştir. Vakıf bahsinin muhtelif 

yerlerinde yeri geldikçe zikredilmiştir.653 

Ömer Hilmi Efendi İthâfu’l-Ahlâf fî Ahkâmi’l-Evkāf adlı eserinin 43 ve 44. 

meselelerinde vakfın rüknüne dair şunları zikretmiştir:  

43. Mes’ele: 

Vakfın in’ikādı; vakfın hükmünü kābil olan mahalle muzâf olarak rükn-i vakfın 

ehlinden sudûr etmesine tevakkuf eder. 

44. Mes’ele: 

Vakfın rüknü; “Malımı vakfettim” veyahut “Sadaka-i müebbede ile sadaka ettim”, 

gibi inşâ-i vakfa delâlet eden sözlerdir.654 

Akgündüz, Hanefîlerin bu konuda ittifak üzere olduğunu ifade ettikten sonra Ali 

Haydar Efendi hariç bu duruma farklı bir mezhep anlayışıyla yaklaşan başka bir 

Osmanlı âlimi olmadığını söylemektedir. Ayrıca Akgündüz sadece Osmanlı 

uygulamasında değil, diğer mezheplerin hâkim olduğu bölgelerde de Hanefî 

mezhebinin genel olarak esas alındığını ifade etmektedir.655 

5.3.4. Vakfın Sebebi 

Fetâvâ-yı Hindiyye’de vakfın sebebi kısaca “Allah Teâlâ’nın rızasına yakınlaşmayı 

taleptir.” şeklinde ifade edilmiştir.656 

                                                                                                                                                         
651 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 21. 

652 Muhammed, Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur, 739. 

653 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhi Tenvîri’l-Ebsâr, 4/343. 

654 Münir Yaşar Kaya, “Ömer Hilmi Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fi Ahkâmi’l-Evkâf İsimli 

Eseri”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri Anadalı, İslâm Hukuku Bilim Dalı, 2011), 51. 

655 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 112. 

656 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/361. 



172 

 

Mergīnânî, Hidâye’de vakıf bahsinde sebebe dair herhangi bir başlık açmamakla 

beraber vakıf cihetinin te’bidini (ebedîleştirilmesini) izah ederken Ebû Yûsuf’tan 

naklen vakfın sebebinin Allah’a yaklaşmak olduğunu zikretmektedir.657 

Halebî, vakfın sebebi başlığı altında herhangi bir açıklama yapmamıştır. 

İbn-i Âbidîn, “Vakfın sebebi; dünyada insanlara ihsan ve ikramı, ahirette sevabı irade 

ve kastetmektedir,” şeklinde ifade ederek vakfın dünyevî boyutunu ve 

gayrimüslimlerin yapmış olduğu vakıfların geçerliliğini ayrıca belirtmektedir.658 

Vakfın sebebi, Akgündüz tarafından gayeyle alakalı şartlar başlığı altında incelenmiş 

olup bu konuda yapılan tartışmalar ve tarihî süreçleri değişik bağlamlarda ele 

alınmıştır. Doğrudan ve dolaylı olarak Allah (c.c.) rızasına ulaşma kavramı 

anlatılmaya çalışılmış ve bu bağlamda gayrimüslim ve aile vakıfları vb. tartışmaya 

açık konular açıklanmıştır.659 

5.3.5. Vakfın Hükmü 

Fetâvâ-yı Hindiyye’de vakfın hükmü İmâm-ı Âzam’ın ve İmâmeyn’in görüşlerine 

göre iki başlıkta incelenmiştir. İmâmeyn’e göre vakfın hükmü “Vakfedilen şeyin, 

vakfeden şahsın mülkiyetinden çıkıp Allah Teâlâ’nın mülkü yerine geçmesidir”. 

İmâm-ı Âzam’a göre ise vakfeden şahsın mülkünün kendi zimmetinde kalmasıdır. 

Ancak vakfeden, malının üçte biri ya da daha azını vasiyet etmek suretiyle öldükten 

sonra terekesinin bir kısmını sadaka olarak hayır yoluna hapsedebilir ya da sicillâta 

kaydettirmekle mülkiyetini devredebilir. Fetâvâ-yı Hindiyye bu konuda Serahsî’nin 

görüşünü nakletmek suretiyle vasiyet yolunun daha uygun olacağına, böylece 

ihtilafın ortadan kalkacağına işaret etmiştir.660 

Mergīnânî, Hidâye’de Hanefî imamlarının yanı sıra İmâm-ı Şâfiî’nin de görüşünü 

zikrettikten sonra İmâmeyn’in görüşünün deliller tarafından desteklenen ve tercihe 

şayan görüş olduğunu ifade eder ve mülkiyet intikali meselesini köle âzadı 

                                                           
657 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 21. 

658 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhi Tenvîri’l-Ebsâr, 4/343. 

659 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 237. 

660 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/363. 



173 

 

meselesine benzeterek, bir mülkiyetten çıkanın başka bir mülkiyete girmesinin her 

zaman gerekli olmayacağını ifade eder.661 

Mültekā, bu konudaki her iki görüşü de zikreder. Mecmau’l-Enhur ise vakfın 

tarifinde de nakledildiği üzere fetvada İmâmeyn’in bağlayıcılık görüşünü kabul etse 

de vakfın devamının ancak İmâm-ı Âzam’ın görüşündeki kadıya tescil suretiyle 

gerçekleşebileceğini ifade etmiş ve kazâ da bunun tatbikinin gerçekleşmesi üzerine 

vâki olmuştur.662 

İbn-i Âbidîn, Fetâvâ-yı Hindiyye’nin tercihine mutabakat etmekte; “Fetva 

İmâmeyn’in vakfın lüzumuna dair olan kavilleri üzerinedir. Fethu’l-Kadîr’de ‘Bütün 

âlimler vakfın lüzumunu tercih etmişlerdir. Çünkü hadis-i şerifler ve eserler bunu 

teyit etmektedir. Sahabenin, tâbiûnun ve bunlardan sonra gelenlerin amelleri de 

bunun üzerinedir.’ diye zikredilmiştir.”663 cümleleriyle görüşünü belirtmektedir. 

Ömer Hilmi Efendi, eserinin 50. meselesinde vakfın hükmüne dair şunları 

zikretmiştir: 

50. Mes’ele: 

Vakfın hükmü, mal-ı mevkufun aynı mahbûs ve menfaati ibâdullâha ait olmaktır.664 

Akgündüz, Osmanlı müftü ve kadılarının genelde vakfın hükmü konusunda 

İmâmeyn ile İmâm-ı Âzam’ın görüşlerini mezcettiklerini ifade ettikten sonra bazı 

örnek şeyhülislam fetvaları da zikrederek esasen İmâm-ı Âzam’ın kadıya tescil 

şartını esas aldıklarını söylemektedir. Bunun da sebebini vakfın kuruluşunu sağlama 

almak ve özellikle Karahanlı ulemâsının görüşlerine mutabakat olarak açıklamaya 

çalışmıştır.665 

5.3.6. Vakfın Şartları 

Fetâvâ-yı Hindiyye vakfın şartlarını on üç maddede ifade etmiştir. Şartlar özetle 

şöyledir:  

                                                           
661 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 22. 

662 Muhammed, Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur,739. 

663 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhi Tenvîri’l-Ebsâr, 4/342. 

664 Kaya, “Ömer Hilmi Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fi Ahkâmi’l-Evkâf İsimli Eseri”, 52. 

665 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 154. 



174 

 

Akıl, büluğ, hürriyet, zatında yakınlık bulunmak, vakfedenin tam mülkiyet sahibi 

olması, tasarruftan menedilmiş olmamak, vakfedenin cahil olmaması, vakfın muallak 

bir şeye bağlı olmaması, vakfın satılmasını ve gelirinin bedelinin kendisinin 

ihtiyacına harcanmasını şart koşmaması, muhayyerlik şartının bulunmaması, vakfın 

daimî olması, vakfın gelirinin devamlı olarak bir yere tevcih edilmesi, vakfedilen ev 

ya da akarın sabit bir yerinin bulunması.666 

Hidâye sahibi, vakfın şartlarını belli bir başlık altında zikretmeyip vâkıfa, mevkufa 

ve mevkufun-aleyhe dair şartları bölüm içerisinde yeri geldikçe zikretmiş fakat akıl, 

büluğ ve benzeri vakfa dair şartları usul kitaplarının teklif bölümüne zımnen havale 

etmiştir.667 

Halebî, vakfın, mevkufun, mevkufun-aleyhin şartlarını Fetâvâ-yı Hindiyye gibi tek 

bir başlık altında incelememiş; ayrı ayrı başlıklar açmamış fakat kazuistik bir 

çerçevede metnin içinde şartları teker teker zikretmiştir. Ancak akıl, büluğ ve temyiz 

gibi doğrudan vakfı ilgilendirmeyip akitle ilgili genel şartları bu bölümde 

zikretmemiştir. İbn Âbidîn, vakfın şartlarını biri hariç doğrudan ya da dolaylı olarak 

zikretmektedir. Zikredilmeyen madde, “vakfedilen ev ya da akarın sabit bir yerinin 

bulunması” maddesidir. Bunun zikredilmemesinin nedeni, haşiye sahibinin (İbn 

Âbidîn) yaşadığı beldenin örfünde böyle bir eğilimin olmaması olabilir. Ayrıca 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin açıkça zikrettiği akıl ve büluğ şartı, mükellefiyet başlığı 

altında zikredilmiştir. Yine İbn Âbidîn’de sefeh ayrıca zikredilmiş olup büluğun 

gerçekleşmesiyle çoğu zaman kendisinin yaşadığı coğrafyada rüşdün 

gerçekleşemediği anlaşılabilir. Bir de İbn Âbidîn, “zatında yakınlık bulunmak” 

şartını haşiyesinde mürtedin vakfı konusunda detaylı olarak izah etmek suretiyle 

zımnen işaret edip açıklamış oluyor.668 

Akgündüz vakfın şartlarını “Vakıf muamelesinin sıhhat şartları ve vakıfların 

vakfiyelerinde beyan ettikleri şartlar” başlığı altında yer alan üç alt başlıkta 

incelemiştir. Bu başlıklar: 1- Vâkıfın şartları, 2- Mevkufun şartları, 3- Mevkufun-

aleyh şartlarıdır. Bu başlıkların altında Fetâvâ-yı Hindiyye’nin ve Reddü’l-Muhtâr’ın 

                                                           
666 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/371. 

667 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 23. 

668 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr, 4/353. 



175 

 

ileri sürdüğü şartlar farklı bir bakış açısıyla aynen zikredilmiştir. Ayrıca Osmanlı 

uygulamasında bu şartların gözetildiği ifade edilmiştir.669 

5.3.7. Vakf-ı Müşânın Hükmü 

Fetâvâ-yı Hindiyye, hisselerinin bölünmesinin mümkün olmadığı malların ittifakla 

vakfedilmesinin caiz olduğunu naklettikten sonra hamam vakfını örnek gösterir ve 

bu tür yerlerin esasen menfaatinden faydalanılan yerler olduğuna işaret eder. Nitekim 

kira gibi menfaatlerin taksimatında herhangi bir nizaya yer yoktur. Ancak Fetâvâ-yı 

Hindiyye, hisseleri bölünme ihtimali olan malların henüz nizaya yol açma ihtimali 

olan taksimat yapılmadan vakfedilmesinin caiz olmadığını İmam Muhammed ve 

Buhara ulemâsından nakledip fetvanın da bu görüş üzere olduğunu söyledikten sonra 

müteahhirîn ulemâsının Ebû Yûsuf’un aksi yöndeki görüşüne tâbi, tercih edilen 

görüşün de bu olduğunu ifade etmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye, nizayı ortadan kaldıracak 

hâkimin tescil ve taksimi gibi durumlarda genel olarak vakfın geçerli olduğunu 

öngörmektedir.670 

Hidâye’nin yazarı, Fetâvâ-yı Hindiyye’deki konuya dair görüşlerin benzerini 

zikrettikten sonra bu tartışmanın sebebini teşkil eden vakfın tesliminin şart olup 

olmadığı meselesine işaret eder ve buradaki tartışmaların asıl nedeninin vakfın 

bağlayıcılığına dair şartlardan kaynaklandığını ortaya koyar. Yukarıda izah edildiği 

gibi bağlayıcılık konusunda İmam Muhammed’in görüşünü esas aldığı için bu 

konuda da İmam Muhammed’in içtihadına tâbi olur.671 

Halebî, vakf-ı müşâyla ilgili görüşleri zikreder fakat zâhiren açık bir tercih yapmaz. 

Mecmau’l-Enhur sahibi; fetvanın İmâm-ı Ebû Yûsuf’un görüşü üzerine olduğunu, 

Dürer’de de tercihin bu yönde gerçekleştiğini, zamanın meşâyihinden bazısının da 

bu yolu tuttuğunu ifade etmiştir.672 

Vakf-ı müşâ hakkında İbn Âbidîn, Fetâvâ-yı Hindiyye’nin yapmış olduğu nakilleri 

zikreder ve tercihini açıkça ortaya koymaz. Fakat öncelikle İmam Muhammed’in 

görüşünü zikredip izahını ona göre yapması ve Ebû Yûsuf’un görüşünü ikinci bir 

görüş olarak zikretmesi, İmam Muhammed’in görüşünü tercih ettiğini 

                                                           
669 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 178. 

670 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/376. 

671 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 21. 

672 Muhammed, Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur, 743. 



176 

 

hissettirmektedir. İbn Âbidîn de hâkimin tesciliyle her hâlükârda vakfın caiz 

olacağını ifade etmiştir. Bu konuda Fetâvâ-yı Hindiyye’yle mutabıktır.673 

Akgündüz bu konuyu mevkufa dair şartlar başlığı altında beş ara başlık ve dört şart 

olarak “İfraz edilmiş olması ve meşgul olmaması” alt başlığında izah etmiştir. 

Fetâvâ-yı Hindiyye ve Reddü’l-Muhtâr’daki görüşleri zikrettikten sonra Osmanlı’nın 

ilk dönemlerinde fetvanın İmam Muhammed’in görüşüne göre verildiğini ancak daha 

sonra Ebû Yûsuf’un görüşünün tercih edilmeye başlandığını fakat yine de bu konuda 

son sözün kadılara bırakıldığını belirtmektedir.674 

5.3.8. Vakfedilmesi Caiz Olan ve Olmayan Şeyler 

Fetâvâ-yı Hindiyye’ye göre iş yeri, mesken, bostan, çiftlik gibi gayrimenkullerin ve 

bunlarla beraber tâbileri olan alet, makine, köle gibi menkullerin vakfı caizdir. 

Gayrimenkuller gibi menkullerin de masarif ve tadilatı mevkuftan karşılanır. 

Vakfedilen gayrimenkullere tâbi olmayan menkullerin vakfı ise Hanefî imamları 

arasında ihtilaflı olup İmam Ebû Yûsuf menkul malların vakfını caiz görmezken 

İmam Muhammed maslahata binaen örf olan şeylerin vakfedilmesini caiz görmüştür. 

Cumhur ulemâ da bu görüşte olup Fetâvâ-yı Hindiyye de tercihini bu yönde 

yapmıştır. Kur’ân-ı Kerîm ve şeriat kitaplarının vakfedilmesi de başta Ebü’l-Leys 

olmak üzere âlimlerin çoğunluğunca caiz görülmüş olup zamanın sultanı ve Fetâvâ-

yı Hindiyye’nin hâmisi Âlemgîr Şah da birçok mushaf istinsah ederek başta 

Haremeyn olmak üzere ilim merkezlerine göndermiş ve vakıf muamelesi görmesini 

emretmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye de bu kitapların vakfının caiz olduğu görüşünü 

tercih etmiştir. Dinar ve dirhem gibi kendisinden faydalanılması ancak harcanılması 

                                                           
673 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhi Tenvîri’l-Ebsâr,4/358; Ömer 

Hilmi Efendi hisse düzeyinde kurulan vakıflarda geçerlilik bahsinde 64. meselede şöyle 

demiştir: Mevkufun müfrez olması şart değildir. Binâenaleyh gerek şüyûʻ-i aslî ve gerek 

şüyûʻ-ı târî vakfın sıhhatine mâni olmaz. Mesela bir kimse bir akardan nısf veya rubuʻ 

gibi hisse-i şâyiʻasını vakfeylese gerek ol akar kābil-i taksîm olsun ve gerek olmasın 

herhâlde vakf sahîh olur. Kezâlik bir kimse mülkü olmak üzere bir akarın mecmuʻunu 

vakfettikten sonra ol akarın nısf veya sülüs gibi bir miktar-ı şâyi’ına müstahak çıkıp 

baʻde’l-isbât ve’l-hılf ol miktâr-ı müstahakka hükmolunsa zikrolunan akarın ol miktardan 

mâadasına vakf müntakız olmayup âlâ hâlihi kalır. Şu kadar var ki mescid veya makbere 

olmak üzere bir mülkün hisse-i şâyiʻasını vakfetmek sahîh olmaz. Gerek o mülk kābil-i 

taksim olsun ve gerek olmasın.” (Kaya, “Ömer Hilmi Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fi 

Ahkâmi’l-Evkâf İsimli Eseri”, 56). 

674 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 198. 



177 

 

yoluyla olan şeylerin vakfı muhtelefun-fîh olup Fetâvâ-yı Hindiyye cevazı yönünde 

tercihte bulunmuştur.675 

Hidâye sahibi hem Fetâvâ-yı Hindiyye’de zikredilen Hanefî imamlarının görüşlerini 

hem de İmâm-ı Şâfiî’nin bu konudaki görüşünü zikreder. Bu konuda yaptığı 

açıklamanın orijinalitesi istihsan mefhumunun izahını da içerdiği için usûl-i iftâ 

açısından son derece önemlidir. Yazar, bu konudaki kıyasın ve istihsanın hangi 

yönleriyle kıyastan vazgeçilmeye sebep olabileceğinin (nas ve teamül) izahını 

yaptıktan sonra aynı konuda istihsanı nasla sınırlandıran Ebû Yûsuf’un görüşünü 

tercih etmiştir.676 

Halebî, konuyla ilgili görüşleri zikrettikten sonra İmam Muhammed’in görüşünün 

fetvaya medar olduğunu belirtmiştir. Çünkü Mecmau’l-Enhur sahibi; teamüllerin 

İmam Muhammed’in görüşü üzerine, fukahanın bunlara muhtaç, Belh, 

Mâverâünnehir ve Irak ulemâsının ekserisinin de bu görüşte olduğunu ve nitekim 

Es’af’ta böyle geçtiğini zikretmektedir. Ayrıca Zâhiriyye’de nakledildiğine göre 

meşâyihin genelinin bu görüşte olduğunu da söylemiştir. Çünkü kıyas, teamülle terk 

olunur.677 

İbn Âbidîn, vakfedilmesi caiz olup olmayan mallar konusunda Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin zikrettiği görüşleri benzeri şekilde naklettikten sonra aynen Fetâvâ-yı 

Hindiyye gibi İmam Muhammed’in görüşünü tercih etmiştir. Ancak para vakıfları 

konusunda Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif edildiği dönemdeki gibi bir ihtilafın 

kalmadığı, para vakfının örf olarak yerleştiğini zikreder ve bu konuda da Fetâvâ-yı 

Hindiyye’yle aynı yönde tercihte bulunur.678 

                                                           
675 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/380. 

676 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 22. 

677 Muhammed, Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur, 747. 

678 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr,4/368; Ömer 

Hilmi Efendi vakıf işlemine konu olabilen ve olamayan mallar hakkında 58 ve 59. 

maddelerde şöyle demiştir: 58. Mes’ele: Mal-ı mevkufun akar olması şarttır. Binâenaleyh 

menkulun asâleten vakfı sahîh değildir. Şu kadar var ki bir menkulun vakf olması 

hakkında bir beldede örf ve âdet cereyân etmiş ise ol beldede o makūle menkulun vakfı 

sahîh olur. 59. Mes’ele: Akara teb’an menkulun vakfı sahîh olur. Yani bir akar 

vakfolundukta ol akarda tâbiʻ olan menkulun dahî ol akar ile beraber vakfolunması 

sahîhdir. Gerek o menkulun vakfiyeti hakkında örf ve âdet câri olsun ve gerek olmasın. 

Mesela bir çiftlik vakfolundukta âlât-ı ziraât ve tohum ve hayvanât ve evânî gibi ol çiftlik 

derûnunda bulunan âna tâbiʻ olan menkulât çiftlik ile beraber vakfolunsa çiftliğe teb’an 

menkulât-ı mezkûre de vakf-ı sahîh olur.  59. meselenin haşiyesi şöyledir: Çünkü 



178 

 

Akgündüz; konuyu “mahiyeti icabı vakfın konusunu teşkil edebilecek nitelikte 

olması” başlığı altında incelemiş olup, Fetâvâ-yı Hindiyye’nin ve Reddü’l-Muhtâr’ın 

zikrettiği görüşleri benzeri şekilde naklettikten sonra istihsan, maslahat ve örf 

kavramları üzerinde genişçe durarak Osmanlı tatbikatında niçin İmam Muhammed’in 

görüşünün esas alındığını temellendirmeye çalışır.679 

5.3.9. Vakıf Mallarının İstibdali 

Fetâvâ-yı Hindiyye; vakfın değiştirilmesini birkaç yönden incelemiş olup vâkıf 

tarafından ya da onun vekili, resulü, atadığı mütevelli kayyum tarafından yerinin ya 

da aslının değiştirilmesini, Ebû Yûsuf’un fetvasına tâbi olarak caiz görmüş ve 

fetvanın da buna göre olduğuna hükmetmiştir. Ayrıca vâkıfın şart koşması hâlinde 

vakfı satıp yenisini alabileceği, daha üstün vasıflarda ve şartına uygun mallarla da 

değiştirebileceği, sattığı zaman bedelin kaybolması ya da çalınması durumu 

haricinde vakfı tazmin etmesi gerektiğine dair görüşleri tercih etmiştir. Fetâvâ-yı 

Hindiyye, söz konusu konularda genel olarak Hassâf’ın İmam Ebû Yûsuf’tan yaptığı 

rivayetleri esas almıştır. Ayrıca bu konuda hâkime geniş bir yetki tanıyarak zaruret 

hâlinde vâkıf, vakfın istibdâlini menetse dahi buna yetkisinin olduğuna dair görüşü 

tercih etmiştir.680 

Mergīnânî, Hidâye’de vakıf kitabında vakfın istibdâlinin caiz olmadığını tek bir 

cümleyle ifade etmiş ve bunun sebebinin daha önce zikredildiğini belirtmiştir. 

Buradan da anlaşılacağı üzere Hidâye ve Mültekā gibi klasik dönem eserleri Fetâvâ-

yı Hindiyye ve Reddü’l-Muhtâr gibi modern döneme yakın eserlerde olduğu gibi akit 

teorisine ilişkin hükümleri toplu bir şekilde ele almamışlardır. Kazuistik bakış 

açısıyla zamanı geldikçe izah etmişlerdir.681 

Mültekā, bu konuda Ebû Yûsuf’un görüşünü zikrettikten sonra İmam Muhammed’in 

farklı görüşte olduğunu ifade eder. Mecmau’l-Enhur’da İmam Ebû Yûsuf’un 

görüşünün tercih edildiği ve bunun iptal anlamında değil iyisiyle en azından misliyle 

ibka anlamında olduğu ancak bunun vakfın faydası görüldüğü zaman sultanın izni ve 

                                                                                                                                                         
Mecelle’nin elli dördüncü maddesinde zikrolunan kaide-i fıkhiyye mûcibince bizzat tecviz 

olunamayan bi’t-teb’ tecviz olunur. (Kaya, “Ömer Hilmi Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fî 

Ahkâmi’l-Evkâf İsimli Eseri”, 53). 

679 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 206. 

680 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/383. 

681 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 23. 



179 

 

kadının hükmüyle olabileceğini ifade etmektedir. Bunun sebebini ise istihsan 

kaidesinin gereği olarak açıklamaktadır. İbn Âbidîn vakfın istibdâli konusunda 

Fetâvâ-yı Hindiyye’yle benzeri görüşleri birçok kaynaktan özellikle de Osmanlı 

müelliflerinin eserlerine müracaat ederek açıklar. Bu konuda Fetâvâ-yı Hindiyye gibi 

İmam Ebû Yûsuf’un görüşünü tercih eder. Ancak istibdâl hakkında karar verecek 

hâkimlerin dindarlığının lüzumunu tekraren zikreder ve bu konuya dikkat çeker, aynı 

şekilde zamanın bozukluğu nedeniyle istibdâlin dindar hâkimler tarafından yapılsa 

bile nakit para vb. karşılığında değil de istibdâl edilen vakıf malının cinsinden olması 

gerektiğini zikreder. Özellikle mütevellilerin suistimallerini hatırlatan İbn Âbidîn, 

istibdâlin kötüye kullanılmaması için dikkatli olunması gerektiğini söyler.682 

Akgündüz, istibdâlin Osmanlı uygulamasındaki tedrîcî kısıtlamasına değinmiş; önce 

Kutluboğa’nın, sonra Molla Hüsrev’in, daha sonra Çivizâde’nin ve en son olarak da 

Ebüssuud’un görüşlerini zikretmiştir. Bu fetvalar incelendiğinde istibdâlin her 

aşamada daha da kısıtlandığını, nihayet padişah kararıyla ancak yapılabileceği 

görüşünün benimsendiğini, Tanzimat Dönemi’nde de bu tutumun devam ettiğini 

fakat 1911’de çıkarılan bir kanunla gerektiği zaman nakit paraya bile 

                                                           
682 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhi Tenvîri’l-Ebsâr, 4/353; Ömer 

Hilmi Efendi’nin mezkûr eserindeki Bâb-ı Sâdis-i Aşar’ında yer alan beş mesele (416-

420) vakıf mallarının istibdâli meselesi hakkındadır.  Maddeler şöyledir: 416. Mes’ele: 

Bir vakf akarın istibdâl olunması hakkında vâkıf tarafından bir şart dermeyân olunmuş 

ise o sûrette ol akarın istibdâli câiz değildir. Fakat ol akar vakf içün aslen galle götürmez 

veyâhut götürdüğü galle ol akarın haracına vefâ etmez bir hâle gelip de istibdâlinde vakf 

içün maslahat mutahakkak olur ise o sûrette vâkıf istibdâli sarâhaten nehyetmiş olsa bile 

re’y-i hâkim ve izn-i sultânî ile istibdâl câizdir. 417. Mes’ele: Bedel alınacak mülk akarın 

mahal ve mevkīʻi vakf akarın mahal ve mevkīʻinden şeref ve rağbetçe dûn olmamak 

şarttır. Binâenaleyh mülk akarın mevkīʻ-i şerefce vakf akarın mevkīʻine ya müsavi veya 

andan aʻlâ olmalıdır. Dûn olur ise istibdâl sahîh olmaz. Mesela Divanyolu’nda olan bir 

vakf akarı Kasımpaşa veyâhut Yenibahçe’de olan mülk bir akar ile istibdâl etmek sahîh 

olmaz. Her ne kadar Kasımpaşa veya Yenibahçe’de olan mülk akar Divanyolu’nda olan 

vakf akardan daha büyük ve gallesi daha ziyade ise de. 418. Mes’ele: Mülk akar ile vakf 

akarın bir beldede olmaları istibdâlin sıhhatinde şart değildir. Binâenaleyh bir beldede 

olan vakf akarı diğer beldede olan mülk akar ile istibdâl etmek sahîh olur. Mesela 

İstanbul’da olan bir vakf akarı İzmir’de olup mevkīʻce andan ziyâde şeref ve kıymeti olan 

mülk akar ile istibdâl etmek sahîh olur. 419. Mes’ele: Vakf akarın nukūdu ile istibdâli 

câizdir. 420. Mes’ele: İstibdâl-i müseccelin nakzı câiz olamaz. Şöyle ki bir vakfın şerâit 

ve istibdâli mevcûd olmadığı hâlde izn-i hâkim ve emr-i sultâni ve re’y-i mütevellî ile 

istibdâl olunup baʻdehû lede’l-mürâfaa hâkim ol istibdâlin sıhhat ve luzûmuyla 

hükmettikten sonra artık ol istibdâlin nakzı câiz olamaz. (Kaya, “Ömer Hilmi Efendi ve 

İthâfu’l-Ahlâf fî Ahkâmi’l-Evkâf İsimli Eseri”, 152). 



180 

 

çevrilebileceğine dair düzenleme yapılarak uygulamanın ciddi anlamda 

değiştirildiğini ifade etmektedir.683 

5.3.10. Vakıf Mallarının Rayiç Bedelin Altında Kiralanması 

Fetâvâ-yı Hindiyye’ye göre vakıf mallarının rayiç bedelinin altında kiraya verilmesi 

caiz değildir. Böyle bir kiralama yapılmışsa kiracının ecr-i misil ödemesi vacip olur. 

Müteahhir ulemânın da tercihi bu şekilde olmuştur. Ancak kendisinden 

faydalanılamayan yerlerin, vakfın idâmesi için düşük bir ücretle kiralanması caiz 

görülmüştür.684 

Hidâye sahibi, icâreyle ilgili dolaylı olarak vakıf kitabında birkaç tâli konuya değinse 

de vakıf mallarının kiralanması konusuna hiç değinmemektedir. Dolayısıyla eserde 

rayiç bedelden düşük olan kiralamadan da söz edilmemektedir. Ancak zımnen vakfın 

yararı doğrultusunda kiralanmasının caiz olduğu anlaşılmaktadır.685 

Halebî, ecr-i mislin altında vakıf mallarının kiraya verilmesinin caiz olmadığını, 

şayet verilirse aradaki farkın tazmin edilmesi gerektiğini söylerken Mecmau’l-Enhur 

yazarı, fetvanın bu kavil üzere olduğunu ifade etmektedir. Ayrıca vakıf mallarına 

rağbetin olmadığı yerde rayiç bedelin altında kiralanabileceğini Semerkandî’den 

nakletmekte ve yine fetvanın bunun üzerine olduğunu söylemektedir. Fakat 

Mecmau’l-Enhur’da mevkufun-aleyhin uğrayacağı zararın tazmin edileceği 

söylenmesine rağmen, bunun kimden ve nasıl yapılacağı sarahaten bildirilmemiştir. 

İbn Âbidîn, Fetâvâ-yı Hindiyye’yle aynı görüşte olmakla birlikte öncelikli olarak 

kiracı mesul olduğu için ve eksik olan kısım şayet mütevellinin bir suiniyeti yoksa 

kiracıya yükleneceği için bu konuda uyanık olmayı kiracıya tembihlemektedir. İbn 

Âbidîn -zamanında gerçekleşen yüksek enflasyonun etkisiyle olacak- ecr-i mislin 

değişimindeki yüksek oranlar söz konusu olduğunda vakfın ve dolayısıyla fukaranın 

gözetilmesini esas almak için yeniden değerlendirmenin gerekli olduğuna dair görüşü 

tercih eder ve fetvanın da bunun üzerine olduğunu belirtir.686 

                                                           
683 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 377. 

684 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/402. 

685 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 24. 

686  İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhi Tenvîri’l-Ebsâr, 4/365. Ömer 

Hilmi Efendi vakıf mallarının rayiç bedelin altında kiralanması hakkında şöyle demiştir: 

283. Mes’ele: Arsası mukataalı vakf ve ebniye ve eşcâr ve kürûmu mülk olan akarın 

kadîmen tahsîs olunmuş olan mukâtaası vakt ve hâle nazaran arsanın ecr-i mislinden dûn 



181 

 

Akgündüz, bu konuda Fetâvâ-yı Hindiyye ve Reddü’l-Muhtâr’ın benzeri görüşlerini 

izah ettikten sonra gabn-ı fahiş ve noksan-ı fahiş kavramlarını bu bağlamda Osmanlı 

uygulamasında neyin rayiç bedel olacağının açıklamasını yapar ve rayiç bedelden 

aşağıya kiralamanın tazmin gerektiğini ve Osmanlı ulemâsının bunu ihanet olarak 

değerlendirdiğini belirtir. Ancak Osmanlı uygulamasında istisna olarak gedik ve sad 

gibi istisnaların varlığının unutulmaması gerektiğini söyler, çalışmasında bu konuları 

detaylı bir biçimde izah eder.687 

5.3.11. Vakfın Kurucusu Lehine Vakıf Mallarının Yönetimi Şartı 

Fetâvâ-yı Hindiyye; vakfın özendirilmesi, dolayısıyla ihtiyaç sahiplerinin gözetilmesi 

maksadıyla istihsanen Ebû Yûsuf’un kavline göre vâkıfın vakfı kendi evlatları, 

köleleri vesair kişiler için şart koşmasının caiz olduğuna dair olan görüşü tercih 

etmiştir. Serahsî’nin görüşü de bu minval üzerinedir. Fetâvâ-yı Hindiyye, vakfın 

yönetimi hususunda vâkıf tarafından kendisine şart koşulmasıyla ilgili iki görüş 

olduğunu ifade eder. Bu görüşlerden birincisi, vakfın vâkıf tarafından mütevelliye 

teslim edilmesini şart görmeyen Ebû Yûsuf’un görüşüdür ki buna göre vâkıf vakfı 

kendisi yönetebilir. Ancak ikinci görüşün sahibi olan ve vakfın gerçekleşmesi için 

mütevelliye teslimini şart koşan İmam Muhammed’e göre bu caiz değildir. Fetâvâ-yı 

Hindiyye de bu görüşü tercih etmiştir. Ayrıca Fetâvâ-yı Hindiyye vakfa ihanet eden 

vâkıfın vakfiyede sultanın dahi kendini azledemeyeceğini ifade etse bile görevden 

alınabileceğini dile getirmiş ve bu görüşü tercihe şayan görmüştür.688 

Hidâye sahibi, Fetâvâ-yı Hindiyye’den farklı olarak İmam Ebû Yûsuf’un görüşünü 

tercih edip vâkıfın kendi vakfına mütevelli olabileceğini, buna evleviyetle müstahak 

olduğunu söyler. Vakfın gallesinin şart koşulmasında ise görüşleri zikrettikten sonra 

herhangi bir tercih yapmaz. Fakat İmam Muhammed’in görüşünü İmam Şâfiî ve 

Ahmed b. Hanbel’le destekleyerek bu görüşe yakın olduğunu hissettirmiştir.689 

Halebî, vâkıfın kendini mütevelli olarak görevlendirmesi hükmünden açıkça 

bahsetmemekle beraber vâkıfın şart koşsa bile ihanet ettiği zaman yöneticiliğinin 

                                                                                                                                                         
ise mukataa-i mezkûre ecr-i misle muâdil olacak sûrette zam ve tezyîd edebilir. (Kaya, 

“Ömer Hilmi Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fi Ahkâmi’l-Evkâf İsimli Eseri”, 119). 

687Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 395. 

688 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/427. 

689 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 25. 



182 

 

elinden alınacağı konusunu gündeme getirmesinden, vâkıfın mütevelliliğinin cevazı 

görüşünde olduğu anlaşılmaktadır. Mecmau’l-Enhur da bu konuyu aynen kabul 

etmekle birlikte Bezzâziyye gibi bazı eserlerden alıntılar yaparak değişik olasılıkları 

örneklendirmekle yetinmiştir.690 

İbn-i Âbidîn, bu konuda Fetâvâ-yı Hindiyye’nin naklettiği rivayetleri aynen aktarmış 

fakat haşiyesinde herhangi bir tercih yapmamıştır. Ancak Haskefî’nin şerhinde Ebû 

Yûsuf’un görüşünün fetvaya medar olduğu nakledildiğinden dolayı İbn Âbidîn’in de 

bunu tercih ettiği söylenebilir. Dolayısıyla vâkıfın, vakfın gelirlerini kendine şart 

koşabileceği konusunda Fetâvâ-yı Hindiyye ile İbn Âbidîn mutabıktır.691 

Vâkıfın kendini mütevelli olarak görevlendirmesinin geçerliliği konusunda haşiyede 

İbn Âbidîn hiç söz etmemiştir. Fakat Haskefî, Ebû Yûsuf’un görüşünü tercih 

etmemiştir. Dolayısıyla İbn Âbidîn’le farklı tercihlerde bulunmuşlardır. Bunun 

sebebinin Osmanlı coğrafyasında aile vakıflarının çok olması ve vâkıfların 

vakıflarına kendilerini mütevelli tayin etmelerinin örf hâline gelmiş olduğu 

düşünülebilir.692 

Akgündüz, Fetâvâ-yı Hindiyye ve Reddü’l-Muhtâr’daki görüşleri naklettikten sonra 

vâkıfın kendini mütevelli tayin etmesinin caiz olduğuna dair Ebû Yûsuf’un 

                                                           
690 Muhammed, Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur, 762. 

691 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhi Tenvîri’l-Ebsâr, 4/382. 

692 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr,4/382. Ömer 

Hilmi Efendi, vakıf kurucusu lehine vakfiyeden yararlanma şartı hakkında şöyle demiştir: 

291. Mes’ele: Kendi uhdesine tevliyet tevcîhine tâlib olan kimseye tevliyet tevcîh olmaz. 

Meğer tâlib olan kimse tevliyetin meşrutun-lehi olmuş ola. O sûrette tevcîh olunur.  293. 

Mes’ele: Tevliyeti kimesneye meşrût olmayan bir vakfa vâkıfın kendisi mütevellî olup 

umûr-ı vakfı rü’yet eder. Vâkıf vefat ettikde o vakfa mütevellî olmak bi-eyyi-hâl tevcîh-i 

hâkime mütevakkıftır. Binâenaleyh tevliyeti meşrûta olmayan bir vakfa vâkıfın evlâd ve 

ehl-i beytinden olanlar bile bilâ tevcîh-i hâkim hod-be-hod mütevellî olamazlar. Fakat 

bervech-i muharrer bir kimesneye meşrût olmayan tevliyet mahal oldukta o tevliyeti 

vâkıfın evlâd ve ehl-i beytinden olanlara tevcîh etmek ecânibden olanlara tevcîh etmekten 

evlâdır. Binâenaleyh vâkıfın evlâd ve ehl-i beytinden tevliyete ehil ve müstahak bir kimse 

mevcûd iken hâkim ol tevliyeti ecnebîye tevcîh edemez. Etmiş olsa tevliyet-i ecnebîden 

refʻ olunarak vâkıfın evlâd ve ehl-i beytinden olan kimseye tevcîh olunur. Ama vâkıf 

tarafından ecnebîye şart edilmiş olan bir tevliyeti meşrutun-lehinden menʻ ile vâkıfın 

evlâd ve ehl-i beytinden olan kimseye tevcîh etmek câiz ve meşrû değildir. 383. Mes’ele: 

Bir vakf akarı gallesinin meşrutun-lehine îcâr etmek sahîhtir. Mesela gallesi evlâd-ı 

vâkıfa meşrûta olan bir menzil veya dükkânı mütevellîsi evlâd-ı vâkıftan birine îcâr eylese 

sahîh olur. 384. Mes’ele: Bir vakf akarını mütevellîsi velev ecr-i misliyle olsun nefsi içün 

hod-be-hod isticâr etmek câiz değildir. Şu kadar var ki mütevellî hâkime mürâcaat edüp 

de hâkim ol akarı ecr-i misliyle kendine îcâr eder ise o sûrette îcâr sahîh olur. (Kaya, 

“Ömer Hilmi Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fi Ahkâmi’l-Evkâf İsimli Eseri”, 120-121 ve 144). 



183 

 

görüşünün hem Osmanlı tatbikatında hem de genel olarak İslâm beldelerinde kabul 

gördüğünü ifade etmektedir.693 Vakf ale’n-nefs meselesine gelince Akgündüz, 

ulemânın çoğunun tutumuyla Osmanlı uygulamasının mutabık olduğunu ve Ebû 

Yûsuf’un görüşünün sahih ve müftâbih kabul edildiğini ifade ederek bu konuda kadı 

sicillerini işaret etmektedir. 

5.3.12. Vakıf Mallarının Bakım, Onarım, Yükümlülük ve Giderleri 

Fetâvâ-yı Hindiyye’ye göre vakıf mallarının tamir ve bakımı kendi gelirlerinden 

yapılır. Şayet vâkıf bunu kendisinin yapacağını söylemişse ona başvurulur. Eğer 

vakıf mallarını, kiracısı ya da başkası yıkar ya da yıpratırsa vakıf malının tamir ya da 

tazminini kendileri yaparlar. Şayet vakfın bir geliri yoksa vakfın amacına hizmet 

eden ve onun idâmesiyle ayakta durabilecek diğer vakıf mallarına başvurulur. Eğer 

vakfın kullanıcıları oturdukları evi ya da işlettikleri dükkânı tamir etmiyorlarsa 

vakfın harap olmaması için kullanıcılar tahliye edilip vakıf malı mütevelli tarafından 

tamir edildikten sonra giderlerin karşılanması için kiraya verilir. Giderler 

karşılandıktan sonra kullanıcılar tekrar vakıftan istifade etmeye başlar.694 

Hidâye yazarı, Fetâvâ-yı Hindiyye’deki hükümleri benzer ibarelerle nakleder. Fakat 

vakıf malını köleye, mevkufun-aleyhi de muzâraa akdindeki tohum sahibine 

benzetmesi ve “Kazanç sorumluluğun karşılığıdır.” kaidesini gündeme getirerek 

hükmü usul ve fürû açısından tahkim etmesi son derece önemlidir. Fetâvâ-yı 

Hindiyye’ye nazaran hâlâ gerek Hint alt kıtasında gerekse de diğer Hanefî 

coğrafyalarında Hidâye’nin niçin tedrisatta esas alındığını gösteren önemli bir 

örnektir.695 

Halebî, vakıf mallarının tamir ve tadili için vakıf cihetini esas alır, doğrudan fakirlere 

vakfedilmişse masraflar vakfın gallesinden karşılanır. Şayet belli kişilere şart 

koşulmuşsa onlardan talep edilir. Onlar da bu konuda ilgisiz kalır ya da fakir iseler 

hâkim vakıf malını tamir ettirip kiraya verir, borcu tamamen ödenince mevkufun-

aleyhine iade edilir. Tamirden artan malzemeler vakıf lehine olacak şekilde tasarruf 

                                                           
693 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 305. 

694 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/435. 

695 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 23. 



184 

 

olunur. Fetâvâ-yı Hindiyye’den farklı olarak bu tasarruflar mütevellinin değil de 

hâkimin gözetiminde yapılır.696 

İbn-i Âbidîn, vakıf mallarının bakım, onarım, yükümlülük ve giderleriyle ilgili 

Fetâvâ-yı Hindiyye’deki görüşleri benzer şekilde nakleder; farklı bir bilgi vermez. 

Ancak vakfın tamirinde mütevellinin sorumluluklarını ön plana çıkarır. Velayet-i 

hassanın velayet-i ammeden daha evla olduğu kaidesini de zikrederek bu konuda 

mütevellinin hâkimden daha çok söz sahibi olduğunu söyler. Bunu özellikle 

zikretmesinin sebebi, döneminde vakıflar ile yargının farklı devlet kurumlarında yer 

alması olabilir. Çünkü o döneme değin şeyhülislamlık makamının gözetimi altında 

bulunan bu iki kurum Sultan II. Mahmud döneminden itibaren farklı nezaretlerde yer 

almışlardı. Bu durum fukahaya da aksetmiş ve onların bu konuda evleviyetin kimde 

olduğunu ifade etmelerini zorunlu kılmış olabilir.697 

                                                           
696 Muhammed, Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur, 749. 

697 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr,4/376. Ömer 

Hilmi Efendi’nin eserinin Bâb-ı Hâmis-i Aşar’ı, vakıfla alakalı tamir ve inşaat işlerini 

kapsamakta olup iki fasıl ve altı meselede (409-415) bu konu açıklığa kavuşturulmuştur: 

1- Fasl-ı Evvel: Süknâsı meşrût vakf akarı meşrutun-lehin ta’mîr ve termîmi hakkındadır. 

409. Mes’ele: Süknâsı meşrût olan bir vakf menzilde meşrutun-lehi vakfa teberru 

etmeyerek kendi malından meremmet-i gayr-i müstehleke makûlesinden baʻzı termîmât 

icrâ eylese termîmât-ı mezkûre meşrutun-lehin kendi malı olmuş olur. Binâenaleyh 

mesela süknâsı ulemâya meşrût bir vakf menzilde tevcîh-i hâkimle ulemâdan bir zât sâkin 

iken ol menzile kendi malıyla nefsi içün baʻzı ebniye inşâ ve ilâve ettikten sonra vefat 

eylese bervech-i meşrûh ilâve edilen bina müteveffânın veresesine mevrûs olur. Bu sûrette 

menzil-i mezkûr ulemâdan diğer bir zâta tevcîh olunsa o zât ol binanın kıymetini 

müteveffânın veresesine edâ edüp ol binaya mâlik olur. Ol binanın kıymetini edâdan 

imtinâʻ ettiği takdirce ücretinden ol binanın kıymeti hâsıl oluncaya değin menzili mezkûr 

hâkim tarafından âhara îcâr olunur. Ücretten kıymet-i mezkûre tamamen istifa olundukda 

menzil-i mezkûr tevcih olunan zâta ait olur. 410. Mes’ele: Süknâsı meşrût olan vakf 

menzilde men-lehü’s-süknâ olan kimse sıhhatinde kendi malıyla baʻzı ebniye inşâ ettikten 

sonra teberruan vakf içün bina ettim, deyû işhâd edüp baʻdehû vefat etse veresesi 

kendilerine mevrûs olmak üzere ol binaya müdâhale edemezler. Süknâsı meşrût bir vakf 

menzilde meşrutun-lehi kendi malından meremmet-i müstehleke makûlesinden baʻzı 

termîmât icrâ eylese herhâlde müteberri’ olmuş olur. 411. Mes’ele: Mesârif-i taʻmîriye 

vezâif üzerine mukaddemdir. Binâenaleyh vakfda taʻmîre ihtiyaç var iken mevcûd 

bulunan galle vezâife sarf olunamaz. Bu sûrette mütevellî galle-i mevcûdeyi vezâife sarf 

edüp taʻmîr içün galle kalmasa mütevellî vezâife sarf ettiği meblağı zâmin olur. 412. 

Mes’ele: Süknâsı meşrût olan vakf menzil harâb oldukta nazar olunur. Eğer o menzilin 

galle-i vakfdan taʻmîri vâkıf tarafından şart kılınmış ise şart-ı vâkıf mûcibince vakfın 

galle-i mevcûdesinden taʻmîr olunur. Ve eğer vâkıf tarafından bervech-i muharrer şart 

edilmese veyâhut edilip de galle mevcûd olmasa o sûretlerde süknânın meşrutun-lehi ol 

menzili kendi malından taʻmîr eder. Meşrûtun-lehin taʻmîre iktidârı olmadığı veyâhut 

olup da taʻmîrden imtinâʻ ettiği takdirce ol menzil re’y-i hâkim ve maʻrifet-i mütevellî ile 

ücretine mahsûben taʻmîr etmek üzere âhara îcâr olunur. 413. Mes’ele: Gallesi evlâda 

meşrût olan vakf akar harâb olup taʻmîre muhtâc oldukda mütevellî hâsıl olan galleyi 



185 

 

Akgündüz, Fetâvâ-yı Hindiyye ve Reddü’l-Muhtâr’daki rivayetleri benzeri şekilde 

naklettikten sonra Tanzimat Dönemi sonrası vakıfların Evkaf Nezareti’ne 

bağlanmasından sonraki durumun tarihî seyrini anlatmıştır. Buna göre belli bir 

miktara kadarki tasarruflar yerine ihale yapılarak ifa edilecek ancak belirlenen 

miktarın üstüne çıkıldığı takdirde Hazine-i Âmire’nin iznine başvurulacaktır. 

Tedrîcen yapılan üç düzenlemeyle bu konu vuzuha kavuşturulmuştur. Bu durum kötü 

niyetli mütevelli ve hâkimleri engellemeye yönelik bir tedbir olsa da özellikle 

hazinenin boşaldığı dönemlerde vakıfların harap olmasına, daha sonra da ya uzun 

vadeli kiraya verilmesine ya da satılmasına yol açmıştır.698 

5.3.13. Mescit Vakfiyelerinin Kuruluşu ve Bağlayıcı Hâle Gelmesi 

Fetâvâ-yı Hindiyye’ye göre mescit, musalla ve namazgâhlar icmayla içlerinde 

cemaatle ezan okunup kamet getirerek sahibinin izniyle namaz kılınmakla vakıf olur. 

Cemaatle namaz kılınmayıp mütevelliye teslim edilse yine ittifakla vakıf sabit olur. 

Esas olan da budur. İmâm-ı Âzam, diğer vakıf mallarında olduğu gibi öldükten sonra 

vasiyet edilmesini istisna olarak burada şart görmemiştir. Ona göre sahibi tarafından 

içinde namaz kılmaya izin verilip yolu şart koşulan ve kendi yolu olan yerler mescit 

olarak vakfedilmiş olur. O; ezan okumayı, kamet getirmeyi ve mütevelliye teslim 

etmeyi gerekli görmez. İmâmeyn ise yolu şart koşmamakla birlikte cemaatle namaz 

kılmayı şart koşar.699 

Hidâye sahibi, yine Hanefî imamların bu konudaki görüşlerini naklettikten sonra 

herhangi bir tercih yapmaz. Fakat “Bir şeyin kabz edilmesinde zorluk olursa bir 

                                                                                                                                                         
taʻmîre sarf etmek istedikde evlâd razı olmayıp galleyi beynimizde iktisâm ederiz, 

diyemezler. 2- Fasl-ı Sani: Vakf arsa üzerine inşâ olunan ebniyeye dâirdir. 414. Mes’ele: 

Bir vakfın mütevellîsi ol vakfdan olan bir arsaya bina ihdâs eylese nazar olunur. Eğer ol 

binaya masrûfu olan meblağ mal-ı vakf ise gerek nefsi içün veyâhut vakf içün bina ettiğini 

hîn-i binada beyân ve işhâd etsin ve gerek etmesin herhâlde bina vakfın olmuş olur. Ve 

eğer masrûfu olan meblağı mal-ı vakf olmayıp da kendi malı ise o sûrette hîn-i binada 

nefsi içün bina ettiğini beyân ve işhâd etmiş ise bina kendisinin malı olmuş olur. Ama 

nefsi içün bina ettiğini hîn-i binada beyân ve işhâd etmeyip sükût etmiş ise ol hâlde bina 

vakfın olmuş olur. Şu kadar var ki kendi malıyla bina eden mütevellî vâkıfın kendisi ise 

hîn-i binada nefsi içün bina ettiğini beyân ve işhâd etmeyip sükût etse bile ol bina 

kendisinin malı olmuş olur. 415. Mes’ele: Mütevellî olmayan kimse kendi malıyla bir vakf 

arsaya bina inşâ eylese gerek hîn-i binada nefsi içün inşâ ettiğini beyân ve işhâd etsin ve 

gerek sükût etsin herhâlde ol bina kendisinin malı olmuş olur. (Kaya, “Ömer Hilmi 

Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fî Ahkâmi’l-Evkâf İsimli Eseri”, 150-151). 

698 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 407. 

699 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/370. 



186 

 

kısmının kabzı ile kabz gerçekleşmiş olur” kaidesini dile getirerek İmâm-ı Âzam’ın 

ve İmam Muhammed’in tek bir kişinin namaz kılmasının yeterli olacağına dair 

görüşlerine meylettiğini ihsas ettirmektedir. Dolayısıyla bu konuda Fetâvâ-yı 

Hindiyye’yle farklı görüşleri tercih etmektedir.700 

Halebî, bu konuda imamlarımızın görüşlerini zikretmiş, Mecmau’l-Enhur sahibi de 

Fetâvâ-yı Hindiyye’de olduğu gibi içlerinde ezan ve kamet getirerek cemaatle namaz 

kılınmakla vakıf olacağının ittifakla sahih olduğunu belirtmiştir.701 

İbn Âbidîn, Fetâvâ-yı Hindiyye’deki konuya dair bütün görüşleri benzeri şekilde 

zikretmiş ve Osmanlı fukahasının eserlerine sıkça başvurmuştur. Bir de yaşadığı 

dönemin örfüne taalluk eden bazı konuları “Tenbihat” başlığı altında incelemiştir. 

Çadırların mescit olarak vakfedilemeyeceği, uzun süreli kiralanan araziler üzerine 

yapılan mescit binalarının vakfedilebileceği, bunlar arasındadır. Bununla beraber 

Fetâvâ-yı Hindiyye’de kesinlikle cevaz verilmemesine rağmen İbn Âbidîn, mescit 

üzerine görüş bildirmiştir. Bunun sebebi, mescitleri yaygınlaşan hırsızlık 

faaliyetlerinden ve suistimallerden koruyup hizmetin kolaylaştırılmasını sağlamak, 

bunun yanı sıra şehir merkezlerinde yükselen konut giderleri karşısında hademe-i 

hayratı muhafaza etmek olabilir.702 

Ömer Hilmi Efendi mescit vakfiyelerinin kuruluş ve bağlayıcı hâle gelmesi hakkında 

şöyle demiştir:  

114. Mes’ele: 

Bâlâda beyân olunan iki tarîktan hiçbiri bulunmadıkça vakf lazım olmaz. Fakat zikr-i 

âtî iki mes’ele müstesnâdır ki ânlarda vakfın lazım olması bâlada beyân olunan 

tarîklardan hiçbirine mütevakkıf değildir. 

Evvelkisi bir mescid bina ve tarîkiyle beraber mülkünden ifrâz edüp derûnunda îfâ-ı 

salât etmek üzere nâsa izin verüpde nâs dahî orada cemaatle cehren îfâ-i salât 

eyleseler ol mescid vakf-ı lazım ile vakfolmuş olur. 

                                                           
700 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 26. 

701 Muhammed, Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur, 755. 

702 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr, 4/436. 



187 

 

İkincisi bir kimse mülkü olan arsayı makbere olmak üzere vakfedüp defn-i mevtâya 

izin vermekle oraya meyyit defnolunsa ol arsa vakf-ı lazım ile vakfolunmuş olur.703 

Akgündüz, bu konuda Fetâvâ-yı Hindiyye ve Reddü’l-Muhtâr’da zikredilen görüşleri 

naklettikten sonra Osmanlı tatbikatında daha ziyade İmâm-ı Âzam’ın görüşünün şâyi 

olduğunu, vakıfları korumak için zaman zaman hâkimlerin İmam Muhammed’in 

görüşüyle de karar verdiğini ifade etmiştir. Osmanlı’da vakıflara dair genel bir 

kanunlaştırma vâki olmamış, bu konuda hâkimlere vakfın yararına tercih hakkı 

sağlanmıştır. Modern dönemde yapılan kanunlaştırma faaliyetlerinde bu tutum genel 

olarak takip edilegelmiştir.704 

5.3.14. Kullanılamaz Hâle Gelen Mescitlerin Mülkiyeti Meselesi 

Fetâvâ-yı Hindiyye, harap durumda ve faydalanılamayacak vaziyette olan mescitlerin 

durumu hakkında iki görüş zikretmektedir. Birincicisi, İmam Muhammed’in 

görüşüdür ki kullanılamaz hâle gelen bu yer mescit olmaktan çıkarak vâkıfın ya da 

vârislerinin mülkiyetine rücu eder. İkinci görüş, Ebû Yûsuf’un içtihadıdır ki buna 

göre mescit ebediyen bulunduğu hâl üzere kalır, fetva da buna göredir. İbn Âbidîn de 

aynı görüşü, İmâm-ı Âzam’dan naklederek fetvanın buna göre olduğunu 

söylemiştir.705 

Hidâye sahibi, bu konuda imamlarımızdan Fetâvâ-yı Hindiyye’de de nakledilen 

görüşleri vermekle yetinmiş; herhangi bir tercihte bulunmamıştır.706 

Halebî, harap mescitlerin durumları hakkında herhangi bir görüş bildirmemiş; 

Mecmau’l-Enhur sahibi ise harap durumdaki ribatların durumuyla ilgili açıklamayı 

yaparken Gunye’den, harap mescitlerin durumu hakkındaki görüşleri nakletmiş ve 

Şeyhayn’ın görüşünü Halebî’nin tercih ettiğini ifade etmiştir.707 

İbn Âbidîn aynı görüşü İmâm-ı Âzam’dan naklederek fetvanın buna göre olduğunu 

söylemiştir. Ancak harap olan mescitlerin geriye kalan malzemeleriyle alakalı olarak 

İbn Âbidîn, başlangıçta İmâm-ı Âzam’ın içtihadını benimsemiş olsa da daha sonraki 

                                                           
703 Kaya, “Ömer Hilmi Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fi Ahkâmi’l-Evkâf İsimli Eseri”, 69. 

704 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 170. 

705 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/395. 

706 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 28. 

707 Muhammed, Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur, 756. 



188 

 

yaşadığı acı tecrübenin fikrini değiştirmiş olması neticesinde Ebû Yûsuf’un Fetâvâ-

yı Hindiyye’nin de benimsediği görüşüne intikal etmiştir. Yaşadığı tecrübeyi şu 

şekilde anlatmaktadır:  

Emevî Camii’nin sahnını döşemek için Dımeşk’te harap olmuş bir mescidin 

taşlarının nakledilmesi hususunda fetva istediler, ben de Şurunbilali’ye tâbi olarak 

‘Nakledilmesi caiz değildir’, diye fetva verdim. Sonra bazı zorba kimselerin o 

mescidin taşlarını kendi nefisleri için almış olduklarını duydum. Vermiş olduğum 

fetvaya pişman oldum.708 

Ömer Hilmi Efendi kullanılamaz hâle gelen mescitlerin mülkiyeti meselesi hakkında 

şöyle demiştir:  

344. Mes’ele: 

Bir karyenin ahâlisi bi’l-külliye müteferrik ve perişan olup ol karyede olan mescid 

muattal ve müstâğnî-anh kalsa ol karyenin kurbünde olan diğer karyenin mescidi 

olmasa karye-i sâniyenin ahâlisi karye-i ûlâda olan mescidi nakz ve enkazını kendi 

karyelerine nakledüp orada bir mescid bina edebilirler. 

Bu sûrette hedm olunan mescide mahsûs olan vâridât re’y-i hâkimle karye-i sâniyede 

bina olunan mescidin mühimmâtına sarf olunur. Sûret-i mezkûrede vâkıfın veresesi 

mescid hedm olunmakla anın vâridâtı bize ait olur. 

Binâenaleyh galle-i mezbûreyi nefsimiz içün biz alub âhar karyede bina olunan 

mescide sarf ettirmeyiz, diyemezler. Kezâlik bir kimsenin vakfı olan bir mescid 

mühimmâtına diğer kimesne bir miktâr nukūd vakf edüp baʻde zamân karye halkı 

bi’l-külliye perişan ve mescidi dahî harâb ve muattal olsa mütevellî nukūd-ı 

mezkûrenin ribhi re’y-i hâkimle karye-i mezkûreye akrab olan âhar karyedeki 

vâridâtı kalîl olan mescid-i şerîfin mühimmâtına sarf etmek murâd ettikde nukūd-ı 

mezkûreyi vakfeden kimsenin veresesi mücerred mevkufun-aleyh olan mescid harâb 

ve müstâğnî-anh olmakla nukūd-ı mezkûre bize mevrûs olmuş olur, deyû mütevellîyi 

menʻ edemez.709 

                                                           
708 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr, 4/440.   

709 Kaya, “Ömer Hilmi Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fi Ahkâmi’l-Evkâf İsimli Eseri”,133; İbn 

Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr, 4/365. 



189 

 

Akgündüz, ulemânın bu konudaki görüşlerini zikrettikten sonra özellikle Tanzimat 

Dönemi sonrası uygulamalara dikkatleri çeker. Osmanlı’nın son dönemindeki evkaf-ı 

münderise anlayışının müspet ve menfi yönlerini değerlendirir. Bir taraftan kötü 

niyetlilerin ellerinden vakıfları korumaya çalışırken diğer taraftan Osmanlı’daki sivil 

toplum kuruluşu anlayışının nasıl inkıraza uğradığını, tekelleştiğini tasvir eder ve bu 

konuda en az yara alan müesseselerin mescit vb. hayrî eserler olduğunu zikreder. 

Ancak bunları idâme ettirmek için vakfedilen akarların durumunu zannımızca 

gözden kaçırır. Netice olarak gerek İbn Âbidîn gerekse de Ömer Hilmi Efendi’nin 

eserlerinde yer alan konuyla ilgili açıklamalar, Osmanlı uygulamasına fıkhî 

bağlamda ışık tutmaktadır. Akgündüz’ün sunduğu tablo ise tarihî bir tespittir.710 

5.3.15. Kamunun Ortak Yararına Yönelik Olan Vakıf İşlemlerinin 

Tamamlanması 

Han, hamam, mezarlık, karakol, hastane ve benzeri kamu yararına vakfedilmiş 

malların vakfının lazım olmasına dair Fetâvâ-yı Hindiyye’de üç görüş vardır. 

Birincisi İmâm-ı Âzam’ın görüşüdür ki ona göre ancak bu vakfın mütevelliye teslimi 

ya da vâkıfın vasiyeti üzerine ölmesiyle gerçekleşir. Ebû Yûsuf, “Vakfettim demekle 

gerçekleşir,” demiştir. İmam Muhammed ise kendilerinden faydalanılmakla olacağını 

söylemiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye de mütevelliye teslimi şart koşmayan görüşü 

benimsemekle İmâmeyn’in görüşünü benimsemiştir.711 

Hidâye sahibi, Fetâvâ-yı Hindiyye’deki Hanefî imamların görüşlerini zikreder fakat 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin aksine hâkime tescili zorunlu görür ancak yine de bu konuda 

örfün esas olduğunu ihsas ettirir.712 Halebî de Fetâvâ-yı Hindiyye gibi bu konudaki 

üç görüşü zikretmiş ve herhangi bir tercihte bulunmamıştır. Mecmau’l-Enhur sahibi 

de bu konuda bir tercih nakletmemiştir.713 

İbn Âbidîn, anılan konuda Fetâvâ-yı Hindiyye’yle aynı görüşü tercih etmiş olup 

ancak bu kullanımlar gerçekleşmezse mütevelliye teslim etmekle vakfın lazım 

olacağını ifade etmektedir. Bu konuda askerî tabyalar ile hacıların kullanacağı çeşme 

ve barınak gibi yerleri özellikle örnek göstermektedir. Çünkü bunlar senede bir kez 

                                                           
710 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 296. 

711 Şeyh Nizâm, el-Fetâva’l-Hindiyye, 2/431. 

712 el-Mergīnânî, el-Hidâye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 28. 

713 Muhammed, Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur, 741. 



190 

 

kullanılan yerlerdir. Vakfın lüzumu için bir sene beklemektense ihtiyaten 

mütevelliye teslimi daha uygun olacaktır. Bir de buralar insanların yaşam alanı 

içerisinde bulunmadığından bakım onarım için mütevelliye muhtaçtır.714 

Akgündüz, fetva kitaplarında genel olarak Ebû Yûsuf ve İmam Muhammed’in 

görüşlerinin tercih edilmekle beraber asıl uygulamanın İmâm-ı Âzam’ın görüşüne 

göre olduğunu zikreder. Buradaki tatbikatı şu şekilde detaylı olarak okuyucularına 

anlatır: 

Vâkıf, bir aynı bütün geçerlilik şartlarına uygun bir şekilde vakfeder ve tayin ettiği 

mütevelliye teslim eder.  Mütevelli teslimden sonra vakıf konusu malın zilyedi olur. 

Daha sonra vâkıf; hâkime müracaat eder ve vakıf yaptığını, müebbed masraflar tayin 

eylediğini ve mütevelliye teslim ettiğini söyler. Ancak İmâm-ı Âzam’a göre vakıf 

gayr-ı lazımdır, vakıftan rücû ediyorum, diyerek zilyed aleyhine dava açar. Mütevelli 

mahkemeye davet edilir. Mütevelli de vâkıfın iddiasına karşı, yapılan vakfın İmam 

Muhammed ve Ebû Yûsuf’a göre lazım bir akit olduğunu ileri sürer ve iadeden 

imtina eder. Hâkim bu anlaşmazlığı çözmek için meseleyi kazâen tedkik eder. Hukuki 

bir düzenleme ile vakfın lazım veya gayr-ı lazım olduğu belirtilmemiş olduğundan bu 

hususta hukukçuların görüşlerini araştırır. Vakfa en yararlı ve uygun olanını ve 

fetvanın kendisi üzere olduğu görüşü esas kabul eder. Ancak bunu yapabilmesi için 

müctehidler arasında ihtilafı bilen birisi olması gerekir. Yapacağı tercihte kamu 

yararını da düşünecektir. Neticede vakfın yararına olan ve vakfın lazım olduğunu 

kabul eden İmâmeyn’in görüşüne uyarak vakfın sıhhatine ve lüzumuna 

(bağlayıcılığına) hüküm verir. Böylece kazâî bir hüküm meydana gelir ve vakfın 

bağlayıcılığı hususunda artık kaziye-i muhkeme teşekkül eder.  

İşte asırlar boyunca Osmanlı Devleti’nde tatbik edilen ve bugün şerʻiye sicillerinde, 

vakfiyelerde ve fetvalarda binlerce benzerini bulmak mümkün olan tescil işleminin ve 

farazi davanın özü ve esası budur.715 

5.4. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin Bazı Meselelerinin Mukayeseli İncelenmesi 

Çalışmanın bu bölümünde Fetâvâ-yı Hindiyye’nin kaleme alındığı dönemden 

günümüze değin güncelliğini koruyan üç farklı konu, Reddü’l-Muhtâr ve bazı fetva 

                                                           
714 İbn Âbidîn, Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhu Tenvîri’l-Ebsâr, 4/358. 

715 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 160. 



191 

 

mecmualarıyla karşılaştırmalı olarak incelenecektir. Bu konuların birincisi sakalı 

tıraş etmenin hükmü, ikincisi musikinin, özellikle de sûfîlerin ayinleri esnasında icra 

ettikleri semanın cevazı, üçüncüsü ise yöneticilere gösterilen hürmetin sınırıdır. Bu 

konular hem Fetâvâ-yı Hindiyye’nin kaleme alındığı Bâbürlülerin Yükseliş 

Dönemi’nde hem de aynı dönem Osmanlı’sında sıkça tartışılan ve günümüze intikal 

eden konular olması açısından son derece önemli olduğunu düşünüyoruz. Bu nedenle 

karşılaştırma yaparken Osmanlı fetva mecmualarından ve Hanefî fıkıh birikiminin en 

son ve en olgun örneklerinden olan Reddü’l-Muhtâr’dan istifade edilmeye 

çalışılacaktır.  

5.4.1. Sakal Tıraş Etmenin Hükmü 

Sakalın mahiyeti, tıraş edilmesinin hükmü ve uzatılma alışkanlığı; değişik zaman, 

bölge ve kültürlerde farklılık arz etmiştir. Turan kavimlerinde sakalı kesip bıyığı 

uzatmak gelenekken Sâmî kültüründe sakalı uzatıp bıyığı kısaltmak âdet olmuştur. 

Orta Doğu, İran ve Hint kültüründe sakal, bilgeliği sembolize eden bir unsur olarak 

kabul edilmiştir. Bu anlayış Hıristiyanlık vasıtasıyla Avrupa’ya, İslâmiyet yoluyla da 

Orta Asya ve Kafkasya’ya yayılmıştır. Sakalın toplum içindeki yaygınlığı, erkek ve 

kadın arasındaki farkı temsil etme fonksiyonunun yanı sıra kültürler arasında 

“alamet-i fârika” olma vasfını da belirginleştirmektedir. İslâm toplumları arasında da 

sakalın İslâm’ın şiarlarından olup olmadığı ve “fıtratı tağyir”e girip girmediği 

tartışmalarının arka planında bu farklılıklarının olduğu söylenebilir. Çalışmanın bu 

bölümünde sakal tıraşının hükmünün, Fetâvâ-yı Hindiyye esas alınarak diğer bazı 

fıkıh eserleriyle karşılaştırmalı analizi yapılmaya çalışılacaktır. Böylece Hint alt 

kıtasındaki kültürün fıkıh yazımı üzerindeki iz düşümleri ortaya konulmaya gayret 

edilecektir. Fetâvâ-yı Hindiyye’de sakalın tamamen ya da kısmen tıraş edilmesine 

dair herhangi bir hüküm nakledilmemektedir. Kerahiyet ve istihsan bölümünde 

sadece sakalın, bir kabzadan uzun olup olamayacağı ve etrafının düzeltilip 

düzeltilemeyeceğine dair Hanefî imamlarından gelen görüşler nakledilmiştir. İhram 

cezaları ve diyet bahislerinde konuya dair yaptırımlar zikredilmiştir. Bu mevzularda 

da sakalın bir organ hükmünde olduğu görüşleri tercih edilerek sakalın fıtrat gereği 

olduğu görüşünün kabulü ihsas ettirilmiştir. İncelenen dönem içerisinde hüküm süren 

Bâbürlü sultanlarından üçünün sakallı, ikisinin sakalsız ve birinin de dönem dönem 

sakallı olduğu göz önünde bulundurulursa sakallı olmanın revaçta olan davranış 

biçimi olduğu söylenebilir. Osmanlı şeyhülislam fetvalarının toplandığı mecmuaların 



192 

 

en önemlilerinden olan Fetâvâ-yı Feyziyye, Behcetü’l-Fetâvâ, Fetâvâ-yı Hayriyye, 

Netîcetü’l-Fetâvâ, Fetâvâ-yı Ali Efendi, Fetâvâ-yı Abdürrahim Efendi’de sakal tıraş 

etmenin hükmüne dair herhangi bir bilgi nakledilmemiştir. Ancak Ebüssuud 

Efendi’nin fetvalarında hüküm açıkça zikredilmese de sakal tıraşının şeytanın 

iğvasıyla olduğu, sakalını kesenin günahkârlardan sayılacağı ve sakalsız imamın 

görevden alınabileceğine dair fetvalar nakledilmiştir. Fakat sakalsızlığın halk 

arasında yaygın olmasından kaynaklanmalıdır ki sakalsız kişilerin, âdil iseler 

şahitliklerinin kabul edileceğine dair fetva vermiştir. Son dönem Osmanlı 

âlimlerinden Ahıskalı Ali Haydar Efendi, konuya dair yazmış olduğu risalesinde İbn 

Kemâl, Haskefî ve İbn Âbidîn gibi zatların sakal tıraşını fısk olarak gördüklerini ve 

bu fiili işleyenlerin tâzir cezasına çarptırılması gerektiğine hükmettiklerini 

nakletmektedir.716 

Cumhuriyet dönemine kadar Hanefî âlimleri arasında sakal tıraşına cevaz veren 

herhangi bir isim tarafımızca tespit edilememiştir. Ancak Gazzâlî gibi bazı klasik 

dönem âlimleriyle muasır âlimlerden birçoğu sakal tıraşının fısk olmadığı 

kanaatindedirler. Sakal kesmenin caiz olmadığına kāni olan âlimlerin ileri sürdüğü 

sebepler şunlardır:717 

1-) Sakal uzatma talebinin emir kipiyle bildirilmiş olması    

2-) Sakal uzatmanın fıtrata uygun olduğunun bildirilmiş olması  

3-) Sakal uzatarak gayrimüslimlerden farklı olmanın istenmesi  

4-) Sakal tıraşının karşı cinse benzemeye yol açması  

5-) Sakal uzatmanın İslâm’ın şiarlarından sayılması. 

Yukarıda zikredilen her bir gerekçe farklı değerlendirmeler yapılarak, sakal kesmeyi 

caiz gören âlimler tarafından ya ret ya da tevil edilmiştir. İncelediğimiz dönem 

açısından sakalın hükmüne dair Bâbürlü ve Osmanlı ulemâsının benzeri tutumda 

olduğu söylenebilir. Ancak bazı devlet adamlarının ve komutanların sakalsız olması 

kitaplarda bu konuya yüzeysel olarak değinilmesine sebebiyet vermiş olabilir. 

                                                           
716Ali Haydar Gürbüzler, Bir İslam Şiarı Sakal - İslam Fıkhında Sakalın Hükmü, 2. Bs., 

(İstanbul: Siraç Yayınları, 2018), 13. 

717Hüseyin Baysa, “Sakal Uzatma ve Bıyık Kısaltmanın Hükmüne İlişkin Görüşlerin 

Değerlendirilmesi”, Sosyal Bilimler Dergisi, C. 7, S. 14 (2017): 275. 



193 

 

5.4.2. Semanın Hükmü 

Dinleme anlamına gelen sema, tarihî süreçte mana genişlemesine uğrayarak gınayı 

(şarkı söyleme) ve raksı da kapsamı altına almıştır. Ortaya çıktığı ilk günden itibaren 

ulemâ ve meşâyih arasında niza sebebi olan sema hakkında başlı başına bir edebiyat 

oluşmuş, fıkıh kitaplarının kerahiyet ve istihsan bölümlerinde incelenmiştir. Fetva 

mecmuaları bu konuya dair hususi bahisler açmışlardır. Gerek Bâbürlülerde gerekse 

Osmanlılarda bu konuyu inceleyen birçok risale kaleme alınmıştır. Kâtip Çelebi bu 

konuda yazılmış risaleleri uzun bir liste şeklinde Keşfü’z-Zünûn’da sıralamış ve 

Mizânü’l-Hak adlı eserinde konuya dair döneminde ileri sürülen görüşleri ve 

tartışmaları aktarmıştır.718 

İmâm-ı Rabbânî Ahmed Fârûkî es-Sirhindî Hazretleri; sema, raks ve gına konularını 

üç şekilde değerlendirmiştir. Birincisi, sûfîlerin seyr-i sülûk esnasında vecd ve 

istiğrak hâlinin galebesiyle Allah’a karşı iştiyak hâlleri yoğunlaştığından dolayı sema 

ve raks durumlarının kendilerinden meydana geldiğini, onların bunu yapmacık değil 

gerçekten manevi bir hâl olarak yaşadıklarını söyler. İkincisi, hiçbir manevi hâl 

kendisinde bulunmadığı hâlde bu işleri keyiflenmek için ve gösteriş olsun diye 

yapanların gafil ve ahmak kimseler olduğundan bahseder. Üçüncüsü, Nakşibendî 

büyüklerinin her hâlükârda sema ve raks hâllerini tasvip etmediklerini, bu işleri boş 

işler olarak gördüklerini ve bunun sebebinin de sema ve raks gibi şeylerin 

Peygamberimiz (s.a.v.) ve Hülefâ-yı Râşidîn (Dört Halife) zamanında görülmemesi 

olduğunu ifade eder.719 İmâm-ı Rabbânî’nin bu tutumu, özellikle Çiştîler tarafından 

hoş karşılanmamıştır. Âlemgîr Şah’ın dönemine gelindiğinde bu tip ayinler, Şeyh 

Muhammed Masum ve Şeyh Seyfeddin’in yönlendirmesiyle büyük oranda 

yasaklanmış; mezkûr bakış açısı, Fetâvâ-yı Hindiyye’ye de yansımıştır.720 Şöyle ki 

Halvânî’den rivayet edilen fetvada sema her yönüyle haram görülmüş, Allah’ın velî 

kullarının hâl gereği yaptığı bazı uygulamaların cahil insanların yaptığı bidatlarla bir 

                                                           
718 Dilaver Gürer, “Osmanlılarda Sema Devran Raks tartışmaları ve İki Şeyhülislam 

Risalesi”, İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi, S. 26 (2010-2): 1. 

719 İmam-ı Rabbânî Şeyh Ahmet Faruk Serhendî, el-Mektûbât, C. 1, (İstanbul: Mektebetül 

Mahmudiyye, 1965), 307. 

720 Ahmet Cüneyt Coşkun, “Seyfeddin Fârûkî’nin Hayatı ve Tasavvufî Görüşleri”, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı Temel İslam Bilimleri Bilim 

Dalı, 2019), 21. 



194 

 

tutulmaması gerektiği vurgulanmış ve sema ehlinin cezalandırılması hükmü 

verilmiştir. Osmanlı ulemâsının ileri gelenlerinden Şeyhülislâm Ebüssuud Efendi 

sekre düşüp raks ve sema yapanların mazur görülmesi gerektiği, sûfîlerin toptan 

tekfirinin masiyet olup bu hükmü verenlerin tâzir edilmesinin lüzumu, taklîden sema 

ve raks yapanların haram üzere olduğu, bunu ibadet niyetiyle yapanların küfre 

düşeceği şeklinde fetva vermiştir.721 

İbn Âbidîn, konu hakkında daha temkinli davranmış; sûfîlere fısk, dalalet ya da küfür 

isnat etmenin ağır bir itham olduğunu, bu konuda aceleci olmamak gerektiğini ifade 

etmiştir. Âlimlerin tutumlarından, yaşadıkları zaman, ortam ve şartların fetva 

verirken etkili olduğu ve örfü gözettikleri anlaşılabilir. Hindistan sûfîleri ile Anadolu 

sûfîlerinin sema ve raksının kıyaslanamayacak ölçüde farklılık arz ettiğini de göz 

önünde bulundurursak Fetâvâ-yı Hindiyye ile Reddü’l-Muhtâr arasındaki tutum farkı 

daha iyi kavranabilir.  Hem Şeyhülislâm Ebüssuud Efendi’nin babasının hem de 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin müelliflerinden bir kısmının ve İbn Âbidîn’in sûfîyyeden 

olduğu göz önünde bulundurulursa bu konuda tasavvuf ehline karşı bir kötü niyet 

olmadığı da söylenebilir.  

5.4.3. Yöneticilere Hürmette Sınır 

Tarihin ilk devirlerinden itibaren insanların krallara ve dinî otorite sahiplerine ibadet 

ya da hürmet maksadıyla secde ettikleri bilinmektedir. İslâm şeriatı mahlûka ibadet 

maksadıyla secde etmeyi kesinlikle küfür olarak görmüştür. Ancak hürmet için secde 

yapmanın hükmü konusunda âlimler arasında farklı görüşler ileri sürülmüştür. Bunun 

caiz olduğunu ileri sürenler meleklerin Hazret-i Âdem’e ve İsrâiloğulları’nın Hazret-i 

Yûsuf’a secdesini delil göstermişlerdir. Haram görenler ise bunun tam bir secde değil 

de, bir nevi selamlama olduğunu iddia etmiş ve bunların normal secde olarak kabul 

edilse bile mensuh olduğunu söylemişlerdir. İmâm-ı Rabbânî, sultana secde etmediği 

için hapsedilmiş; Mirza Hürrem bu durumdan müteessir olmuştur. Hürrem, zaruret 

hâlinde sultana secde etmenin ruhsatına dair fetvalarla birlikte ulemâdan ileri 

gelenleri yanına alarak İmâm-ı Rabbânî’yi ikna etmeye çalışmışsa da başarılı 

                                                           
721 Pehlül Düzenli, Şeyhülislam Ebüsuûd Efendi ve Fetvâları, (İstanbul: OSAV Yayınları, 

2012), 91. 



195 

 

olamamıştır. İmâm-ı Rabbânî bu durumda zalim sultana karşı vakur duruşun cihad 

olduğunu ve azimetle amel etmenin gerekliliğini ifade etmiştir.722 

Fetâvâ-yı Hindiyye bu konuda İmâm-ı Rabbânî’nin tutumuna mutabık bir tercihte 

bulunmuştur. Fetâvâ-yı Hindiyye’ye göre ibadet maksadıyla ya da pervasızca sultana 

secde küfürdür. Hürmet için secdeye gitmek haram, eğilmek mekruhtur. Hizmet 

ederken eğilmek ya da el bağlamakta herhangi bir mahzur yoktur. İbn Âbidîn de 

hükümdara secde etmenin ve hükümdarın secde ettirmesinin haram olduğuna dair 

görüşü tercih etmiştir. Fakat bazılarının ayağa kalkmak gibi eğilmenin de caiz 

olduğuna dair görüşünü de nakletmiştir. Ebüssuud Efendi kendisine sorulan din ve 

devlet büyüklerine secde etmenin hükmüne dair suale yukarıdaki Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin ve Reddü’l-Muhtâr’ın görüşlerine mutabık şekilde cevap vermiştir. 

Ancak Osmanlı sultanlarının el-etek ve eşiklerinin öpülmesi, ibadet olarak telakki 

edilmediğinden olsa gerektir ki fetva mecmualarında mevzubahis edilmemiştir.723 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
722 Ebü’l-Hasen Ali en-Nedvî, İslam Önderleri Tarihi, C. 4, çev. Yusuf Karaca, (İstanbul: 

Kayıhan Yay., 2018), 338. 

723 Düzenli, 95. 



196 

 

SONUÇ 

 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin araştırılmasını konu alan çalışmamızda, fıkıh tarihi ana 

hatlarıyla gözden geçirildikten sonra değişik dönem ve coğrafyalarda fıkıh alanında 

hangi tarzda eserlerin niçin ve nasıl kaleme alındığı değerlendirilmiştir. Fıkıh 

yazıcılığının başlama süreci, mezheplerin teşekkülü ve ortaya çıkan mezheplerin 

fıkıh edebiyatına katkıları kavranmaya çalışılarak Hanefî mezhebinin bu alandaki 

yeri tespit edilmiştir.  

Hanefî mezhebinin tarihî süreçte oluşan alt ekolleri ve bu ekollerin fıkıh edebiyatına 

etkileri, Hint alt kıtasının ve özellikle Bâbürlere ait fıkhın hangi ekolle irtibatlı 

olduğu ve bunun ne gibi sonuçlar doğurduğu, Hint alt kıtasına Müslümanların 

yerleşmesi ve değişik fıkıh mezheplerinin hangi oranda yaygınlaştığı, Hanefî 

mezhebinin nasıl gelişip yayıldığı ortaya konmuştur. Delhi Sultanlığı döneminde 

Hanefî mezhebinin nasıl revaç bulduğu, ne gibi bir gelişim gösterdiği ve bu dönemde 

oluşan edebiyat tespit edilmiştir.  

Delhi Sultanlığı dönemindeki iftâ faaliyetleri ana hatlarıyla incelendikten sonra 

Bâbürlüler dönemine olan tesirleri araştırılmaya başlanmıştır. Başta Bâbür Şah 

olmak üzere Bâbürlülerin Yükseliş Dönemi sultanlarının şeriatın tatbikine ve iftâ 

faaliyetlerinin yürütülmesine olan katkıları ve bu dönemdeki fıkhî çalışmalar, tarihî 

bağlamında ortaya konularak incelenmiştir. Bâbürlü fıkıh çalışmalarının iftâ ve kazâ 

faaliyetleriyle olan bağı; Âyin-i Ekberî, Tüzük-i Cihangîrî ve Kānun-ı Âlemgîrî’nin 

şeriata mutabakatı veya muhalefeti analiz edilmiştir. Bâbürlüler dönemindeki tecdit 

hareketleri ve bu hareketlerin siyaset, ilim, kazâ ve iftâ faaliyetlerine ve 

Müceddidîlerin devlet üzerindeki etkisi açıklanmıştır.  

Ekber Şah ile Âlemgîr Şah arasındaki dönemde şeriatın tatbiki, iftâ ve kazâ 

faaliyetlerine olan müspet ve menfi tesiri araştırılmıştır. Özellikle oryantalistler 

tarafından sıkça eleştirilen Âlemgîr Şah dönemi, Âlemgîr Şah’a ve dönemine ait 

tenkitler objektif bir bakış açısıyla cevaplandırılmaya çalışılmıştır. Âlemgîr Şah’ın 

Hindistan genelinde İslâmiyet’in yayılmasına ve Ehl-i Sünnet inancının 

yerleştirilmesine olan katkıları ve Fetâvâ-yı Hindiyye’nin bu çabadaki rolü 

anlatılmıştır.  



197 

 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telifinde katkıları bulunan Âlemgîr Şah ve diğer ulemânın 

biyografileri hakkında bilgi verilmiş, daha önce kısmen tespit edilen telif heyetinin 

tam isimleri, heyetin oluşmasındaki ana kıstaslar tespit edilmiş ve Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin genel karakteristiği ortaya konulmuştur.  

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin özellikleri ve iftâ metodu maddeler hâlinde incelenmiştir. 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin bugüne kadar yapılan baskı ve tercümeleri araştırılmış, 

özellikle Türkçe tercümesine dair uzmanlarla yapılan mülakatların sonuçları 

zikredilmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye’ye yapılan eleştiriler nesnel bir bakış açısıyla 

değerlendirilmiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye’nin hem kendi dönemindeki hem de 

günümüze kadar olan dönemdeki fıkıh yazımına, kazâ ve iftâ faaliyetlerine katkıları 

araştırılmış ve tespit edilen bazı önemli eserler incelenerek istatistiksel bilgiler 

bağlamında alana katkısı tespit edilmiştir.  

Hem Fetâvâ-yı Hindiyye’nin yazıldığı dönemde hem de günümüzde güncelliğini 

koruyan muhtelif üç, vakıf kitabına dair seçilmiş on dört konu karşılaştırmalı olarak 

analiz edilmiş, böylece Hint alt kıtasının ve özellikle de Bâbürlü fıkhının 

karakteristik özellikleri örneklem üzerinden anlatılmıştır. Sonuç olarak ülkemizde 

soru-cevap şeklindeki fetva mecmualarının fetâvâ türünün tek çeşidi olduğu gibi 

yaygın bir yanlış bilginin bulunduğu tespit edilmiştir. Hint alt kıtasında kaleme 

alınan ve isminde fetâvâ ibaresi geçen eserlerin çoğunun klasik fıkıh yazımının bir 

örneği; Bâbürlü fıkhının, iftâ ve kazâ teşkilatının Delhi Sultanlığı döneminin devamı 

olduğu müşahede edilmiştir. Gerek Delhi Sultanlığı gerekse de Bâbürlüler 

dönemindeki fıkıh çalışmalarının büyük oranda Mâverâünnehir’in alt bir ekolü 

olduğu, Hint alt kıtası fakihlerinin çoğunun ilim silsilesinin Orta Asya’ya dayandığı 

ve Moğol istilasından sonra bölgeye göç eden âlimlerin talebeleri oldukları 

görülmüştür. Henüz Gazneliler döneminde başlayan telif faaliyetlerinin Delhi 

Sultanlığı döneminde oldukça sağlam bir zemine oturduğu, bunun da Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin telifi için ciddi bir altyapı oluşturduğu, Gazneli ve Delhi sultanlarının 

artan bir oranla Hanefî mezhebine ve fıkıh ilmine rağbet ettikleri, bu eğilimin Fîrûz 

Şah döneminde zirveye ulaştığı tespit edilmiştir.  

Bâbürlüler döneminde şeriatın ikāmesi hususunda Delhi Sultanlığı kadar titizlik 

gösterilmediği, zaman zaman Şiîliğe meyledildiği gözlemlenmiştir. Âlemgîr Şah’ın 

Müceddidîlerin de tesirinde kalarak hem şeriatın tatbiki hem de Ehl-i Sünnet 

itikadının yaygınlaştırılıp bidatların ve gayrimüslim âdetlerinin sona erdirilmesi 



198 

 

konusunda ciddi bir gayret içerisinde bulunduğu, Fetâvâ-yı Hindiyye’yi de bu amaca 

binaen kaleme aldırdığı tespit edilmiştir.  

Âlemgîr Şah’ın Fetâvâ-yı Hindiyye’nin sadece telif emrini veren ve hâmiliğini yapan 

bir sultan olmadığı, ayrıca telif heyetinin belirlenmesi, konuların tespiti, kaynakların 

tedariki ve seçimi yapılan çalışmaların takibi, kaleme alınan bölümlerin tahlil ve 

tenkidi gibi faaliyetlerde de etkin rol oynadığı anlaşılmıştır.  

Telif heyetinin ciddi bir araştırmanın ve geniş bir soruşturmanın sonucunda Ehl-i 

Sünnet’in önde gelen âlimlerinden oluşturulduğu müşahede olunmuştur. Fetâvâ-yı 

Hindiyye’nin mehazları tespit edilirken ulemânın itibar ettiği ve müftüler tarafından 

yaygın olarak kullanılan eserler tercih edilmiş, muğlak ibareli ve zayıf görüşleri 

barındıran eserler tercih edilmemiştir. Fetâvâ-yı Hindiyye tarafından kaynak eserlere 

yapılan binlerce atfın yarısından fazlası Mâverâünnehir’de kaleme alınan on dört 

eserden yapılmıştır. Bu da eserin genel olarak Mâverâünnehir ekolünün bir devamı 

olduğunu göstermektedir. Ancak şartların farklılığı nedeniyle gayrimüslimlerle olan 

ilişkiler, Irak ekolünün tesiri altında kaleme alınmıştır. Anılan durum, yapılan tahric, 

tercih ve temyizlerle dolaylı olarak içtihat edildiğini göstermektedir.  

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin genel olarak alıntı yaptığı eserlerin ibarelerine birebir bağlı 

kalması, onun derleme bir eser olduğu konusunda yanlış anlaşılmalara yol açabilse 

de metinlerin ibare içerisindeki konumu ve bazı eserlerin görüşlerinin zaman zaman 

terk edilmesi, esasen özgün bir telif metodu uygulandığına işaret etmektedir. Fetâvâ-

yı Hindiyye şablon olarak Hidâye’yi, üslup olarak da Tatarhâniyye’yi izlese de ikisini 

de aşan bir eser olmuştur. Başta ferâiz olmak üzere Hidâye’nin konu edinmediği 

birçok bölümü muhtevasına dâhil etmiştir. Özellikle kazâ ve iftâya dair bölümleri 

oldukça detaylıdır. Hem kendi döneminde kadılar ve müftüler tarafından başvuru 

eseri olarak kullanılmış hem de Reddü’l-Muhtâr, Mecelle, Mürşidü’l-Hayran gibi 

kendisinden sonra kaleme alınan önemli eserlere ve fetva koleksiyonlarına kaynaklık 

etmiştir.  

Fetâvâ-yı Hindiyye, günümüzde de birçok fıkıh otoritesi ve fetva kurulu tarafından 

muteber bir kaynak eser olarak kabul görmektedir. Başta İngilizce olmak üzere 

birçok dile tercüme edilmiş, dilimize de aslına uygun bir şekilde çevrilmiştir. Bu 

durum Fetâvâ-yı Hindiyye’den daha çok istifade edilmesini sağlamıştır. Başta 

Hindistan, Lübnan ve Mısır olmak üzere birçok yerde defalarca basılmıştır. Fıkıh 



199 

 

ilmiyle meşgul olan hemen hemen bütün ilim erbabının kütüphanelerinde ya aslı ya 

da tercümeleri yer almaktadır.  

Kolektif fıkıh yazıcılığının ilk örneklerinden olup Mecelle’ye ve daha sonraki 

kolektif fıkıh eserlerine öncülük etmiştir. Yapılan tahkikler yoluyla müdellel 

olmayan eser kısmen bu konuda tahkim edilmeye çalışılmıştır. 

Türkçemizde lisans, yüksek lisans ya da doktora seviyesinde herhangi bir 

araştırmaya konu edilmediği gibi Diyanet İslâm Ansiklopedisi’nin bir maddesi hariç 

herhangi bir makaleye de konu olmamıştır. 

Bu tezin ardından gelecek olan Fetâvâ-yı Hindiyye ve Hint alt kıtasındaki iftâ 

faaliyetlerine dair çalışmalara önerilerimizi şöylece sıralayabiliriz: 

Genelde Bâbürlü fıkhına, özelde Fetâvâ-yı Hindiyye’ye dair ilmî çalışma yapacak 

araştırmacılar Arapçanın yanı sıra Urduca ve İngilizce dillerine de bilimsel 

çalışmaları anlayacak düzeyde vukufiyet kazanmaları, birinci el kaynaklara 

ulaşmaları açısından onlara kolaylık sağlayacaktır.  

Bâbürlü dönemine ait kazâ ve iftâ birikiminin arşiv belgeleri ışığında incelenmesi, 

konunun tam manasıyla açıklığa kavuşturulması için son derece ehemmiyet arz 

etmektedir.  

Çalışmamızda Fetâvâ-yı Hindiyye’nin telif heyetinin tamamını tespit edilmeye gayret 

edilmiştir. Ancak meselenin, müstakil bir araştırma konusu olarak daha 

derinlemesine çalışılabileceği kanaatindeyiz. 

Fetâvâ-yı Hindiyye’nin fıkıh ilmine katkısı, muteber ve meşhur kaynaklardan 

çalışılmaya gayret edilmişse de özellikle Anglo-İslâm kültürüne katkısının ayrı bir 

araştırma konusu olduğu düşünülmektedir. 

Çalışmamızın ilgili kısmında Fetâvâ-yı Hindiyye’ye ve Âlemgîr Şah’a yönelik 

eleştiriler bir araya getirilip analiz edilmeye çalışılmıştır. Ancak özellikle Âlemgîr 

Şah’a yönelik yapılan eleştirilerin, tarihçi bakış açısıyla geniş bir çalışmada ele 

alınması isabetli olacaktır. 

 

 

 



200 

 

KAYNAKÇA 

Aggarwal, Dhruv Chand. “Afterlives Aurangzeb Jizya: Social Domination And The 

Meaning of Constitutional Secularism”. Rutgers Journal of Law & Religion. 

Vol. 18, (2016): 110-155. 

Agrawal Jagriti / Agrawal Pooja. “Aurangzeb’s Management and Trade Policies, 

International Journal of Legal Management and Humanities”, Volume:4, 

Issue:3, 2021, 5062- 5075. 

Ağırakça, Muhammed Hamidullah. “19. Yüzyıl Mısır’ında Kanunlaştırma 

Hareketleri”. Basılmış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü İlahiyat Ana Bilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, 2011. 

Ahmad, Aziz. “The Role of The Ulema in Indo-Muslim History”. Maisonneuve and 

Larose. Source: Studia İslamica. No. 31 (1970): 1-13. 

Ahmet, Kadiri Enver. “Fikratü cem’il-fetâvâ ve hatavâtihe’l-ameliyye”. el-Va’yi’l-

İslami. S. 70, (1970): 87-95. 

Ahmet, Kadiri Enver. “el-Fetâvâ el-Âlemgîriyye Takvîmü Eseri’l-Fetâvâ İlmiyyen 

ve Mukârenetüha bi Ameli Cüstinyan fi’l-Kavânî’r-Rûmâniyye”. el-Va’yi’l-

İslami. S. 70, (1970): 70-77. 

Akgündüz, Ahmet. İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi. 3. 

bs. İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, 2013. 

-------. Şeyhülislam Ebussuud Efendi Fetvaları. İstanbul: Osmanlı Araştırmaları 

Vakfı Yayınları, 2018.  

-------. “İstibdâl”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2001), 23/319. 

Alam, Muzaffer. Hindistan’da İslam: Siyasi Dil ve Siyaset Kültürünün İnşası (1200-

1800). çev. İhsan Durdu. İstanbul: Vakıfbank Kültür Yayınları, 2022. 

Ansarı, A. S. Bazmee. “İltutmış”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2000), 22/158. 

Apaydın, H. Yunus. “İctihad”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2000), 21/432. 

-------. “Zâhiriyye”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2013), 44/91. 



201 

 

Aslan, Mehmet Selim. “Günümüz Fıkıh Problemlerinin Çözümünde Tahrîc Yöntemi 

ve İşlevselliği = Takhrij Method and It’s Functionality in Solving Today’s 

Jurisprudentail Problems”. İslâmî Araştırmalar. C. XXV, S. 2 (2014): 108-135. 

Atar, Fahrettin. “Fetva”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1995), 12/486. 

Atar, Fahrettin ve İlber Ortaylı. “Kadı”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2001), 24/66. 

Ateş, Mustafa. “Son Dönem Osmanlı Fakihlerinden İbn Âbidîn’in Fıkıhçılığı 

(Reddü’l-Muhtâr Örneği”. Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, 

2019. 

Aydın, Ahmet. “Babürlü Dönemi Çalışmalarının İlk Örneklerinden Biri Olarak 

Babür’ün Mübeyyen der Fıkh’ı”. Usul İslam Araştırmaları. C. 28, S. 28 

(2017): 149-182. 

-------. “Babürlü Medreseleri”. Derin Tarih Babürlüler Özel Sayısı, Özel Sayı 20 

(2022): ??-??. 

-------. “Bâbürlüler Döneminde Fıkıh Eğitimi ve Medreselerde Okutulan Fıkıh 

Kitapları”. Türk İslâm Dünyası Sosyal Araştırmalar Dergisi. S. 7 (Haziran 

2018): 301-315. 

-------. “Delhi Alimlerin Güvenli Limanı”. Derin Tarih Delhi Türk Sultanlığı Özel 

Sayısı Özel Sayı: 19 (2021): 38. 

-------. “Hint Alt Kıtasında Hanefî Geleneği: Bâbürlüler Dönemi”. 4. Uluslararası 

Şeyh Şabanı Veli Sempozyumu, Aralık 2017. Kastamonu: Kastamonu 

Üniversitesi, 2017: 462-488. 

-------. Yavana - İslam Medeniyetinin Büyük Havzası Hint. İstanbul: Ketebe 

Yayınları, 2021. 

-------. Mülakat: Aliosman Dağlı. İstanbul, 12.12.2021. 

-------. “Şah Veliyullah ed-Dehlevî ve Dehlevilik”. Doktora Tezi, Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye”. DİA. (Ankara: TDV Yay., 

2003), 28/231. 

-------. “Muhammed Kadri Paşa”. DİA. (Ankara: TDV Yay., 2020), 30/543. 



202 

 

Bardakoğlu Ali ve Ahmet Özel. “Hanefî Mezhebi”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 

1997), 16/1. 

Başoğlu, Tuncay. “Tahrîc”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2010), 39/420. 

Baysa, Hüseyin. “Sakal Uzatma ve Bıyık Kısaltmanın Hükmüne İlişkin Görüşlerin 

Değerlendirilmesi”. Sosyal Bilimler Dergisi. C. 7, S. 14 (2017): 274-289. 

Bayur, Hikmet. “Evrengzib Âlemgir ve Dinî Siyasası Üzerinde Bir İnceleme”. 

Belleten. C. IX, S. 33 (Ocak 1945): 1-62. 

Beksaç, Engin. “Delhi Cuma Camii”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1994), 9/128. 

Bedir, Murteza. Buhara Hukuk Okulu, 3. bs., Ankara, İsam Yayınları, 2019. 

Beydilli, Kemal. “Vakʻa-i Hayriyye”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2012), 42/454. 

Birışık, Abdülhamit. “Medrese: Hint Altkıtasında Medrese”. DİA. (Ankara: TDV 

Yay., 2003), 28/333. 

Bozkurt, Nahide. “Mansûr”. DİA. (Ankara: TDV Yay., 2003), 28/5. 

Burak, Guy. “The Second Formation of Islamic Law The Post-Mongol Context of 

the Ottoman Adoption of a School of Law”. Comparative Studies in Society 

and History. 55(03) (2013): 579-602. 

Chettry, Aniket Tathagata. “Unravelling the Myth - Exploring State and Religion 

under Aurangzeb”. History Section. (Hindistan: Siliguri Koleji, 2018), 50. 

Coşkun, Ahmet Cüneyt. “Seyfeddin Fârûkî’nin Hayatı ve Tasavvufî Görüşleri”. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı Temel İslam 

Bilimleri Bilim Dalı, 2019. 

Çelik, Esra. “Ömer Nasuhi Bilmen’in ‘Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye 

Kâmusu’ Adlı Eserinin İncelenmesi”. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri 

Ana Bilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, 2019. 

Çıkılı, Deniz. “Adalet Timsali Bir Sultan: BALABAN HAN”. Derin Tarih Delhi 

Türk Sultanlığı Özel Sayısı. Özel Sayı 19 (2021): 117. 

Demir, Halis. Kitabiyat Hanefi Fıkıh Edebiyatı. İstanbul: Çelik, 2021. 



203 

 

Demirci, Kürşat. “Hinduizm”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1998), 18/112. 

Demirci, Mustafa. “Müstakîmzâde’nin Mektûbât-ı Muhammed Ma’sûm Tercümesi”. 

Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam 

Bilimleri Anabilim Dalı Tasavvuf Bilim Dalı, 2014. 

Demirkan, Tuğba. “Fetava-yı Tatarhaniyye’nin Fıkıh Tarihindeki Yeri (Aile Hukuku 

örneği)”. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü İlahiyat Anabilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, 2007. 

DİA. “Bârgâh”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1992), 5/70. 

Dönmez, İbrahim Kâfi. “İcmâ”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2000), 21/417. 

-------. “Temyiz”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2011), 40/437. 

Dursun, Akif. “Tasavvuf Fıkıh İlişkisi”. Doktora Tezi. Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı İslam Hukuku Bilim 

Dalı, 2020. 

Düzenli, Pehlül. Şeyhülislâm Ebussuûd Efendi ve Fetvâları. (İstanbul: OSAV 

Yayınları, 2012), 90-94. 

Ebû Dâvûd. “Akzıye”, 11.  

ed-Dîb, Abdülazîm Mahmûd. “Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn”. DİA. (İstanbul: TDV 

Yay., 1993), 8/141. 

Ekinci, Ekrem Buğra. Mülakat: Aliosman Dağlı. İstanbul, 09.03.2022. 

el-Haseni, Muhammed. “Fetevayı-Hindiyye el-Alemgiriyye”. el-Baas-el-İslami. 

Nedvetü’l-Ulema, (1984): 61-75. 

el-Hindî, Refik Melih. “Dirâsetün an Kitâbi’l-Fetâvâ el-Hindiyye”. Doktora, bi-

Kısmi eş-Şerîati’l-İslamiyye Külliyeti Dâri’l-Ulûm Câmiatü’l-Kâhire, 1985. 

Eren, Bilal. “Hanefi Usul Eserlerinde İctihad Teorisi”. Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İlahiyat Anabilim Dalı, 

2010. 

Erul, Bünyamin. “Vedâ Hutbesi”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2012) 42/591. 

Ebu Zehra, Muhammed b. Ahmed b. Mustafa Muhammed. Târihü’l-Mezâhibi’l-

İslâmiyye. Beyrut: Daru Lübnan, 1996. 



204 

 

el-Mergīnânî, Şeyhü’l-İslâm Burhâneddin Ebü’l-Hasan b. Ebû Bekir ibni Abdilcelîl 

Rişdânî. el-Hidâye Şerhi Bidâyeti’l-Mübtedî. C. 2. Kâhire: Dârü’l-Hadis, 2008. 

en-Nedvî, Ebü’l Hasen Ali. İslam Önderleri Tarihi. C. 3. çev. Yusuf Karaca. 

İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2016. 

-------. İslam Önderleri Tarihi. C. 4. çev. Yusuf Karaca. İstanbul: Kayıhan Yay., 

2018. 

Erdoğan, Mehmet. Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Rağbet Yayınları, 

1998. 

Farooqı, Naımur Rahman. “Delhi Sultanlığı”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1994), 

9/130. 

Fisher, Michael. Babürlüler Hindistan’da Bir Türk İmparatorluğu. çev. M. Fatih 

Çalışır. İstanbul: Kronik Yayınları, 2021. 

Gâzi Zâhireddin Muhammed Babür. Babürname. çev. Reşit Rahmeti Arat. İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi, 2006. 

Gözübenli, Beşir. “Hâkim eş-Şehîd”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1997), 15/195. 

Guenther, Alan M. “Hanafi Fıqh Mughal India: The Fatava-i Alamgiri”. India’s 

Islamic Traditions - 711-1750. ed. Richard Eaton. (New Delhi: Oxford 

University Press of India, 2003), 1-37. 

Gürer, Dilaver. “Osmanlılarda Sema Devran Raks Tartışmaları ve İki Şeyhülislam 

Risalesi”. İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi. C.11, S. 26 (2010-2): 1-23. 

Güveyi, Nazmiye, “Anglo - Sakson Hukuk Sistemi ve Kara Avrupası Hukuk Sistemi 

Boyutuyla Ekonomik İdare Hukuku Üzerine Bazı Düşünceler”. Gazi 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi. C. XXI, Y. 2017, Sa. 1, s.100-103. 

Gürbüzler, Ali Haydar. Bir İslam Şiarı Sakal - İslam Fıkhında Sakalın Hükmü. 2. bs. 

İstanbul: Siraç Yayınları, 2018. 

Hamdani, Kafait Ullah ve Hafiz Haris Saleem. “Development of Fiqh Literature in 

Indian Subcontinent During Sultanate & Mughal Periods”. Al-Meezan, Vol. 1, 

No. 2 (2019): 35-55. 

Haseneyn Muhammed Mahlûf. İslâmî Araştırmalar Şer’i Fetvalar. çev. Naim 

Erdoğan, 2. bs. İstanbul: Demir Kitabevi, t.y.  

https://almeezan.org.pk/ojs/index.php/journal/issue/view/2
https://almeezan.org.pk/ojs/index.php/journal/issue/view/2


205 

 

İbn Âbidîn, Muhammed Emin. Reddü’l-Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtâr Şerhi 

Tenvîri’l-Ebsâr. (Mısır: Şirketü Matbaati Mustafa el-Babi el Halebi, 1966) C:4. 

İbn Âbidîn. Şerhu Ukudi Resmi’l-Müfti. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2021. 

İbn Kayyım el-Cevziyye. İ’lâmü’l Muvakkı’în. çev. Pehlül Düzenli. İstanbul: Pınar 

Yayınları, 2017. 

İbn Rüşd, Muhammed b. Ahmed b. Rüşd el-Kurtubî. Bidayetü’l Müctehid ve 

Nihâyetü’l-Muktesid. Dımaşk: Darü’l-Mârifet, 1992. 

İlgürel, Mücteba. “Celâlî İsyanları”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1993), 7/252. 

İnalcık, Halil. “Kanunnâme”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2001), 24/333. 

İpşirli, Mehmet. “Şeyhülislâm”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2010), 39/91. 

İslam, Zaferu’l-İslâm. “Hindistan’da Sultanlıklar Döneminde Fıkıh İlminin 

Gelişmesi”. Diyanet İlmî Dergi. çev. Halil Altuntaş. C. 32, S. 1 (1996): 57-66. 

Kandemir, Mehmet Yaşar. Hadis Karşıtları Ne Yapmak İstiyor? İstanbul: Tahlil 

Yayınları, 2019. 

-------. “Şaʻbî”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2010), 38/217.   

Karaman, Hayreddin. İslâm Hukuk Tarihi. İstanbul: İz Yayıncılık, 2017. 

-------. Fıkıh Usulü. 4. bs., İstanbul: İrfan Yayınevi, 1970. 

-------. İslam Hukukunda İçtihad, 5. bs., İstanbul: Ensar Neşriyat, 2017. 

Kâtip Çelebi. Keşfü’z-zünûn an esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn. Neş. Kilisli Muallim Rifat 

Bilge-M. Şerefeddin Yaltkaya. İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

1362/1942. 

Kaya, Münir Yaşar. “Ömer Hilmi Efendi ve İthâfu’l-Ahlâf fi Ahkâmi’l-Evkâf İsimli 

Eseri”. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri Anadalı İslâm Hukuku Bilim Dalı, 

2011. 

Khalfaoui, Mouez. Pluralism and Plurality in Islamic Legal Scholarship The Case of 

The Fatawal-Alamgiriya. NJ USA: Gorgias Press, 2021. 



206 

 

-------. “Together but Separate: How Muslim Scholars Conceived of Religious 

Plurality in South Asia in the Seventeenth Century”. Bulletin of the School of 

Oriental and African Studies. vol. 74, Issue 1, (February 2011): 88. 

Khalili, Muhammadullah. “Hanafi Fiqh in India During the Delhi Sultanate (1206-

1526)”. In 2dn National Seminar of Research Scholars. 5-6 November 2013. 

(New Delhi: Jamia Hamdard Hamdard University, 2013), 5. 

Khaund, Anuraag. “Akbar And Aurangzeb- The ‘Saint’ And The ‘Villain’”. IOSR 

Journal of Humanities and Social Science, vol. 3, (2017):  1-10. 

Koca, Ferhat. “el-Fetâva’t-Tatarhâniyye”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1995), 12/446. 

-------. “Hanbelî Mezhebi”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1997), 15/525. 

-------. “Hukūk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu”. DİA. (İstanbul: TDV 

Yay., 1998), 18/319. 

Konukçu, Enver. “Aybeg, Kutbüddin”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1991), 4/231. 

-------. “Bâbürlüler”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1991), 4/403. 

-------. “Bedâûnî, Abdülkādir”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1992), 5/295. 

-------. “Cihangir”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1993), 7/538. 

-------. “Ebü’l-Fazl el-Allâmî”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1994), 10/313-314.  

-------. “Ekber Şah”. DİA. (İstanbul: TDV. Yay., 1994), 10/542. 

-------. “Hümâyun”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1998), 18/481. 

Konukçu, Enver ve Ömer Faruk Akün. “Bâbür”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1991). 

4/396. 

Konuksever, Esra. “Cengiz Han Yasalarının Dayandığı Tarihi Temeller ve Etkileri”. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Ana Bilim Dalı, 2009. 

Kortel, S. Haluk. “Tüzük-i Cihângîrî”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2012), 42/9. 

Köprülü, Orhan F. “Balaban Han”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1992), 5/3. 

-------. “Fîrûz Şah Tuğluk”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1996), 13/141. 

https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845
https://www.researchgate.net/journal/IOSR-Journal-of-Humanities-and-Social-Science-2279-0845


207 

 

Lefèvre, Corinne. “Beyond diversity Mughal legal ideology and politics”. Law 

Addressing Diversity. Pre-Modern Europe and India in Comparison (13th to 

18th Centuries). De Gruyter, (2017): 123. 

Leknevî, Muhammed Abdulhay b. Muhammed Abdulhalim. el-Fevâidü’l-Behiyye fi 

Terâcimi’l- Hanefîyye. Beyrut: Daru’l-Erkam,1998. 

Masud, Muhammed Khalid. “Religion and State in Late Mughal India: The Official 

Status of the Fatawa Alamgiri”. Lums Law Journal. S. 2 (2006): 41. 

Menekşe, Ömer. Selçuklu İslâm Hukuku Yükseliş Devri “1063-1092”. İstanbul: 

Bilge Yayınları, 2021. 

Merçil, Erdoğan ve Ara Altun. “Gazneliler”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1996), 

13/480. 

Mevlânâ Şeyh Nizâm. el-Fetâvâ el-Hindiyye. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000. 

Muhammed, Abdurrahman b. Mecmau’l-Enhur fî Şerhi Mülteka’l-Ebhur. C. 1. 

İstanbul: Eda Neşriyat, t.y. 

Muhammed Qasmi. “The Orientation and Approach of Indian Ulama in Resolving 

Contemporary Issues Through Islamic Jurisprudence in Modern India”. Justice 

and Fraternity in Contemporary India Creating a Better Tomorrow Through 

Islamic Studies. (Jodhpur/Rajasthan: Maulana Azad University, 2017), 2-22. 

Nizam Uddin, Muhammad. “Bangladeş Medenı̇ Hukukunun Gelı̇şı̇mı̇ ve İslam 

Hukuku Açısından Değerlendı̇rı̇lmesi”. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Uludağ Ünı̇versı̇tesı̇ Sosyal Bı̇lı̇mler Enstı̇tüsü Temel İslam Bı̇lı̇mlerı̇ Anabı̇lı̇m 

Dalı İslam Hukuku Bı̇lı̇m Dalı, 2021. 

Onay, Cabir. “Çağdaş Bir Fakih Olarak Hayreddin Karaman”. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010. 

Osmani, Muhammed Taki. Fetva Usulü. çev. Emre Yazıcı. İstanbul: Yasin Yayınevi, 

2010. 

Öğüt, Salim. “Ebû Yûsuf”. DİA. (İstanbul: TDV. Yay., 1994), 10/260. 

-------. “Edebü’l-Kādî”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1994), 10/408. 

-------. “Evzâî”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1995), 11/ 546. 



208 

 

Özcan, Azmi. “Şah Cihan”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2010), 38/251. 

Özcan, Tahsin. “Nâtıfî”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2006), 32/438. 

Özdirek Recep ve Ali Hakan Çavuşoğlu ve Abdürrezzak Tek. “Süfyân es-Sevrî”. 

DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2010), 38/23. 

Özel, Ahmet. “el-Âlemgîriyye”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1989), 2/365. 

-------. “İbn Âbidîn, Muhammed Emin”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1999), 19/292. 

-------. “Mâlik b. Enes”. DİA. (Ankara: TDV Yay., 2003), 27/506. 

Özen, Şükrü. “İbnü’l-Kāsım”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2000), 21/103. 

-------. “Kādılkudât”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2001), 24/77. 

-------. “Kādî Şüreyh”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2001), 24/119. 

-------. “Tercih”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2011), 40/484. 

Öztürk, Mehmet. “Hazreti Ömer’in İçtihatlarının Fıkhi İlkelerdeki Karşılığına Kısa 

Bakışlar”. Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. S. 2 (2014): 75-103. 

Pakdemirli, M. Nur ve Abdulhamit Birışık. “Hint Altkıtası Geleneksel Öğretim 

Kurumlarında Yürütülen Din Eğitiminin Gelişim Sürecine Tarihsel Bir 

Yaklaşım”. Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C. 13, S. 2, (2013): 87-

115. 

Pirbhai, M. Reza. “A Historiography of Islamic Law in the Mughal Empire”. Oxford 

Islamic Law Handbook. ed. Anver M. Emon, (online edn: Oxford University 

Press, 2019). 

Sahib, Molana Mojeeb Ullah. Fatawa-Alamgiri-Ke-Moalifeen. Lahore: Dyalshankar 

Shett Liberary, 1927. 

Sandıkçı, S. Kemal. “Müstahrec”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2006), 32/111. 

Shah, Nasreen Aslam. “Reproductive Choices - Female Bodies, Male Decisions: A 

Case Study Of Pakistan”. Pakistan Journal of Women’s Studies: Alam-e-

Niswan. vol. 23, Issue 2, (2016): 1-20. 

Sheikh, Samira. “Aurangzeb as seen from Gujarat Shi‘i and Millenarian Challenges 

to Mughal Sovereignty”. Journal of the Royal Asiatic Society, Vanderbilt 

University, Vol. 28, İssue 3, (2018): ??-??. 

https://www.researchgate.net/journal/Journal-of-the-Royal-Asiatic-Society-1474-0591
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/volume/502D72EB3CB7D0D7FE2016553D5CF2F6
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-the-royal-asiatic-society/issue/66438B53706CAF30DD0F2FC0EABAEEC4


209 

 

Sırrı Erinç vd., “Hindistan”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1998), 18/75. 

Sifil, Ebubekir. “Haddâd, Ebû Bekir”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1996), 14/553. 

Sirhindî, İmam-ı Rabbânî Şeyh Ahmet Faruk. el-Mektubat. C. 1. İstanbul: 

Mektebetül Mahmudiyye, 2001. 

Siddiqua, Begum Asma. Development of the law of evidence in Pakistan and 

Bangladesh with Special reference to Witness Testimony. London: School of 

Oriental And African Studies, 1994. 

Şâkir, Mahmud. Gökteki Yıldızlar. çev. Kazım Ağcakaya, Mustafa Kasadar vd. 

İstanbul: Ravza Yayınları, 2007. 

Şensoy, Sedat vd. “Şerh”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2010), 38/555. 

Şentop, Mustafa. “Mürşidü’l-Hayrân”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2006), 32/59. 

Şenyüz, Fatıma Zehra. “Günümüz Fakihlerinden Halil Günenç ve Fıkıh Anlayışı”. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, 2017. 

Şimşek, Murat. “Bir Hanefî Klasiği: Mergînânî’nin el-Hidâye’si ve Üzerine Yapılan 

Çalışmalar”. Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi. C. 12,S. 23 (2014): 280-

321. 

Taş, Aydın ve Mehmet Özşenel. “Şeybânî, Muhammed b. Hasan”. DİA. (İstanbul: 

TDV YAY., 2010), 39/38. 

Tirmizî. “Ahkâm”. 3. 

Topgül, Muhammed Enes. “Keşşî”. DİA. (Ankara: TDV Yay., 2019), Ek-2/45.  

Topuzoğlu, Tevfik Rüştü. “Hâşiye”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1997), 16/419. 

Tosun, Necdet. “Hint Alt Kıtasının Manevi Mimarları”. Derin Tarih Babürlüler Özel 

Sayısı. Özel Sayı 20 (2022), 72-77. 

Truschke, Audrey. “İftiraya Uğramış Bir Babürlü Sultanı Âlemgîr Evrengzîb”. Derin 

Tarih Babürlüler Özel Sayısı. Özel Sayı 20 (2022): 94-101. 

Uğur, Yunus. “Şerʻiyye Sicilleri”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2010), 39/8. 

Uzunpostalcı, Mustafa. “Burhâneddin el-Buhârî”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 1992), 

6/435. 



210 

 

Üzüm, İlyas - Bekir Topaloğlu ve Ferhat Koca. “Mezhep”. DİA. (Ankara: TDV Yay., 

2004), 29/537. 

Wadoodi, Mona. “The Juristic Expression of the Rules of Marriage as Presented in 

the Fatawa Alamgiri (17th Century India)”. Doctora, University of Manchester, 

1992.  

Yakut, Esra. “Tanzimat Dönemi’ne Kadar Osmanlı Hukuku’nda Taziri Gerektiren 

Suçlar ve Cezaları”. Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları. S. 2 (Güz 2006): 25-40. 

Yaman, Ahmet. “Kenzü’d-Dekāik”. DİA. (Ankara: TDV Yay., 2022), 25/261. 

Yavuz, Yusuf Şevki ve Muhammet Tarakçı. “Vahiy”. DİA. (İstanbul: TDV Yay. 

2012), 42/441. 

Yaylalı, Davut. “İslam Hukukunda Kazai-Diyani Hüküm Ayırımı”. Dinî 

Araştırmalar. C. 5, S. 15 (2003): 29-36. 

Yazıcı, İshak. “Semerkandî, Ebü’l-Leys”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2009), 36/473. 

Yıldız, Kemal ve Tayyip Nacar. “Mir’ât-ı Mecelle’de Belirtilen Mecelle 

Kaynakları”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 20 (2012): 87-105. 

Yiğit, İsmail. “Ömer b. Abdülazîz”. DİA. (İstanbul: TDV Yay., 2007), 34/54. 

Zahirüddin Muhammed Babür Mirza. Mübeyyen Der Fıkıh. Haz. Tanju Oral Seyhan. 

İstanbul: Çağrı Yayınları, 2004. 

Zeydan, Abdülkerim. İslam Hukukuna Giriş. çev. Ali Şafak, 12. bs. İstanbul: 

Kayıhan Yayınevi, 2017. 

 

 

 

 

 

 

 

 



211 

 

EK: FETÂVÂ-YI HİNDİYYE’NİN KİTAPLARI VE BAPLARI 

1. Kitâbü’t-Tahâret: Bapları sırasıyla şöyledir: “Abdest, gusül, sular ve hükümleri, 

teyemmüm, mestler üzerine mesh etmek, kadınlara mahsus bazı hâller ve necâset 

ve hükümleri” şeklindedir.  

2. Kitâbü’s-Salât: Bapları sırasıyla şöyledir: “Namaz vakitleri, ezan ve kamet, 

namazın şartları, namazın sıfatı, imamet, namazda ı̇ken hades vâkı̇ olması, namazı 

bozan şeyler ve namazın mekruhları, vı̇tı̇r namazı, nafı̇le namazlar, farz namaza 

yetişme, kazaya kalan namazlar, sehiv secdeleri, tı̇lavet secdeleri, hastaların 

namazı, misafirin (yolcunun) namazı, cuma namazı, bayram namazları, küsûf 

namazı, ı̇stı̇ska (yağmur duası), korku namazı, cenazeler, secdeler”. 

3. Kitâbü’z-Zekât: Bapları sırasıyla şöyledir: “Zekâtın manası, sıfatı ve şartları, otlak 

hayvanların zekâtı; altının, gümüşün ve ticaret mallarının zekâtı, öşür toplayan 

kimselerin durumu, definelerin ve madenlerin zekâtı, zı̇raî mahsullerin ve 

meyvelerin zekâtı, zekât verilecek kimseler, sadaka-ı̇ fıtır” şeklindedir.  

4. Kitâbü’s-Savm: Bapları sırasıyla şöyledir: “Orucun tarifı̇, kısımları, sebebı̇, vaktı̇ 

ve şartı, ramazan hilalinı̇ görmek (rüyet-i hı̇lâl), oruçluya mekruh olan ve mekruh 

olmayan şeyler, orucu bozan ve bozmayan şeyler, oruç tutmamayı mubah kılan 

özürler, nezı̇rler (adaklar), itikâf” şeklindedir. Bu bapların kendi içlerinde toplam 

otuz iki faslı vardır. 

5. Kitâbü’l-Menâsik: Bapları sırasıyla şöyledir: “Haccın manası ve mahiyetı̇, 

farzı̇yetı̇, vaktı̇, şartları, rükünlerı̇, vaciplerı̇, sünnetlerı̇, adabı ve haccı bozan 

şeyler, mı̇kâtlar, ihram, muhrı̇mı̇n ihramdan sonra yapacağı işler, haccın nasıl 

yapılacağı, umre, hacc-ı kıran ve hacc-ı temettü, hac ve umreye ait cinayetler, 

ihramlıya avlanma yasağı, mikâtı ihramsız geçmek, ihramı ihrama izafe etmek, 

ihsâr (hacdan men olunmak), fevâtü’l-hac (hacca yetişememek veya onu bozmak), 

başkasının yerine haccetmek veya hacca bedel göndermek, haccı vasiyet etmek, 

hedy (hacda kesilen kurbanlar), nedy nedı̇r, nezredı̇len (= adanan) hac, 

Peygamber (s.a.v.) Efendimiz’ı̇ ziyaret”. 

6. Kitâbü’n-Nikâh: Bapları sırasıyla şöyledir: “Nikâhın şerʻî tarifı̇, sıfatı, rüknü, şart 

ve hükmü, nikâh hangı̇ sözle sahih olur, hangisı̇ ile sahih olmaz, nikâhlanması 

haram olan kadınlar, nikâhta velayet, nikâhta kefâet (denk olma), nikâh ve diğer 



212 

 

hususlarda vekâlet, mehı̇r, fâsı̇d nikâhlarla ilgilı̇ hükümler, kölelerin nikâhı, 

kâfı̇rlerı̇n nikâhı, kasmla ilgilı̇ meseleler”. 

7. Kitâbü’r-Redâ: Bapları sırasıyla “süt emme ve süt emmenin sübûtu” şeklindedir.  

8. Kitâbü’t-Talâk: Bapları sırasıyla şöyledir: “Talâkın manası, rüknü, şartı, hükmü, 

vasfı, kısımları ve talâkı vâkı̇ olan ve olmayan kimseler, talâkın şekillerı̇, 

başkalarına tefvı̇z edilen talâk, talâkın şarta bağlanması, hasta kimselerin talâkı, 

talâk-ı rı̇c’i, ı̇lâ, hulû (muhâlea), zihâr, keffâret-ı̇ zihâr, lı̇ân, innet, iddet, hidâd 

(kadının yas tutması), nesebin subûtu, hidâne (çocuğa bakma ve terbı̇ye etme) 

hakkı, nafakalar”. 

9. Kitâbü’l-Eymân: Bapları sırasıyla şöyledir: “Yeminin manası, rüknü, şartı ve 

hükmü; yemin olan ve olmayan lafızlar; girmek, durmak ve benzerı̇ fiiller üzerine 

yapılan yemin; çıkma, gelme ve binme üzerine yapılan yemin; yemek içmek ve 

benzerlerı̇ üzerine yapılan yemin; söz üzerine yapılan yemin; alım-satım, evlenme 

ve benzerlerı̇ hakkında yapılan yemin; hac, namaz ve oruç hakkında yapılan 

yemin; elbise giyme ve süslenme hakkında yemin; dövme, öldürme ve benzerlerı̇ 

hakkındakı̇ yemin; dirhemlerı̇ birbirine vererek helâlleşmek hakkında yemin”. 

10. Kitâbü’l-Hudûd: Bapları sırasıyla şöyledir:  “Haddı̇n şerʻî manası, rüknü ve 

şartı; zina haddi; haddin mahiyetı̇ ve nasıl yerine getirileceğı̇; haddı̇ gerektiren ve 

gerektirmeyen cimalar; zinaya şahitlik etme ve bundan dönme; hadd-ı̇ şürb (hadd-

ı̇ sekr-hadd-ı̇ hamr-sarhoşluk haddı̇); hadd-i kazf ve ta’zı̇r”. 

11. Kitâbü’s-Sirkat: Bapları sırasıyla şöyledir: “Hırsızlığın tarifi ve meydana 

çıkması, çalınmasından dolayı el kesilecek ve kesilmeyecek şeyler, çalınan 

şeylerde meydana gelen değişiklikler, kat-i tarîk (yol kesı̇cı̇lı̇k)”.  

12. Siyer-Cihad ve Kitâbü’s-Siyer: Bapları sırasıyla şöyledir: “Siyer ne demektir – 

cihadın tarifı̇, şartı ve hükmü, savaş nasıl yapılır, ordunun sayılması, sulh yapma, 

emân verme ve emânı caiz olanlar, ganimetler ve nasıl taksim edileceğı̇, 

düşmanların istilası, müste’men (emân altında bulunanlar), öşür ve harâc arazı̇ 

ı̇kı̇ nev’idı̇r, cizye, mürtedlerle ilgilı̇ hükümler, bâgîler”. 

13. Kitâbü’l-Lakît: Bu bapta fasıllar yoktur. 

14. Kitâbü’l-Lükâta: Bu bapta fasıllar yoktur. 

15. Kitâbü’l-İbâk: İki fasıldan oluşmaktadır. 



213 

 

16. Kitâbü’l-Mefkūd: Bu bapta fasıllar yoktur. 

17. Kitâbü’ş-Şirket: Bapları sırasıyla şöyledir: “Şirketin çeşitlerı̇, rükünlerı̇, şartları, 

hükümlerı̇ ve bunlarla ilgilı̇ meseleler, müfâveda şirketı̇, inân ortaklığı, vücuh 

şirketı̇ ve a’mâl şirketı̇, vücûh şirketı̇, fâsı̇d ortaklık, şirketlerle ilgilı̇ muhtelif 

meseleler”. 

18. Kitâbü’l-Vakf: Bapları sırasıyla şöyledir: “Vakfın tarifı̇, rüknü, sebebı̇, hükmü, 

şartları ve vakıfla ilgilı̇ sözler, vakfedilmesı̇ caiz olan veya olmayan şeyler ve 

vakf-ı müşâ, mesârı̇f-ı̇ vakıf (vakıf gelirinin sarf edileceğı̇ yerler), vakfın bir şarta 

bağlanması, vâkıfın vakfı kendı̇ şahsına meşrut kılması, vakfın idaresı̇, kayyımın 

vakıf ve vakfın gelirinin taksimı̇ hususundakı̇ tasarrufu, vakıf gelirinı̇ bazılarının 

kabul etmesı̇ bazılarının kabul etmemesı̇, hak sahiplerinin bazılarının ölmesı̇, 

bazılarının hayatta olması, vakfın idaresı̇, mütevellı̇ olacak şahısta aranılacak 

vasıflar, vakıfta dâva ve şehâdet, vakfı̇ye ile ilgilı̇ meseleler, vakfı ikrar, vakfı 

haber verme ve vakfı kabul etme, vakfın gasbedı̇lmesı̇, hasta olan kimselerin 

yaptıkları vakıflar, mescid ve mescı̇dle ilgili meseleler, hudud karakolları, 

kabristanlar, yollar, sulama işlerı̇ ile kabristan ve vakıf arazilerde biten ağaçlar, 

faydalanılamayan vakıflar, vakıfların gelirinı̇ başka yöne harcama ve kâfı̇rlerı̇n 

vakfı, vakıfla ilgilı̇ çeşitlı̇ meseleler”. 

19. Kitâbü’l-Büyû: Bapları sırasıyla şöyledir: “Bey’in tarifı̇, rüknü, şartı, hükmü ve 

çeşitlerı̇, satışta akı̇d ve alınan malın hükmü, îcab ve kabul arasında vâkı̇ olan 

ihtilaf, bedelı̇ mukabilı̇ satılan şeylerı̇ teslim almak veya almamak, sarahaten 

zikredilmeden bey’a dâhil olup olmayan şeyler, alışverişte şart koşulan 

muhayyerlik, alışverişte görme muhayyerliğı̇ (hiyâr-i rü’yet), alışverişte kusur 

muhayyerliğı̇ (= hiyâr-i ayb), satılması caiz olan ve olmayan şeyler, fâsı̇d olan 

veya fâsı̇d olmayan alışverişin şartları, caiz olmayan alışverişin hükümlerı̇, bey’-ı̇ 

mevkuf (başkasının iznine bağlı alışveriş) ve ikı̇ ortaktan birinin alışverişı̇, ı̇kâle 

(alışveriş akdı̇nı̇n tarafların rızası ile bozulması), murâbaha (kâr ile satış), tevlı̇ye 

(kârsız, maliyetine satış), vedî’a (maliyetinden aşağıya satış), istihkak (satılan 

şeye hak kazanmak), semen ve müsemmende meydana gelen fazlalık bedelı̇ 

noksanlaştırma ve bedelı̇ almaktan vazgeçme, babanın, vasînı̇n ve hâkimin küçük 

bir çocuğun malını satması veya ona mal satın alması, selem (parayı peşin verip 

malı veresiye almak), karz, ı̇stı̇kraz ve ı̇stisna, mekruh olan alışverişler ve fâsı̇d 

olan menfaatler”. 



214 

 

20. Kitâbü’s-Sarf: Bapları sırasıyla şöyledir: “Sarraflığın tarifı̇, rüknü, hükmü ve 

şartları, ma’kudün-aleyhe göre sarf akdinin hükümlerı̇, sarf akdinde tarafların 

akı̇dden sonrakı̇ tasarrufları hakkındakı̇ hükümler, sarf işleminde muhayyerlik 

çeşitlerı̇, akidlerı̇n hâllerine göre sarf akdinin hükümlerı̇, sarf hususunda çeşitli 

meseleler”. 

21. Kitâbü’l-Kefâle: Bapları sırasıyla şöyledir: “Kefaletin tarifı̇, rükünlerı̇ ve şartları, 

kefalet lafızları, kefaletin kısımları, hükümlerı̇ ve bunlarla ilgilı̇ konular, kefalette 

dava ve husumet, bir şeye ikı̇ kişinin kefil olması, köle ve zı̇mmînı̇n kefaleti”.  

22. Kitâbü’l-Havâle: Bapları sırasıyla şöyledir:  “Havâlenı̇n tarifı̇, rüknü, şartları ve 

hükümlerı̇, havâlenı̇n kısımları, havâle ve şehâdette dava açma”. 

23. Kitâbü Edebü’l-Kādî: Bapları sırasıyla şöyledir: “Edebin manası, hüküm verme, 

hükmün kısımları, şartları ve buna dair çeşitlı̇ meseleler, hâkimlik mesleğine 

girme, hâkimin, hüküm vermesı̇ için gereken delillerin tertibı̇, Peygamber (s.a.v.) 

Efendimiz zamanında sahabenin içtihadı hususunda âlimlerin ihtilafı, hâkimin 

tâyı̇ni ve azledilmesı̇, hükümdarın hüküm vermesı̇, âmı̇r ve hâkimin kendisı̇ 

hakkındakı̇ hükümlerı̇, hâkimin hüküm vermek için oturması, oturacağı yer ve 

bununla ilgilı̇ meseleler, hâkimin fiil ve sıfatları, hâkimin geçimı̇, hediye alıp 

almaması, davete icabet edip etmemesı̇ ve bunlarla ilgilı̇ diğer meseleler, hâkimin 

verdiğı̇ hükmün kesinlik ifade edip etmemesı̇, verilen hükmü, vukuundan sonra 

sahih olarak iptal eden ve iptal etmeyen şeyler, hâkimin, davalının kapısını 

mühürlemesı̇, evine baskın yapması ve bunlarla ilgilı̇ meseleler, bir hâkimin kendı̇ 

bilgisı̇ ile veya ikiden az şahı̇dle hüküm vermesı̇, bir hâkimin, hafızasında olmayan 

bir şeyı̇ kanun kitabında bulması ve bunu ve dinlediğı̇ şahitlerin sözlerinı̇ 

unutarak hüküm vermesı̇, hâkimin, verdiğı̇ hükmün haksız olduğunu anlayınca 

yeniden hüküm vermeye başvurması, hâkimin sözlerı̇ ve hâkimin yapması veya 

yapmaması uygun olan şeyler, azledilen bir hâkimin hazırladığı dosyadan yenı̇ 

hâkimin faydalanıp faydalanamayacağı, bir hâkimin bilmeden yalancı şahitlerin 

şahitliklerine göre hüküm vermesı̇, hükmolunanın hilafına ı̇tı̇kad edilmesı̇ veya 

üzerine hükmolunan hakkında bazı fetvalar verilmesı̇ hususu, müctehı̇dler 

hakkında hüküm verme, hâkimin hükmünün caiz olup olmadığı hâllerı̇, cerh ve 

ta’dı̇l (şehâdetı̇ kabul edilenler ve edilmeyenler), hâkimin şehâdetı̇ makbul olan 

kimselerı̇, önünde bulundurup bulundurmaması, bir hâkimin, diğer bir hâkime 

mektup yazması, hakem tayinı̇, vekâletı̇, verasetı̇ ve alacağı ı̇sbat etmek, habsetme 



215 

 

ve mulazeme, hâkimin, kabul edilen ve kabul edilmeyen hükümlerı̇, beyyı̇ne 

ı̇kāmesı̇nden sonra ve hükümden önce cereyan eden şeyler, davalının dinlenmesı̇ 

için huzurda bulunması, beyyı̇nesı̇ ve hâkimin hükmü, vasî ve kayyım tayinı̇ ve 

vasiyetı̇n hâkim huzurunda ı̇sbatı, gaı̇be karşı hüküm vermek ve hak sahiplerı̇ 

arasında beyyı̇ne ibrazı, muhtelif meseleler”. 

24. Kitâbü’ş-Şehâdet: Bapları sırasıyla şöyledir: “Şehâdetı̇n tarifı̇, rüknü, edasının 

sebebı̇, hükmü, şartları ve kısımları şehâdetı̇n tarifı̇, şahitlerin sorumluluğu, 

şahitliğin edasının haddı̇ ve şahitlikten kaçınma, şahitlik yapmanın şeklı̇ ve 

şahitlerin dinlenilmesı̇,  şehâdetı̇ kabul edilen ve kabul edilmeyen kimseler, 

şehâdette hudutlara müteallik meseleler, miraslarda şehâdet, dava ve şehâdet 

arasındakı̇ ihtilaf ve tenakuz, ikı̇ şahit arasındakı̇ görüş ayrılığı, nefy üzerine 

şehâdet ve beyyı̇nelerden bir kısmının diğerinı̇ ortadan kaldırması, küfür ehlinin 

şehâdetı̇, şehâdet üzerine yapılan şehâdet, cerh ve ta’dı̇l”. 

25. Kitâbü’r-Rucu’ ani’ş-Şehâdât: Bapları sırasıyla şöyledir: “Şahitlikten dönmenin 

manası, rüknü, şartı ve hükmü, şahitlerden bir kısmının şehâdetten dönmesı̇, 

mallarla ilgilı̇ şehâdetten dönmek, alışveriş, hîbe, rehin, emanet, ödünç, bı̇dâa, 

müdârabe ve ı̇câre hususlarındaki şahitliklerden dönmek,  nikâh, talâk, duhûl ve 

hulû hakkındakı̇ şahitliklerden dönmek, ıtk, tedbir ve kı̇tabet hakkındakı̇ 

şahitliklerden dönmek, velayet, nesep, doğum ve miraslar hakkındakı̇ şahitlikten 

dönmek, vasiyet hususundakı̇ şehâdetten dönmek, hadler ve cinayetler 

hususundakı̇ şehâdetlerden dönmek, şehâdete şahitlik etmekten dönmek, 

şahitlikten dönmekle ilgilı̇ çeşitli meseleler”, 

26. Kitâbü’l-Vekâle: Bapları sırasıyla şöyledir: “Vekâletin manası, şerʻî açıklaması, 

rüknü, şartı, vekâlet ifade eden lafızlar, vekâletin hükmü, sıfatı ve bunlarla ilgilı̇ 

meseleler, satın alma hususunda tevkı̇l, bey’a (satışa) vekâlet, ı̇câre ve diğerlerı̇ 

hakkında vekâlet, rehin hakkında vekâlet, nikâh, talâk ve hulû gı̇bı̇ meselelerde 

vekâlet, dava, sulh ve benzerı̇ meselelerde vekâlet, ikı̇ kişiyı̇ vekil tayin etmek, 

vekilı̇ vekâletten çıkarmak, vekâletle ilgilı̇ çeşitli meseleler”. 

27. Kitâbü’d-Da‘va: Bapları sırasıyla şöyledir: “Davanın şerʻî manası, rüknü, caiz 

olmasının şartları, hükmü, çeşitlerı̇ ve müddeî ı̇le müddeâ-aleyhı̇n tanımı, sahih 

olan davalar ve dinlenmeyen davalar, yemin, karşılıklı yemı̇nleşme, başkasını 

dava etmeye salı̇h olan ve olmayan kimseler, davayı dinlemesı̇ şart olan ve 



216 

 

olmayan kimseler, davadan önce ve hükümden sonra meydana gelecek hadiseler, 

müddeînin davasını engelleyen ve engellemeyen şeyler, müddeâ-aleyhı̇n cevap 

olan veya olmayan sözlerı̇, davada tenakuzun vâkı̇ olup olmaması, ikı̇ kişinin 

davası,  hâı̇t (duvar) davası, yol ve suyolu davası, alacak davası, vekâlet, kefalet 

ve havâle davası, neseb davaları, ı̇stı̇hkak davaları, garûrun (aldatıcı şahsın) 

iddiası, bu konu ile ilgilı̇ çeşitlı̇ meseleler”. 

28. Kitâbü’l-İkrâr: Bapları sırasıyla şöyledir: “İkrarın şerʻî manası, rüknü, şartı, 

cevazı ve hükmü, ikrar sayılan ve ikrar sayılmayan şeyler, ikrarın tekrarlanması, 

ikrarın sahih olduğu ve sahih olmadığı hâller, meçhul ve müphem olan 

hususlarda ikrar, hasta kimselerin ikrarları ve diğer fiilleri, murisin ölümünden 

sonra vârisin ikrarı, ikrar eden şahısla mukirrun-leh arasındaki ihtilaf, bir 

kimsenin, bir yerden bir şey aldığını ikrar etmesi, ikrarda muhayyerlik istisna ve 

rücû, bir kimsenin, ‘başka bir şahsın malını eline geçirdiğini ikrar etmesi’ ve 

‘başka bir şahsın malının’ diğer bir şahsın elinde olduğunu ikrar etmesi, ikrarın 

hâle isnadının sıhhatine mâni olması ve ikrarın hükmünün sabit olması, şirketin 

ikrar edilmesi veya ikrar edilmemesi, bir kimsenin, kendisinin bir başkası ile ortak 

olduğunu ikrar etmesi ve bir kimsenin bir şeyin kendisine veya başkasına ait 

olduğunu ikrar etmesi, sarih bir ibranın bulunup bulunmadığının ikrar edilmesi,  

ikrah (zorlama) ile yapılan ikrar, nikâh, talâk ve köle âzat etme hususundaki 

ikrar, nesep, ümm-i veledlik, âzat etme, kitâbet ve tedbir hususlarında ikrar, 

alışveriş ve satılan şeydeki kusur hususundaki ikrar, müdârip ve ortağının ikrarı, 

vasînin, ölen şahsın malını aldığını ikrar etmesi, vârisin veya kendisine vasiyet 

edilmiş bulunulan kimsenin ölen şahsın malının, kendi elinde bulunduğunu ikrar 

etmesi, katl ve cinayetin ikrar edilmesi,  ikrarla ilgili çeşitli meseleler” 

29. Kitâbü’s-Sulh: Bapları sırasıyla şöyledir: “Sulhun şerʻî manası, rüknü, hükmü 

şartları ve nevileri,  borçla ilgili sulh ve bu sulh bedelini aynı mecliste veya başka 

mecliste almaya taalluk eden meseleler,  mehir, nikâh, hulû, talâk, nafaka ve 

süknâ hususlarında sulh, emanet, hîbe, icâre, müdârabe ve rehin hususlarında 

sulh, gasb, sirkat, ikrah ve tehdit gibi durumlarda yapılan sulh, çalışanların 

yaptığı sulh, bey (alışveriş) ve selem hakkında sulh, sulhta muhayyerlik ve malın 

kusuru dolayısıyla yapılan sulh, kölelik ve hürriyet davalarında yapılan sulh, akar 

konusunda yapılan sulh ve bununla ilgili meseleler, yeminle ilgili olarak yapılan 

sulh, kan dökme ve yaralama hususlarında yapılan sulh, atıyye hususunda yapılan 



217 

 

sulh, başka bir şahıs adına yapılan sulh,  miras ve vasiyet hakkında, vâris ve 

vasînin yaptığı sulh, mükâteb ve ticaret yapmasına izin verilmiş olan kölenin 

yaptığı sulh, zımmî ve harbînin yaptığı sulh, davacı veya davalı şahısla sulh yapıp 

sonra da onun iptalini isteyen kimselerin ikāme ettikleri beyyineler, ikrara taalluk 

eden sulh meseleleri, sulh bedelinin nasıl tasarruf edileceği hususunda 

anlaşmadan sonra ortaya çıkan meseleler, sulh konusu ile ilgili çeşitli meseleler”. 

30. Kitâbü’l-Müdârabe: Bapları sırasıyla şöyledir: “Müdârabenin manası, rüknü, 

şartları ve hükmü, kâr belirtilmeden caiz olan ve caiz olmayan müdârabe ve 

müdârabede caiz olan ve caiz olmayan şartlar, malının bir kısmını, müdârabe 

olarak verip diğer bir kısmını vermeyen kimsenin durumu,  müdâribin -harcama 

yönünden- sahip olup olmadığı yetkiler, müdârabe malını (sermayeyi-ortaklık 

için) iki kişiye vermek, müdâribe karşı ileri sürülen şartlar, müdâribin, bir başka 

şahsı müdârabe ortağı yapması,  müdârabede murâbaha, müdârabe malını 

karşılık göstererek borç almak, hiyâru’l-ayb ve hıyâku’r-rü’yet, peşpeşe verilen 

iki müdârabe malını birbirine katma ve müdârabe malını başka bir mala katma, 

müdaribin nafakası, müdârabe malı olan bir köleyi âzat etmek, onu mükâteb 

yapmak veya müdârabe malı olan bir cariyenin ümm-i veled olduğunu iddia 

etmek, müdârabe malının satın almadan önce veya satın aldıktan sonra zayi 

olması, müdâribin, müdârabe malını inkâr etmesi, kârın taksim edilmesi, müdârip 

ile mal sahibi veya iki müdârip arasındaki ihtilaf, müdâribi azletmek ve onu 

hüküm vermekten menetmek, müdâribin ölümü ve onun hastalığı esnasındaki 

ikrarı, müdâribin kölesinin işlediği cinayet ve ona karşı işlenen cinayet, 

müdârabede şüfʻa, Müslüman ile bir kâfir arasındaki müdârabe, müdârabe ile 

ilgili çeşitli meseleler”. 

31. Kitâbü’l-Vedîa: Bapları sırasıyla şöyledir:  “Emanet bırakma ve vedîanın 

manası, rüknü, şartları ve hükmü, emaneti başkasının elinde muhafaza etmek, 

emanette muteber olan ve muteber olmayan şartlar, emanetin zayi olması hâlinde 

emanet bırakılan şahsın bunu ödeyip ödemeyeceği, emanetin bilinmemesi 

(meçhûliyeti), emanet bırakılan şeyi geri istemek ve emanetin başkasına 

verilmesini emretmek, emaneti geri vermek, emaneti veren veya alan şahsın aynı 

kimse olmaması, emanet hususunda vâki olan ihtilaf ve bu konudaki şehâdet, 

emanet konusunda çeşitli meseleler”. 



218 

 

32. Kitâbü’l-Âriyet: Bapları sırasıyla şöyledir: “Âriyetin manası, rüknü, şartları 

nevileri ve hükmü, âriyet akdini gerçekleştiren ve gerçekleştirmeyen lafızlar, 

âriyet alan şahsın, menfaatine sahip olduğu veya sahip olmadığı âriyet 

hakkındaki tasarrufu, müsteîrin âriyet şartına muhalefeti, âriyet alan şahsın, zayi 

olan âriyeti ödeyip ödemeyeceği, âriyeti geri vermek, âriyetin geri verilmesi ve 

buna mâni olunması, âriyet konusunda ihtilaf ve bu hususta şahitlik yapmak, 

âriyet konusunda çeşitli meseleler”. 

33. Kitâbü’l-Hîbe: Bapları sırasıyla şöyledir: “Hîbenin manası, rüknü, şartları, 

nevileri, hükmü hîbe manasına gelen sözler ve hîbe lafzı yerine geçen ve 

geçmeyen lafızlar, caiz olan ve caiz olmayan hîbeler, helâlleşmekle ilgili 

meseleler, alacaklı şahsın, alacağı olan şeyi borçlu şahsa bağışlaması, hîbeden 

dönmek ve hîbeden dönmeye mâni olan veya olmayan hâller, bir kimsenin, küçük 

çocuğuna bağışta bulunması, hîbede ivaz (karşılık) vermenin hükmü, hîbe için 

şart koşmanın hükmü,  vâhib ile mevhûbün-leh arasındaki ihtilaf ve bu husustaki 

şehâdet, hastanın yaptığı bağış (marîzin hîbesi), hîbe konusunda muhtelif 

meseleler, sadaka”. 

34. Kitâbü’l-İcâre: Bapları sırasıyla şöyledir: “İcârenin manası, rüknü, lafızları, 

şartları, çeşitleri, hükmü, icâre akdinin keyfiyeti ve sıfatı, ücretin ne zaman lazım 

olacağı, mülk ve başka şeyden buna taalluk eden şeylerin beyanı, icâre akdinin 

vâki olduğu vakitler, ecîrin, ücretteki tasarrufu, icârede muhayyerlik ve bunun 

şartları, iki şarttan biri ile veya iki yahut daha çok şartla yapılan icâre, 

müste’cirin icâresi, lafızsız icâre akdi yapmak ve icâreye münâfî bir şeyin 

bulunmamasına rağmen icâre akdinin yapılması, ecîrin işi bırakması hâlinde 

teslim edip etmeyeceği şeyler, çocuk bakıcısının ücreti, hizmet için isti’car 

(ücretle adam tutmak), icârenin taksim edilme şekli, müste’cirin, kiraya tuttuğu 

şeyi sahibine vermesine taalluk eden meseleler, sahih bir icâre yaptıktan sonra bu 

icâreyi yenilemek ve icârede artış yapmak, icârede caiz olan ve olmayan şeyler, 

icârede şüyu meseleleri ve taat, meâsî ve mubah fiiller için isti’car, müste’cir ve 

âcirin yapmaları icap eden, iki ortak arasında cereyan eden icâre ve iki ecîrin 

isti’carı, özür sebebiyle icârenin feshi, icârede özrün salih olup olmayacağı ve 

icârenin feshine taalluk eden hüküm bulunup bulunmadığı, elbise, emtia, zînet 

eşyası, göçebe çadırı ve benzerlerini icarlama, müste’cire teslim edilmesi 

gerekmeyen icâre, müste’cirin menedildiği ve âcirin menedilmediği tasarruflar, 



219 

 

hamam ve değirmen icarlamak, âcir ve maʻkūdün-aleyhe kefalet, âcir, müste’cir 

ve şahitler arasında meydana gelen ihtilaf, binmek için hayvan icarlamak, 

muhalefet, istimal, ziya telef ve benzeri hâllerde tazminat meseleleri, has ve 

müşterek ecîrin hükmü, icârede vekil tayin etme, Buhara’da yapılan uzun süreli 

icâre, iş üzerine isti’car ve istisna, icâre hakkında muhtelif meseleler”. 

35. Kitâbü’l-Mükâteb: Bapları sırasıyla şöyledir: “Kitâbetin manası, rüknü, şartı ve 

hükmü, fâsid olan kitâbet, mükâtebin yapması caiz olan ve caiz olmayan işler, 

mükâtebin, bir yakın akrabasını, câriye olan karısını veya bir başkasını satın 

alması, bir mükâtebenin efendisinden doğum yapması, bir mükâtebenin 

efendisinin ümm-i veledi veya müdebberesi olması, bir mükâtebenin hastalanması, 

başka bir kimsenin bir köleyi mükâteb yapması, müşterek bir kölenin kitâbeti, 

mükâtebin aczi ve ölümü, efendinin ölümü, kölenin efendisine veya efendinin 

kölesine karşı suç işlemesi, kitâbetle ilgili çeşitli meseleler”. 

36. Kitâbü’l-Velâ: Bapları sırasıyla şöyledir: “Velâ-yı ataka (âzat etme velâsı), velâ-

yı müvâlât, velâ hakkında çeşitli meseleler”. 

37. Kitâbü’l-İkrah: Bapları sırasıyla şöyledir: “İkrahın manası, çeşitleri, şartları ve 

hükümleri, ikrah karşısında yapılması helâl olan veya helâl olmayan şeyler, telcie 

akidleri ile ilgili meseleler, ikrahla ilgili çeşitli meseleler”. 

38. Kitâbü’l-Hacr: Bapları sırasıyla şöyledir: “Hacr nedir, sebepleri nelerdir, fâsid 

olan hacr, borç sebebiyle hacr”. 

39. Kitâbü’l-Me’zun: Bapları sırasıyla şöyledir: “Köleye, ticaret için izin vermek ne 

demektir, iznin rüknü, şartı ve hükmü nedir, ticarete izin sayılan veya sayılmayan 

hâller, izinli kölenin, bir şeye mâlik olup olamayacağı, izinli kölenin borçlanması 

ile ilgili meseleler, mezun bir kölenin, ticaretten menedilmesi ile ilgili meseleler, 

izinli kölenin veya sahibinin borç ikrarı, iki kişinin ortak bulunduğu bir köleye 

sahiplerinin veya onlardan birinin izin vermesi, mezun bir köle ile efendisi 

arasındaki ihtilaf ve bu husustaki davalar, mezun, mahcur sabî ve bunak kimseler 

hakkında şehâdet, izinli kölenin fâsid satışı ve izinli köle ile sabînin aldanmaları 

veya aldatmaları, izinli kölenin işlediği ve ona karşı işlenen cinayetler, sabî ve 

bunağa ticaret izni verilmesi, ticarete izin ile ilgili çeşitli meseleler”. 

40. Kitâbü’l-Gasb: Bapları sırasıyla şöyledir: “Gasbın manası, hükmü ve gasbla ilgili 

diğer meseleler, mağsûbun, gāsıp veya bir başkası tarafından tegayyür edilmesi, 



220 

 

helak edildiği hâlde, tazmin edilmesi gerekmeyen şeyler, gasbda, tazminatın 

mahiyeti ve keyfiyeti, gasbedilen bir malın, başka bir mala katılması veya 

karışması,  mağsûbün-minhin, mağsûbu, gāsıbdan geri alması hâlinde tazminat 

gerekip gerekmeyeceği, gasb hakkında dava, mağsûbün-minhle gāsıb arasındaki 

ihtilaf ve gasb hususunda şehâdet, gāsıbın, mağsûbdan faydalanması, gasbedilen 

şeyi telef etmek,  gasbedilen araziye bir şey ekip dikmek, mağsûb bir kölede 

meydana gelecek noksanlığı gāsıbın ödemesi, mağsûbu, gāsıbdan bir başkasının 

gasbetmesi ve gasbedilen şeyi emanet bırakmak,  hür, müdebber, mükâteb veya 

ümm-i veled olan bir şahsın gasbedilmesi, gasb hususunda çeşitli meseleler”. 

41. Kitâbü’ş-Şüfʻa: Bapları sırasıyla şöyledir: “Şüfʻanın manası, şartı, sıfatı ve 

hükmü, şüfʻanın mertebeleri, şüfʻa talebi, şefî, satılan şeyin tamamında veya bir 

kısmında hak sahibi olması, şüfʻada davalaşma ve hüküm, şefîleri olan bir yerin 

satılması, müşterinin, bir yerde ve oraya bitişik yerlerde şüfʻa bulunduğunu inkâr 

etmesi, satın alan şahsın şüfʻa hakkı bulunan bir yerde tasarrufta bulunması, 

şüfʻa hakkı sabit olduktan sonra onu iptal eden ve etmeyen şeyler, şefî, müşteri ve 

satıcı arasındaki ihtilaf ve şüfʻada şehâdet, şüfʻada vekil tayin etmek, vekilin 

şüfʻayı teslim etmesi ve bununla ilgili meseleler, küçük çocuğun şüfʻası, ivaz ile 

satılan şüfʻanın hükmü, şüfʻada satışın feshi ve ikâlesi ve bunlarla ilgili hâller, 

ehl-i küfrün şüfʻası, hastanın şüfʻası, şüfʻa ile ilgili çeşitli meseleler”. 

42. Kitâbü’l-Kısmet: Bapları sırasıyla şöyledir: “Taksimin manası, sebebi rüknü, 

şartı ve hükümleri, taksimin nasıl yapılacağı, taksim edilebilen veya taksim 

edilemeyen şeyler ve taksim edilmesi caiz olan veya caiz olmayan şeyler, 

zikredilmediği hâlde taksime dâhil olan veya dâhil olmayan şeyler, taksimden 

rücû etmek ve kura çekmek, taksimde muhayyerlik, taksim edilmesi, başkasına 

karşı geçerli olan ve geçerli olmayan şeyler, terekenin taksim edilmesi, bu 

taksimden sonra ölenin veya kendisine vasiyet edilen şahsın borçlu çıkması 

hâlinde vârisi veya terekedeki belirli bir şeyi dava etme, taksimde aldatma, içinde 

başkasının hakkı bulunan bir şeyin taksimi, taksimde yapılan yanlışlık davası, 

mühâyee (menfaatin taksim edilmesinde sıra tutma nöbetleşme) mühâyee nedir, 

taksim hususunda çeşitli meseleler”. 

43. Kitâbü’l-Müzâraa: Bapları sırasıyla şöyledir: “Müzâraanın (zirai ortaklığın) 

meşruiyeti, manası, rüknü, caiz olmasının şartları, hükmü ve mahiyeti, 

müzâraanın çeşitleri, müzâraadaki şartlar, tarla veya hurmalık sahibinin, 



221 

 

kendisinin çalışmaya başlaması, bir yeri ziraatçının, bir başkasına müzâraaten 

vermesi,  müzâraada muamelenin şart koşulması,  müzâraada ihtilaf, zirai 

ortaklıkta tarla veya hurmalık sahibi ile çiftçi ve âmilin hisselerinin 

fazlalaştırılması, arazi sahibinin ölmesi veya ziraat vaktinin geçmesi hâlinde ekili 

şey bakliyat veya hurma olursa, bu durumda meydana gelecek meseleler akid 

müddeti tamam olmadan, çiftçi veya işçi ölürse ne olur ve ziraat için yapılan bazı 

masraflar, bir araziyi, ortaklardan birinin veya bir gāsıbın ekmesi, ekmesi için bir 

ortağa verilmiş bulunan bir yerin satılması, muamele ve müzâraanın feshinde 

özür, çiftçi veya işçinin ölümü hâlinde yaptığı zirai işler bilinmiyorsa durum ne 

olur, hastanın müzâraa ve muamelesi, müzâraa ve muamelede rehin, müzâraa ve 

muamele ile birlikte bir köleyi âzat etmek veya mükâteb kılmak, müzâraa ve 

muamele karşığında tezevvüc, hulû ve kasten adam öldürmekten dolayı sulh 

yapmak, müzâraa ve muamelede vekâlet, çiftçiye tazmin ettirilecek şeyler, 

müzâraa ve muamelede kefalet, köleye sabînin müzâraası, tarla sahibi ile çiftçi 

arasındaki ihtilaf, sözleşme olmadan bir araziyi ekmek, müzâraa ve muamele 

hususunda çeşitli meseleler”. 

44. Kitâbü’l-Muamele: Bapları sırasıyla şöyledir: “Muamelenin manası, şartları ve 

hükümleri, muamele hususunda çeşitli meseleler”. 

45. Kitâbü’z-Zebâih: Bapları sırasıyla şöyledir: “Hayvan kesmenin rüknü şartları, 

hükmü ve nevileri, etleri yenen ve yenmeyen hayvanlar, boğazlama hususunda 

çeşitli meseleler”.  

46. Kitâbü’l-Edhiyye: Bapları sırasıyla şöyledir: “Kurbanın manası, rüknü, sıfatı, 

şartları, hükmü ve kurbanın kime vacip olup kime vacip olmadığı, adak ve adak 

mahiyetindeki kurbanların vacip olması, kurban kesmenin vakti, kurban kesme 

hususunda mekân ve zamana taalluk eden meseleler, kurban olarak kesilebilecek 

hayvanlar, kurban hususunda müstehap olan şeyler, başkasının yerine kurban 

kesmek ve başkasının kurbanını kendi adına kesmek, kurbanda ortaklığa taalluk 

eden meseleler, kurban hususunda çeşitli meseleler”. 

47. Kitâbü’l-Kerâhiyyet: Bapları sırasıyla şöyledir: “Haber-i vahidle amel etmek, 

amelde zann-ı galip, babasını veya bir yakınını öldüren bir şahsı gören kimsenin 

ne yapacağı, namaz, teşbih, Kur’an okumak, zikir ve dua ile ilgili mekruhlar ve 

Kur’an okurken sesi yükseltmek, mescid, kıble, mushaf, para ve kâğıt üzerine 



222 

 

Kur’an’dan bir şey veya Allahu Teâlâ’nın isimlerinden birini yazmanın âdâbı, 

müsabaka,  selam vermek ve aksırana teşmit, bir kimsenin bakmasının ve 

dokunmasının helâl olduğu veya helâl olmadığı şeyler, giyilmesi mekruh olan 

veya mekruh olmayan elbiseler, altın ve gümüş kullanmak, altın veya gümüş kaşık, 

yemek yemekle ilgili mekruhlar, hediyeler ve ziyafetler, bir kimsenin şeker, para 

ve benzeri şeyleri saçması, zimmet ehli ve onlara yönelik hükümler, çalışıp 

kazanmak, kazanç çeşitleri, kabir ziyareti ve mezarlıkta Kur’an okumak, şarkı 

söylemek, eğlenmek, diğer günahları işlemek ve emr-i bi’l-maʻruf, tedavi olmak, 

ilaç kullanmak, azl ve çocuk düşürmek, tedavi olmak, sünnet olmak, enemek, 

tırnakları kesmek, bıyığı kısaltmak, başı tıraş ettirmek, kadının başını tıraş 

ettirmesi, saçını kestirmesi ve peruk taktırması, süslenmek ve hizmetçi edinmek, 

erkeklerin saç ve sakal boyaması, insan ve hayvanların ameliyat edilmesi ve 

hayvanları öldürmek, çocuklara isim koyma, lakap verme ve akika kurbanı, 

gıybet, haset, nemime ve bir kimseyi menetmek, hamama girmek, başkasının isteği 

üzerine alışveriş yapmak, yola çıkacak bir kimseyi ana-babası veya başka bir 

şahıs menedebilir mi veya bir köleyi efendisi, bir kadını, kocası, yola çıkmaktan 

menedebilir mi, ödünç vermek ve borç vermek, hükümdarlara gitmek, onlara 

tevazuda bulunmak, ellerini öpmek, başkalarının ellerini öpmek, bir erkeğin 

diğerinin yüzünü öpmesi, ortak eşyadan faydalanmak, çeşitli meseleler”. 

48. Kitâbü’t-Taharrî: Bapları sırasıyla şöyledir: “Taharrînin manası, rüknü ve şartı, 

zekât hakkında taharrî, elbise, deri ve kaplar hakkında taharrî, taharrî hususunda 

çeşitli meseleler”.  

49. Kitâbü’l-İhyâi’l-Mevât: Bapları sırasıyla şöyledir: “Arz-ı mevâtın manası, arz-ı 

mevâtta hükümdarın tasarrufa yetkili olup olmadığı, arz-ı mevâtın mülkiyete 

geçmesi ve kanal kazmak ve mevcut bir kanalı tamir etmek”. 

50. Kitâbü’ş-Şurb: Bapları sırasıyla şöyledir: “Şurb’un manası, rüknü, şartı ve 

hükmü, su hakkını satmakla ilgili meseleler, sulardan faydalanma şekilleri, 

sulama hakkı ile ilgili davalar ve bununla ilgili beyyineler, sulama hakkında 

çeşitli meseleler”. 

51. Kitâbü’l-Eşribe: Bapları sırasıyla şöyledir: “Eşribe ne demektir, içki yapılan 

şeylerin mahiyeti, içilecek şeyler hakkında çeşitli meseleler, sarhoşun 

tasarrufları”. 



223 

 

52. Kitâbü’s-Sayd: Bapları sırasıyla şöyledir: “Av nedir, avın hükmü ve hikmeti, 

avlanan şeye mâlik olmak, avlamanın şartları, avın şartları, kesilmesi gereken 

veya gerekmeyen av hayvanları, balık avı, avla ilgili çeşitli meseleler”.  

53. Kitâbü’r-Rehn: Bapları sırasıyla şöyledir: “Rehin ne demektir, rehnin rüknü, 

şartları ve hükmü nedir, rehin bırakılması caiz olan veya caiz olmayan şeyler, 

vasînin ve babanın rehin bırakması, bir şeyi adil bir kimsenin yanına rehin 

bırakmak, rehin bırakılan şeyin zayi olması hâlinde tazmin edilip edilmeyeceği, 

rehin bırakılan şeye yapılan masraflar, rehin alan kimse ile rehin arasındaki 

münasebet, rehin veren şahsın verdiği rehni arttırması, borç ödenince rehnin 

teslim edilmesi,  râhin veya mürtehinin rehin bırakılan şeyde tasarrufu, rehin 

hakkında ihtilaf ve bu husustaki şehâdet, altın veya gümüşü gümüş karşılığında 

rehin bırakmak, rehinle ilgili çeşitli meseleler, rehinle ilgili davalar ve 

husumetler”, 

54. Kitâbü’l-Cinâyât: Bapları sırasıyla şöyledir: “Cinayetin tarifi, çeşitleri ve 

hükümleri, kısâsen öldürülecek ve öldürülmeyecek olan kimseler, kısas hakkı kime 

aittir, kısas fî’l-etrâf (nefsin haricinde, uzuvlarda kısas), katl hakkında şehâdet ve 

ikrar, kātilin davacı veya cinayet sahibini tasdiki yahut tekzibi, katlden dolayı sulh 

ve af ve bu hususlarda şehâdet, ölüm hâlinde neye itibar edileceği,  diyetler, 

cinayeti emretmek ve sabîlerle ilgili meseleler, cenin (ana karnındaki bebek), yol 

üzerine duvar, hela ve benzeri şeyler yapılmasından dolayı meydana gelen 

cinayetler, hayvanların işlediği veya hayvanlara karşı işlenen cinayetler, kölelerin 

cinayetleri, kölelere karşı işlenen cinayetler, kasâme (yeminleşme), âkıleler, 

cinayetler hususunda çeşitli meseleler”. 

55. Kitâbü’l-Vesâyâ: Bapları sırasıyla şöyledir: “Vasiyetin manası, vasiyetin caiz 

olmasının şartı, caiz olan ve caiz olmayan vasiyetler, vasiyetten rücûnun mümkün 

olduğu ve mümkün olmadığı hâller, vasiyet sayılan veya sayılmayan lafızlar, 

kimlerin vasiyetinin caiz olup kimlerinkinin caiz olmadığı, malın üçte birini 

vasiyet etmek, bir kimsenin, oğlunun veya kızının hissesini vasiyet etmesi, malın 

üçte birinden fazlasını veya noksanını vasiyet etmek, vasiyete vârislerin izin 

vermesi veya vermemesi yahut vasiyete vârislerden bir kısmının izin verip bir 

kısmının ise izin vermemesi, bir oğulun hasta olan babasının vasiyetine izin 

vermesi, bir oğulun babasının veya kendisinin borçlu olduğunu ikrar etmesi ve 

hangi borcu ödemeye önce başlanacağı, maraz-ı mevtte köle âzat etmek, mehabet 



224 

 

ve hîbe, akrabaya, ev halkına, komşulara, birinin oğluna, yetimlere, kölelere, ilim 

ehline, hadisçilere ve diğerlerine vasiyet etmek, meskeni, kölenin hizmetini, 

ağacın meyvesini, kölenin gelirini, bağ ve bahçenin gelirini, arazinin gelirini ve 

bunlara benzer şeyleri vasiyet etmek, bir zimmînin ve bir harbînin vasiyet etmesi,  

vasî ve onun sahip olduğu haklar, vasiyet hususunda yapılan şehâdetler”. 

56. Kitâbü’l-Mehâdır ve’s-Sicillât: Bapları sırasıyla şöyledir: “Mahkemelerde 

davalarla ilgili kayıtlar ve sicil defterlerinin tutulması, mutlak borcun ispatı 

hususundaki davada kayda geçirilmesi (mahkeme defterine yazılması) için 

gereken şeyler, bir ölüde bulunan alacakla ilgili davada kayda geçirilmesi 

gereken şeyler, nikâhla ilgili davada kayda geçirilmesi gereken şeyler, bir şahsın, 

“yanında bulunan bir kadının, kendisinin nikâhlısı olduğunu” iddia etmesi ve 

kadının da bunu ikrar etmesi ile ilgili davada kayda geçirilmesi gereken şeyler, 

bir kadının, ölen kocasının terekesinde mehrinin bulunduğu davasında kayda 

geçirilmesi gereken şeyler, babasını vekil kılarak nikâhlanan bir kadının mehr-i 

mislini ispat davasında kayda geçirilmesi gereken şeyler, babasını vekil kılmadan 

nikâhlanan bir kadının mehr-i mislini ispat davasında kayda geçirilmesi gereken 

şeyler, mutanın ispatı hususundaki davada mahkeme defterine yazılması gereken 

şeyler, halvet hâlini ispat davasının kaydı, hürmet-i galîzanın ispatı davasında 

kayda geçirilmesi gereken şeyler, kadın dava etmediği hâlde şahitlerin üç talâka 

şehâdet etmeleri sebebiyle hürmet-i galîza meydana gelmesi davasında kayda 

geçirilmesi gereken şeyler, gāib koca üzerine hürmet-i galîzanın tespiti 

hususundaki davanın kaydı, nafakadan acz sebebiyle karı-kocanın arasının 

ayrılması davasının kaydı, nikâhlayacağı her kadını boşamaya yemin eden bir 

şahsın bu yeminini bozması ile ilgili davanın kaydı, ınnet (cinsî iktidarsızlık, 

güçsüzlük) sebebiyle ayrılma davasının ispatında kayda geçirilmesi gereken 

şeyler, nesebin tespiti ile ilgili davada kayda geçirilmesi gereken şeyler,  âzat 

edilen bir kölenin velâsı davasında kaydedilmesi gereken şeyler, usûbetin (baba 

tarafından akrabalığın) ispatı davasında kayda geçirilmesi gereken şeyler, bir 

kimsenin aslen hür olduğu hakkındaki davada tutulması gereken kayıt, elinde köle 

bulunan şahsın onu âzat ettiği hususundaki davada kayıt,  kölesi yanında bulunan 

bir kimsenin bu kölesinin başkası tarafından azat edilmesi davasının kaydı, 

köleliğin ispatı davasında kayda geçirilecek şeyler, ümm-i veled ve müdebberliğin 

ispatı davalarında kayıt, kazf haddinin ispatı davasında kayıt, sirkat (hırsızlık) 



225 

 

davasında tutulması gereken kayıt, inan ortaklığı davasında kayda geçirilmesi 

gerekli şeyler, vakfiyenin ispatı davasında kayda geçirilmesi gereken şeyler, 

hudutlu bir mülkün ispatı davasında kayda geçmesi gereken şeyler, babadan 

miras kalan bir evin ispatı davasının kaydı, bir menkulün mutlak mülk olduğu 

davasında kayıt, sahibinden satın alınan bir akarın mülk olması davasında kayıt, 

başka bir yerden gelip hakkı olan yük hayvanının bedelini almak için müracaat 

eden şahsın tescil ispatı davasının kaydı, kısasın ispatı davasının kaydı, diyetin 

ispatı davasının kaydı, kazfın ispatı davasında kayıt, bir şahsın vefatı ve 

münâsaha ile verasetin ispatı davasının kaydı, babadan miras kalan ev davasının 

kaydı, vasiyetlerin ispatı davasında tutulması gereken kayıt, yetimin bulûğa 

erdiğinin ispatı davasında kayıt, yoksulluğa düşüp iflas eden bir şahsın bunu ispat 

etmesi davasının kaydı, ramazan hilâlini ispat davasında tutulması gereken kayıt, 

hüküm meclisinde dışarı çıkmayan örtülü bir kadını dava eden bir kimsenin 

talebini, bu kadının reddi davasının ispatı hususunda tutulması gereken kayıt, 

kitâbü’l-kādî ile’l-kādî (kitâb-ı hükmî) yoluyla gāibe karşı alacak davasında 

kayda geçirilmesi gereken şeyler, kitâb-ı hükmî ile hudutlu bir mülkün tespiti 

davasında kayıt, sermaye ve müdârabe davasında kitâb-ı hükmî ile beyyine 

ikāmesinin kaydı, vârise karşı müdârabe malı davasının kaydı, hayvan alım 

satımında inan ortaklığını kitâb-ı hükmî ile ispat hususunda kayıt, bir davanın 

kitâb-ı hükmî ile ispatı, bir hükmün, hâkimin kâtibi tarafından tescil edilmesi, 

şüf‘a davasının kaydı, müzâraa davasının kaydı, icâreyi ispat davasının kaydı, 

vasîliği kabul etmek, küçük çocuğun alacağı terekenin taksimi için kayyım tayini 

ile ilgili kitâb-ı hükmî, köylere hakem tayin etmek, nikâhın kitâb-ı hükmî ile diğer 

bir hâkime bildirilmesi, hâkimin nahiyelerdeki hakemlere gönderdiği yazı, hâkim 

tarafından vakıf bir yer için hakeme yazılan yazı, bir gāibin borçlanmasına izin 

istemek için yazılan yazı, kadınların nafaka talebi hakkındaki yazı, şahitlerin 

durumu ile ilgili olarak müzekkîye yazılan gizli yazı, hükmî izinle küçük çocuk için 

akar davasının kaydı, bir kadının ölen kocasının vârisine karşı açtığı miras 

davasının kaydı ve bu vârislerin kadına karşı sulh davaları, bilinmeyen emanet 

davası hakkında kayıt, ortaklık malının sermayesinin Mekke dinarları olduğu 

davasının kayda geçirilmesi, malın üçte birini vasiyet davasının kaydı, kefalet 

davasında kayıt, mehrin tazmin edilmesi davasında kayıt, ayrılık vukuundan 

dolayı askıda kalan mehre kefalet davasının kaydı, başkasının elinde bulunan 



226 

 

arazinin bir kısmının mülkiyetini iddia etmenin kaydı, bir kimsenin bir yerde 

hissesinin bulunduğunu iddia etmesinin kaydı, bir kimsenin babasından bir yeri 

satın aldığı iddiasının kaydı, cariyelik davasında cariyenin davayı reddini kayıt, 

davalının ıtk davasını reddi davasının kaydı, def-i davada davalıyı reddin kaydı, 

miras davasını davalının reddi hakkında kayıt, vâris tarafından miras olan yer 

davasını def davasının kaydı, davalının âzat davası ile beraber veraset davasını 

reddinin kaydı, miras davasının kaydı, şüfʻa davasının kaydı, uzun süreli icâre 

davasının kaydı, feshedilmiş icâre bedeli davasının kaydı, icâre davasının ve icara 

verenin müste’ciri dava etmesinin kaydı, feshedilmiş icâre bedelinden kalan 

kısmın dava edilmesi, icara verenin ölümü sebebiyle fesholan icâre bedeli 

davasının müste’cirin vârisleri tarafından defʻi davasının kaydı, köleyi tarif 

davasının kaydı, Semerkant hâkiminin nâibinin hükmü tescil ve reddetmesinin 

şekilleri, köle icarlama davasının kaydı, sulh ve ibra yazısı, vârislerden müdârabe 

malı isteme davasının kaydı, tüketilmiş belirli bir malın kıymetini dava etmenin 

kaydı, buğday davasının kaydı, haksızlıkla alınan ve tüketilen dirhemler davasının 

kaydı, bedel davasının kaydı, vekilin emaneti müvekkiline vermiş olması davasının 

kaydı, bir kimsenin elinde bulunan bir yeri “babasından satın aldığını” iddia 

eden kadının davasının kaydı, nebatî yağ bedeli davasının kaydı, malın üçte birini 

vasiyet etme, bir kadına karşı nikâh davasının kaydı, bir devenin sahibini tespit 

davasının Merv şehrinde yapılan tescilini ret, malın üçte birine vasıl olma 

durumunu ispat davasının tescili, vakfiyeyi ispat davasının tescili, davacının, -

satması için- davalıya gönderdiği bir şeyin bedeli davasının kaydı, eşeğin 

mülkiyet davasının kaydı, kocası tarafından yeminle boşanan bir kadının 

mehrinden kalan alacağını babasının talep etmesi davasının kaydı, değirmen 

icarlama davasının kaydı, ücreti belirli icâre davasının kaydı, bir cariyeye hak 

sahibi olma davasının kaydı, istihkakı ispat ve bedelini almak için bir şeyin 

belirlenmiş olan bedelini talep davasının kaydı ve bu davanın reddi, davacının 

alışverişle ilgili senedinin reddedilmesi, cinsi, nevi ve sıfatı muhtelif olan eşya 

davasının kaydı, erkek deve ile ilgili davanın reddi, bağ çubuğu ile ilgili davada 

davacının senedinin reddi, kocasına karşı mal davasında bulunan bir kadının bu 

davasını ret, Şeyhülislam Ali es-Sağdî’ye arzedilen bir dava, kırılmış bakır 

davasında senedin reddi, huzurdaki davacının dedesinin isminin bir kadının, 

kocasının vârislerine karşı mehir bakiyesi iddiasında bulunması davasının içinde 



227 

 

mal ikrarı bulunan ilamın reddedilmesi, iki kişinin ortak bulunduğu bir cariyenin 

mehri davasının kaydı, sabînin (küçüğün) davasını reddetmek, içinde dava 

bulunan ilam ve bu ilamın reddedilmesi, tazminat davasının reddi, def-i def 

davasının reddi hakkında kayıt, hürriyeti ispat davasının Hârizm’den tescili ve 

reddi, tescili yazının sonuna arzetmek, vakfiye davasında tescili arz,  aslen hür 

olma davasının tescilini arz”. 

57. Kitâbü’ş-Şürût: Bapları sırasıyla şöyledir: “Hıly ve şiyât (insan ve hayvanların 

şekil ve sıfatları), nikâhla ilgili yazışmalarda bulunması şart olan hususlar, 

talâkla ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, köle âzat etmekle ilgili 

yazılarda bulunması şart olan hususlar, bir köle müdebber kılınırken yazılması 

şart olan hususlar, bir cariyenin ümm-i veled edilmesi ile ilgili yazılarda 

bulunması şart olan hususlar, bir köleyi mükâteb kılmakla ilgili yazılarda 

bulunması şart olan hususlar, müvalâtla ilgili yazılarda bulunması şart olan 

hususlar, satın alışla ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, selem akdi ile 

ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, şüf‘a hakkı ile ilgili yazılarda 

bulunması şart olan hususlar, icâreler ve müzâraa ile ilgili yazılarda bulunması 

şart olan hususlar, şirketlerle ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, 

vekâletlerle ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, satış için umumi vekâlet 

ve kefaletlerle ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, havâle ile ilgili 

yazılarda bulunması şart olan hususlar, taksimle ilgili yazılarda bulunması şart 

olan hususlar, hîbe ve sadakalarla ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, 

vasiyetlerle ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, âriyetler ve lukatalarla 

ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, emanetlerle ilgili yazılarda 

bulunması şart olan hususlar, ikrarlarla ilgili yazılarda bulunması şart olan 

hususlar, beraatlerle ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, rehinlerle 

ilgili yazılarda bulunması şart olan hususlar, vakıflarla ilgili senet örnekleri, 

hâkim tayini ile ilgili yazı örnekleri, yazışmalarla ilgili çeşitli meseleler”. 

58. Kitâbü’l-Hiyel: Bapları sırasıyla şöyledir: “Hilenin caiz olup olmadığı, abdest ve 

namaz meseleleri ile ilgili çareler, zekât meseleleri ile ilgili şerʻî çareler, oruçla 

ilgili meseleler hakkında şerʻî çareler, hacla ilgili meseleler hakkında şerʻî 

çareler, nikâhla ilgili meseleler hakkında şerʻî çareler, talâkla ilgili meseleler 

hakkında şerʻî çareler,  muhâlea ile ilgili meseleler hakkında şerʻî çareler, 

yeminlerle ilgili meseleler hakkında şerʻî çareler, bir köleyi âzat etme, müdebber 



228 

 

ve mükâteb kılma, vakıfla ilgili meseleler hakkında şerʻî çareler, ortaklıkla ilgili 

meseleler hakkında şerʻî çareler, alım ve satım işlemleri ile ilgili şerʻî çareler,  

hibe ile ilgili şerʻî çareler, bazı muamelelerle ilgili şerʻî çareler, karşılıklı borç 

alışverişi hakkındaki şerʻî çareler, icâre işlemleri ile ilgili şerʻî çareler, davadan 

men işlemi ile ilgili şerʻî çareler, vekâletlerle ilgili işlemler hakkında şerʻî 

çareler, şüfʻa meseleleri ile ilgili şerʻî çareler, kefalet işlemi ile ilgili şerʻî çareler, 

hayâle işlemi ile ilgili şerʻî çareler, sulh işlemi ile ilgili şerʻî çareler, rehin işlemi 

ile ilgili şerʻî çareler, müzâraa işlemi ile ilgili şerʻî çareler, vasiyet işlemi ile ilgili 

şerʻî çareler, hastanın ikrarı ile ilgili şerʻî çareler, şakalaşmak veya bir kelimeyi 

değişik anlamda kullanmak ile ilgili şerʻî çareler, şerʻî çarelerle ilgili çeşitli 

meseleler”. 

60. Kitâbü’l-Hünsâ: Bapları sırasıyla şöyledir: “Hünsâ ne demektir, hünsânın 

hâlindeki işkâlin vukuu, hünsâ ile ilgili hükümler”. 

61. Kitâbü’l-Mesâilil Muhtelife: Bapları yoktur, elli dört faslı vardır. 

62. Kitâbü’l-Ferâiz: Bapları sırasıyla şöyledir: “Ferâiz ne demektir ve miras hukuku 

ile ilgili ıstılahlar, ashâb-ı ferâiz, asabeler,  hacb (mirastan men) ile ilgili 

meseleler, miras hakkında mâni olan sebepler, ehl-i küfrün mirası, miras-ı haml 

(ana karnında bulunan çocuğun mirası), mefkûdun, esirin, suda boğulan ve ateşte 

yanan kimsenin mirası, hünsânın mirası, zevi’l erham, ferâiz hesabı, tebâyün, 

temâsül, tedahül ve tevâfuk âdetler arasındaki nispet (sayıların birbiri ile oranı), 

avlıyye, reddiyye meseleleri, münâseha, tereke nasıl taksim edilir, ferâizde 

müteşâbihlik ve ferâiz ehlinden sorulan ilginç sorular ve bu soruların cevabı, bazı 

ferâiz meselelerine verilen isimler”. 

 

 

 

 

 

 

 

 



229 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

21.10.1981 tarihinde İstanbul Kartal’da dünyaya gelen Aliosman Dağlı, eğitime 120. 

Yıl Ziraat Bankası İlkokulu’nda başladı Yılmaz Mızrak Ortaokulu’nun ardından 

Maltepe İmam Hatip Lisesi’ni bitirdi. Sakarya Üniversitesi’nde İşletme Yönetimi 

lisansını tamamladıktan sonra İstanbul Üniversitesi’nde İlahiyat eğitimi aldı. 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim 

Dalı Din Sosyolojisi Bilim Dalı’nda “Eyyüb Sabri Kalyoncuoğlu ve Teşvikiye 

İsmetîliği” adlı teziyle yüksek lisans eğitimini tamamladı. Elmalılı Hamdi Yazır 

Kur’an Akademisi’nde tashih-i huruf kursunu ikmal etti. İstanbul Haseki Dinî 

Yüksek İhtisas Kursu’ndan başarıyla mezun oldu. Diyanet İşleri Başkanlığı 

bünyesinde müezzin-kayyum, imam-hatip ve vaiz olarak çalıştı. Fıkıh ve tasavvuf 

sosyolojisi alanında birçok kitap ve makale telif etti. Hâlen gerek yüzyüze gerekse de 

online olarak ilmî faaliyetlerine devam eden Dağlı, evli olup bir kız çocuk babasıdır. 

Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde fetva sorumlusu olarak Sarıyer Müftülüğü’nde 

çalışmaktadır. 

 


	Button1: 
	Button2: 
	Button3: 


