
Lütuf Yolu

Dr. Aliosman Dağlı

ESFA

Kur’an ve Sünnetin Işığında 
Mânevî Hayat



Lütuf Yolu
Kur’an ve Sünnetin Işığında Mânevî Hayat

Dr. Aliosman Dağlı

Kapak ve İç Tasarım: 
Muhammed Yıldırım

Yayınevi Sertifika No:

29758

ISBN:
978-625-99314-3-2

Baskı Tarihi: 
2. Baskı: Temmuz 2024

1. Baskı: Mart 2015

Matbaa: 
Lord Matbaacılık

Davutpaşa Mh. Emintaş San. Sit.
No: 103/430

Matbaa Sertifika No: 
45501

Esfa Yayınları
Hırka-i Şerif Mh. Kadı Sk. No: 14/A

Fatih/İstanbul
Tel: (0212) 212 534 63 22



ب ح ص





İÇİNDEKİLER

Mukaddime...............................................................................7

İkinci Baskının Mukaddimesi..............................................10

İmanın Kıymeti ve Şirkin Fenalığı.......................................11

Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaat İtikadına Bağlılığın Lüzumu....17 

Bid’at ve Dalâletin Fenalığı....................................................25

Büyük Günahlar ve Onlardan Sakınmanın Lüzumu........30

Farzları Gereğince İfa Etmenin Lüzumu.............................57

Sünnete Mutabaat...................................................................64

Ashâb-ı Kirâm’ın Fazileti.......................................................70

Emr-i bil Ma’ruf Nehy-i ani’l-Münker.................................79

Ulemâ-i Âmilîne Hürmet......................................................86

İlim Talebi..............................................................................100

Gereksiz Münakaşanın Zemmi..........................................109

Boş İşleri Terk.......................................................................117

Dilin Afetleri.........................................................................124

Kâmil Mü’min.......................................................................138

Nefs Terbiyesi........................................................................149

Tevbenin Lüzumu.................................................................156

Gözyaşı...................................................................................165



Tezekkür-ül Mevt (Ölümü Düşünmek)............................176

Sadıklarla Beraberlik............................................................184

Tilavet-i Kur’ân.....................................................................208

Salâvat-ı Şerife.......................................................................226

Zikrullah’ın Fazileti..............................................................233

Kelime-i Tevhid’in Fazileti..................................................243

Tefekkür.................................................................................255

Murakabe...............................................................................265

Tadil-i Erkân ve Huşu.........................................................269

Cemaatle Namaz...................................................................278

Nafile Namazlar....................................................................289

Nafile Oruçlar........................................................................302

Takvâ......................................................................................311

Affetmenin Fazileti...............................................................316

Geçimlilik..............................................................................321

Allâh (celle celâluhû) İçin Sevmek ve Buğzetmek...........343

Güler Yüz ve Tatlı Söz.........................................................352

Güzel Ahlak ve Medhi.........................................................356

Kötü Ahlak ve Zemmi.........................................................380

İndeks.....................................................................................405

Faydanılan Eserler................................................................410



7

MUKADDİME

Hamd, ariflerin kalplerini marifet nurlarıyla 
tenvir eyleyen Cenâb-ı Hakk’a (celle celâluhû) mah-
sustur. Salât ve selâm, peygamberlerin sonuncusu 
ve efendisi, âlemlere rahmet olan ve güzel ahlâkı 
tamamlamak için gönderilen Hazreti Muhammed 
Mustafa’ya (sallallâhu aleyhi ve sellem), onun temiz 
âline, ashâbına, ehl-i beytine ve kıyamete kadar gü-
zellikle ona tâbi olanların üzerine olsun.

Dinî ya da dünyevî bütün ilimlerde söz söyle-
yebilmek için köklü bir eğitime ihtiyaç bulunduğu 
hakikatinin bilinmesine rağmen, maalesef tasavvuf 
ilmine dair onu kabul eden etmeyen, bilen bilme-
yen, yaşayan yaşamayan herkes bir şeyler söylemiş, 
üzülerek belirtelim ki, tasavvuf hakkında kafalar 
soru işaretleriyle dolmuştur. Bu elinizdeki müteva-
zı eser, tasavvufa dair bu soru işaretlerini bir nebze 
olsun gidermeye yönelik her türlü iddiadan uzak ve 
her türlü eleştiriye açık iptidai bir çalışmadır. 



8

Maksadımız, İslâmî yaşantıya yeni dönüş yapmış 
veya tasavvuf mevzuunda kendini yetiştirmeye ni-
yet etmiş ihlâslı kardeşlerimize bir önsöz niteliğin-
de bilgi verip, onları büyük sufilerin (Abdulkadir-i 
Geylani kuddise sırruhû, İmam Nevevi radiyallâhu 
anh, İmam Gazzali kuddise sırruhû, İmam Rabbani 
kuddise sırruhû, İmam Kuşeyri kuddise sırruhû, Ebu 
Mensur Sarrac et-Tusi kuddise sırruhû, İmam Şara-
ni kuddise sırruhû, Mevlâna Halid-i Bağdadî kuddise 
sırruhû, İsmet Garibullah Yanyevî kuddise sırruhû…) 
hakikat pınarları olan muhteşem eserlerine bir neb-
ze olsun hazırlamaktır. Umuyoruz ki, gerekli ön 
hazırlık yapılıp, kalpler o büyük eserlerden gelecek 
kutsi pırıltılara ihlâsla yöneldiğinde, zihinlerdeki 
bütün şüpheler zeval bulup, gönüllere sekîne ine-
cektir. İnşaAllâh bizim de bu büyük vuslatta zerre-
ce katkımız bulunursa bizce kitap amacına ulaşmış 
olacaktır. 

Bu, nasslar (Kur’ ân ve Sünnet) ışığında izah edi-
len otuz altı tasavvufi konunun yer aldığı eserimize 
“LÜTUF Yolu” ismini vermeyi uygun gördük. 

Bu eserimizi hazırlarken Riyazus Salihin (İmam 



9

Nevevi radiyallâhu anh), El-Ezkar (İmam Nevevi ra-
diyallâhu anh), İhya (İmam Gazzali kuddise sırruhû), 
Tarikat-ı Muhammediyye (İmam Birgivî radiyallâhu 
anh), Mektubat-ı Rabbani (İmam-ı Rabbani kuddise 
sırruhû), Risâle-i Kudsiyye (İsmet Garibullah Yan-
yevî kuddise sırruhû), Külliyat-ı Şemsiyye (Muham-
med Şemsettin Bursevî kuddise sırruhû) başta olmak 
üzere birçok kaynaktan istifade ettik. Bu eseri hazır-
larken her türlü aşırılıktan uzak durmaya ve hatala-
rımızı asgariye indirmeye gayret ettik. 

Yetişmemizde emeği geçen başta anneme, baba-
ma, hocalarıma, bana maddi gücüyle destek olan 
bütün hayır sahiplerine, ilmi çalışmalarıma taham-
mül gösteren ve gücü yettiğince destek olan eşime, 
bu kitabı kaleme alırken yardımlarını esirgemeyen 
Hafız Nedim Ekren, Emre Ferhan ve Melih Bulu’ya, 
bu kitabın telif emrini veren, her fırsatta nasihat-
leriyle ve dualarıyla beni destekleyen, tevazusuy-
la gönüllere nur saçan Hacı Hafız Şaban Lûtfullah 
Çetin Hocamıza teşekkür eder, cümlesine Cenâb-ı 
Hakk’tan (celle celâluhu) hayırlar niyaz eylerim. 

29 Ramazan 1435 /  26 Temmuz 2014
Anadolu Hisarı, Beykoz, İSTANBUL



10

İKİNCİ BASKININ MUKADDİMESİ

Âlemlerin Rabbi’ne hamdolsun ki; birinci bas-
kı bir yıl içerisinde büyük oranda tükendi. Hazreti 
Peygamberin sünnetinin esrarıyla dünyanın en do-
ğusundan en batısına kadar az sayıda da olsa ulaştı. 
Talebelerimiz vasıtasıyla birçok din görevlisi ve İs-
lâm davetçisinin el kitabı oldu. İhtisas eğitimimiz ve 
doktora çalışmalarımız birçok talebe rağmen eseri 
yeniden gözden geçirip tabetmemize mâni olsa da, 
ilk fırsatta daha okunaklı bir tarzda ve esere yaraşır 
bir kalitede basmak üzere neşre hazırlamış bulunu-
yoruz. Yüce Allah (celle celâluhu) emeği geçen bütün 
kardeşlerimizden razı olsun.



11

İMANIN KIYMETİ VE 
ŞİRKİN FENALIĞI

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, iman sana 
ebedi kurtuluşun kapılarını açan ve müebbet azabın 
kapılarını kilitleyen en yüce saadet anahtarıdır. Se-
nin en mühim vazifen, imanının kıymetini bilmek 
ve şirkin her türlüsünden uzak durmaktır. Nitekim 
Hakk Teâlâ (celle celâluhu) Hazretleri: 

“Fakat Allâh size imanı sevdirdi ve onu sizin 
kalbinizde süsledi. Size küfrü, fıskı ve isyanı da 
çirkin gösterdi. İşte onlar, Allâh’tan bir LÜTUF ve 
nimet olarak doğru yolda olanlardır. Allâh her şeyi 
bilendir, hikmet sahibidir”1  buyurarak, bu hakika-
ti en açık bir şekilde beyan etmiş ve iman lûtfunun 
kıymetini bilmeyi tembihlemiştir. 

İmanın ne olduğunu anlamak istersen, bil ki iman, 
Cibril Hadîsi’nde de beyan olunduğu üzere Allâh’a 
(celle celâluhu), meleklerine, kitaplarına, peygamber-

1 Hucurât, 49/8



12

lerine, ahiret gününe, kazaya ve kadere kalbin tas-
dikinden ibarettir. Akaid âlimleri imanı, Peygamber 
Efendimiz’e (sallallâhu aleyhi ve sellem) Allâh (celle 
celâluhu) tarafından bildirilen hakikatlerin tümüne 
kesin olarak inanmak olarak tarif etmişlerdir.2 

Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri, Kur’ân-ı 
Kerîm’de: “Ey iman edenler! Allâh’a, Peygamberi-
ne, Peygamberine indirdiği Kitab’a ve daha önce 
indirdiği kitaplara iman edin. Kim Allâh’ı, melek-
lerini, kitaplarını, peygamberlerini ve ahiret gü-
nünü inkâr ederse sapıklığın en koyusuna düşmüş 
olur.”3 ve “Peygamber, Rabbi tarafından kendisi-
ne indirilene iman etti, müminler de (iman ettiler). 
Her biri Allâh’a, meleklerine, kitaplarına, pey-
gamberlerine iman ettiler. ‘Allâh’ın peygamber-
lerinden hiçbiri arasında ayırım yapmayız. İşittik, 
itaat ettik. Ey Rabbimiz, affına sığındık! Dönüş sa-
nadır’ dediler.”4 buyurarak, İslâm inanç esaslarını 
en açık ve özlü şekilde beyan etmiştir. 

İmanın kıymetini bilmenin lüzumuna dair sevgili 

2 Ömer Nasuhi Bilmen, Dini Bilgiler, Akaide Ait Meseleler, 
Soru 38
3 Nisa, 4/136
4 Bakara, 2/285



13

Peygamberimiz (sallallâhu aleyhi ve sellem) de: 
“Üç şey vardır ki, bunlar bir kişide bulunursa o 
kişi imanın tadını (kıymetini) bulmuştur; Allâh 
(celle celâluhû) ve Rasûlü’nü (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) her şeyden çok sevmesi, birini sadece Allâh 
(celle celâluhû) için sevmesi, imanından sonra 
küfre dönmekten ateşe atılmak gibi korkması.”5 
buyurmuştur.

Şirk ise Yüce Allâh’ın (celle celâluhû) ilahlığında, 
sıfat ve fiillerinde ve Rab oluşunda ortağı, benzeri 
ve eşinin olduğunu kabul etmeyi ifade eder. Yapı-
lan ibadetlerde Allâh’tan (celle celâluhû) gayrisini 
gözetme ve riyâ gibi kötü hasletler için de şirk ke-
limesi kullanılmıştır. “Allâh’a (celle celâluhû) şirk 
koşmak günahların en büyüğüdür.”6 Şirk ve küf-
rün Allâh (celle celâluhû) tarafından bağışlanmaya-
cağı kesin olarak bildirilmiştir: “Şüphesiz ki Allâh, 
kendisine eş koşulmasını asla bağışlamaz, bundan 
başkasını (günahları) dilediği kimse için bağışlar. 
Kim Allâh’a ortak koşarsa, gerçekten pek büyük 
bir günah işlemiş olur.”7 buyrulmuştur. 

5 Buhârî, Müslim
6 Buhârî, Müslim
7 Nisa, 4 / 48



14

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! İmanın mükâfatını 
ve şirkin cezasını bilmek istersen şu Ferman-ı Kud-
siyye’ye kulak ver! 

“Hâlbuki onlar, dini sadece Allâh’a tahsis ede-
rek, Allâh’ı birleyerek, ancak Allâh’a ibadet etmek-
le, namazı kılmakla ve zekâtı vermekle emrolun-
muşlardır. İşte dosdoğru din budur. Kâfirler, gerek 
kitap ehlinden olsun gerek puta tapanlardan olsun 
muhakkak cehennem ateşindedirler. Orada ebedî 
olarak kalacaklardır. Onlar, insanların en şerlileri-
dir. İnanan ve güzel amel işleyenler de insanların 
en hayırlılarıdır. Rableri katında onların mükâ-
fatı, altlarından ırmaklar akan Adn cennetleridir. 
Orada ebedî olarak kalacaklardır. Allâh onlardan 
razı olmuş, onlar da O’ndan razı olmuşlardır. İşte 
bu mükâfat, Rabbine saygı gösterene mahsustur.”8  

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de 
ehâdis-i şerîfelerinde:

“Muhlik (helak edici) olan yedi şeyden kaçın-
malıdır ki onlar, Allâh Teâlâ’ya (celle celâluhû) 
şerik ittihaz etmek (ortak koşmak), büyü yapmak, 
Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) haram kıldığı bir 

8 Beyyine, 98/5-8



15

nefsi haksız yere öldürmek, ribâyı tenavülde bu-
lunmak (faiz yemek), yetimin malını yemek, mu-
harebede düşmana arka çevirip kaçmak ve iffetli 
mü’ min kadınlara zina isnat eylemektir.”9 

“Zulüm üç nevidir. Bir zulüm vardır ki, onu Ce-
nab-ı Hakk (celle celâluhû) asla mağfiret buyurmaz. 
Bir zulüm de vardır ki, onu Allâh Teâlâ (celle celâ-
luhû) dilerse mağfiret buyurur. Bir zulüm de vardır 
ki, onu terk buyurmaz. İmdi Allâh Teâlâ’nın (celle 
celâluhû) mağfiret buyurmayacağı zulüm, şirkten 
ibarettir. Allâh Teâlâ (celle celâluhû): ‘Şirk, azim 
bir zulümdür’ diye buyurmuştur. Hakk Teâlâ’nın 
(celle celâluhû) dilerse mağfiret buyuracağı zulüm 
ise kulların kendileriyle Rabbi Kerîm’leri ara-
sındaki hususlarda kendi nefislerine yaptıkları 
zulümdür. Cenab-ı Hakk’ın (celle celâluhû) terk 
buyurmayacağı zulme gelince, bu kullardan bazı-
larının bazıları hakkında yaptıkları zulümdür ki, 
bunlardan bazıları, bazılarından haklarını alma-
dıkça bunları terk buyurmaz.”10 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Artık bu okudu-
ğun âyât-ı Kur’âniyye’den ve ehâdîs-i şerîfelerden 

9 Buhârî, Müslim, Ebû Dâvûd, İbn-i Hibban, Süyûtî
10 Ebû Nuaym, Süyûtî



16

anladın ki, dünya ve ahiret saadetinin tek ve hakiki 
anahtarı imandır. İnsanların ve cinlerin yaradılış ga-
yesi Allâh’ı (celle celâluhû) bilmek ve O’na lâyıkıyla 
kulluk etmektir. Şirk ise, insanı esfel-i safilîne (aşa-
ğıların aşağısına) ve derk-ül esfele (cehennemin di-
bine) yuvarlayan en fena ve en rezil bir cüret olup, 
ondan sakınmak ve ona düşmekten Allâh’a (celle 
celâluhû) sığınmak üzerine en büyük vecibelerden-
dir. Allâh (celle celâluhû) cümlemizin imanını kavi 
kılıp, şirkin her türlüsünden muhafaza eylesin.

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mevlâ’dan-
dır (celle celâluhû).   



17

EHL-İ SÜNNET VE’L-CEMAAT 
İTİKADINA BAĞLILIĞIN LÜZUMU

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Allâh (celle 
celâluhû) katında makbul iman ehl-i sünnet ve’l-ce-
maat itikadına uygun olandır. Ehl-i sünnet ve’l-ce-
maat, Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve 
sellem), Ashâb-ı Kirâm’ın (radiyallâhu anhüm) ve kı-
yamete kadar güzellikle onlara tâbi olan müslüman-
ların mensup olduğu sevad-ı a’zamdır. Bu yola Fır-
ka-i Naciye de denir. Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) bu fırkanın üstünlüğü hakkında bazı 
hadîs-i şeriflerinde şöyle buyurmuştur: 

“Ümmetimden bir taife, kıyamet yaklaşıncaya 
kadar hak üzere sabit (olup başkalarına galip) hâl-
de kalacaktır.”11 

“Ümmetimden bir topluluk, Allâh Teâlâ’nın 
(celle celâluhû) emri üzere kalacaktır (İslâm’a hiz-
met edecektir). Bu topluluğa muhalif olanlar buna 
zarar veremeyecektir.”12 

11 Hâkim, Süyûtî
12  İbn-i Mâce, Süyûtî



18

Diğer bir hadîs-i şerifte de: “Benim ümmetim 
yetmiş üç fırkaya ayrılacaktır. Bunlardan yalnız 
bir fırka cehennem azabından kurtulacak, diğerle-
ri ise helâk olacaklar (cehenneme uğrayacaklar).”13  
buyuruldu. Bu yetmiş üç fırkadan her biri, İslâmi-
yet’e uyduğunu iddia etmekte ve cehennemden 
kurtulacağı bildirilen fırkanın, kendi fırkası oldu-
ğunu söylemektedir. Mü’minûn sûresi 54. ve Rûm 
sûresi 32. âyet-i kerîmelerinde meâlen: “Her fırka, 
doğru yolda olduğunu sanarak sevinmektedir.” 
buyruldu. Hâlbuki Fırka-i Naciye’nin alâmet-i fa-
rikasını Peygamberimiz (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
şöyle bildirmektedir: “Bu fırkada olanlar, benim ve 
Ashâbımın (radiyallâhu anhüm) gittiği yolda bu-
lunanlardır.”

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Selef-i Sali-
hin (Ashâb-ı Kirâm, Tâbiîn ve Tebeüt Tâbiîn nesli) 
İslâm’ın bütün inanç esaslarına yorumsuz bir şekil-
de tâbi idiler; fakat İslâm Devleti’nin topraklarının 
doğudan ve batıdan, kuzeyden ve güneyden ge-
nişlemesi ve nice milletlerin müslümanlar arasında 
yaşamaya başlamasıyla birçok itikâdî sorular ve so-

13 Ahmed, Zevaid



19

runlar gündeme geldi. Müslümanların içerisinden 
bid’ât ve dalâlet ehli (sapık) bazı gruplar ortaya çık-
maya başladı. Bunu gören İslâm ulemâsının bazıla-
rı, gerek ehl-i küfre ve gerekse ehl-i bid’âta cevap 
olsun ve hakikat ortaya çıksın diye birçok eserler 
yazdılar. Bu eserlerinde ehl-i sünnet ve’l-cemaatin 
en temel prensiplerini Kur’ ân ve sünnete dayana-
rak izaha koyuldular. Zaman içerisinde bu âlimlerin 
metotları birçok taraftar kazanarak ümmet içerisin-
de mezhepler hâline geldiler. 

Maturidiyye ve Eş’ariyye en önde gelen ehl-i sün-
net mezhepleridir. Genelde Hanefi mezhebine tâbi 
olanlar Maturidi mezhebine, Şafi mezhebine tâbi 
olanlar da Eş’ari mezhebine mensuptur. Bu iki mez-
hebin dışında bazı bid’ât ve hurafelere sapmış olan 
mezhepler de vardır ki başlıcaları Şia, Hariciyye, 
Mu’tezile, Vahhâbîlik, Mürciyye, Mücessime, Mü-
şebbihe, Cebriyye ve Yezidiyye’dir. Bu sapık mez-
heplerin alt kolları ile beraber sayıları yetmiş ikiye 
ulaşır. Bunların bir kısmı diğerlerine göre sapkınlık-
ta daha ileridedir. Bu konuda tafsilatlı bilgi mezhep-
ler tarihi kitaplarında mevcuttur.14 Ehl-i sünnet bir 

14 el-MİLEL ve’n-NİHAL, Şehristani



20

kişiye yakışan, bu kişilerden ve görüşlerinden uzak 
durmakla beraber; onları kâfirlikle suçlamamak ve 
mümkünse hak yola davet etmektir. Ehl-i sünnet 
dışı fırkaların tüm gayretlerinin Allâh (celle celâluhû) 
katında geçersiz oluşu ile ilgili bir âyet-i kerîmede: 

“Onlar, dünya hayatında bütün çabaları boşa 
gitmiş olmasına rağmen, hâlâ kendilerinin cidden 
güzel işler yaptıklarını zannedenlerdir.”15 buyrul-
muştur. 

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem), ce-
maatin önemini ve cemaatten ayrılmanın sakıncala-
rını ifade etmek üzere bazı hadîs-i şeriflerinde şöyle 
buyurmuşlardır: 

“İki, birden daha hayırlıdır. Üç ikiden daha ha-
yırlıdır. Dört ise üçten daha hayırlıdır. Artık siz 
cemaat hâlinde olunuz. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) 
ümmetimi ancak hidayet üzere toplamıştır.”16 

“Rabbim’den, ümmetimin dalâlet (sapkınlık) 
üzere toplanmamalarını istedim, onu bana ihsan 
buyurdu.”17  

15 Kehf, 18/105
16 Ahmed, Süyûtî
17 Ahmed, Taberânî, Münâvî



21

“Cemaat (yani topluluk) hâlinde rahmet; firkat 
(ayrılık), ihtilaf (uyuşmazlık) hâlinde de azap var-
dır.”18 

“Ümmetim dalâlet üzere toplanıp ittifak yap-
maz.”19 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Ehl-i sünnet ve’l-ce-
maat itikadına mensup olan bir mü’min Kur’ân’ın 
ve sünnetin zâhirine ve bâtınına tümüyle inanıp, 
imanın altı şartını da tasdik ettikten sonra, şu aşağı-
daki hakikatlere de uygun bir şekilde imanını tezyin 
ve tahkim etmelidir (süslemeli ve kuvvetlendirme-
lidir). Bu kriterler, ehl-i sünnet ve’l-cemaat olma-
nın en temel prensipleridir. Kendisini ehl-i sünnet 
olarak sunan birçokları bilerek veya bilmeyerek bu 
mübarek yoldan dışarıya çıkmıştır. Bu yüzden bu 
kıstasları iyi öğrenmek ve anlamak lazımdır. Bu kri-
terler şunlardır:

1- Kaza ve kadere inanmak. 
2- Büyük günah işlemenin mü’mini imandan çı-

karmadığına inanmak.
3- Kur’ân-ı Kerîm’in Allâh’ın (celle celâluhû) kelâ-

18 Münâvî, Deylemî
19  İbn-i Mâce, Sehâvî, Münâvî



22

mı olduğuna inanmak.
4- Allâh’ın (celle celâluhû) zamandan ve mekân-

dan münezzeh olduğuna inanmak.
5- Ehl-i kıbleyi tekfir etmemek.
6- Kabirdeki sorguya, mükâfat ve mücâzâta inan-

mak. 
7- Gaybın ancak Allâh’ın (celle celâluhû) ilminde 

olduğuna ve dilediği kadarını dilediği peygamber-
lerine bildireceğine inanmak.

8- Velilerin kerametine inanmak. 
9- Ashâb-ı Kirâm’ın (radiyallâhu anhüm) adil ol-

duklarına inanmak. 
10- Hazreti Ebu Bekr-i Sıddîk’ın (radiyallâhu anh) 

Ashâb-ı Kirâm’ın (radiyallâhu anhüm) en üstünü ol-
duğuna inanmak.

11- Miraç mucizesine inanmak. 
12- Her ölenin eceli ile öldüğüne inanmak. 
13- Peygamberlerin masumiyetine inanmak. 
14- Ehl-i sünnet mezheblerinden birine tâbi ol-

mak.
15- İlk peygamberin Hazreti Âdem (aleyhisselâm), 



23

son peygamberin Hazreti Muhammed (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) olduğuna inanmak.

16- Şefaate, sırata, hesaba ve mizana inanmak.
17- Kabir ziyaretinin ve tevessülün, peygamber-

lerin ve velilerin hürmetine Allâh’tan (celle celâluhû) 
istemenin caiz olduğuna inanmak.

18- Kıyamet alâmetlerinden olan Deccal, Dabbet-
ül-arz, Hazreti Mehdi’nin geleceğine, Hazreti İsa’nın 
gökten ineceğine, güneşin batıdan doğacağına ve 
bildirilen diğer kıyamet alametlerine inanmak.

 19- Cennette Allâh’ın (celle celâluhû) mü’minler 
tarafından görüleceğine inanmak.

 20- Kâfirlerin cehennemde, mü’minlerin ise cen-
nette sonsuz kalacağına inanmak.

 21- Mest üzerine mesh etmenin caiz olduğuna 
inanmak. 

 22- Müt’a nikâhının haram olduğuna inanmak. 
 23- Allâh’ın (celle celâluhû) isimlerine ve sıfatları-

na inanmak.
 24- Fıskı bilinmeyen her imamın arkasında na-

maz kılmak. 



24

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Benim sana âciza-
ne tavsiyem ehl-i sünnet âlimlerinin ve bilhassa Al-
lâme Ömer Nasuhi Bilmen hocanın akaide yönelik 
kitaplarını okuman ve kendini her türlü taklitten 
kurtarıp, tahkiki imana kavuşma yolunda çaba sarf 
etmendir. 

Çalışmak bizden, başarı Allâh’tandır (celle celâ-
luhû). 



25

BİD’ÂT VE DALÂLETİN FENALIĞI

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, bid’ât, dinin 
aslından olmayan, İslâmî delillere dayandırılmadan 
sünnete aykırı olarak ortaya çıkartılan şeylerin ta-
mamına denir. Bid’ât ehlinin gittiği yolun kötülüğü 
hakkında Peygamber’imiz (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
şöyle buyurmuştur: 

“İşlerin en kötüleri sonradan uydurulanlarıdır 
ve sonradan uydurulanların hepsi bid’âttır. Ve bü-
tün bid’âtlar sapıklıktır ve bütün sapıkların yeri 
cehennemdir.”20 

“Her kim bizim bu emrimizde (İslâm dininde), 
bundan olmayan bir şeyi ihdas ederse o şey redde-
dilmiştir.”21  

“Kim İslâm’da güzel bir çığır açar, kendisinden 
sonra da bununla amel olunursa, bununla amel 
edenin sevabının aynısından ona da sevap yazılır. 
Bunların sevaplarından bir şey eksilmez. Kim de 

20 Müslim
21 Buhârî, Müslim, Ebû Dâvûd, İbn-i Mâce, Süyûtî



26

İslâm’da kötü bir çığır açar da kendisinden son-
ra da bununla amel olunursa, onun üzerine de 
bununla amel edenin günahının aynısından gü-
nah yazılır. Bunların günahlarından bir şey eksil-
mez.”22

Fakat şu da bilinmelidir ki, Peygamber’imizin 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) zamanında mevcut ol-
mayan şeylerin hepsi bid’ât değildir. Bid’âtten kast 
edilen direkt veya dolaylı olarak dinin özü ile hiçbir 
alâkası olmayan şeydir. Mesela, camilere minare ya-
pılması bid’ât değildir. Çünkü Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) ezanın yüksek bir yerde 
okunmasını tavsiye buyurmuştur. Bu tavsiyesinin 
ezanı daha uzaklara ulaştırmak için olduğu diğer 
birçok tavsiyesinden anlaşılmaktadır; meselâ müez-
zinin ardından ezan lafızlarının tekrarlanmasını is-
temesi gibi. Minarenin de ezanı daha uzaklara ulaş-
tırdığı açık bir örnek olduğuna göre minare inşaa 
etmek bid’ât değil aksine sünneti ihya etmektir. 

Yine İslâm Tarihi kaynaklarının bize haber ver-
diğine göre, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) döneminde cihada hazırlık için programlı ve 

22 Müslim



27

özel bir savaş tâlimi yapılmadığı, kışla kurulup as-
ker beslenmediği bir vakıadır. Fakat daha sonraki 
yıllarda henüz Ashâb-ı Kirâm (radıyallahu anhüm) 
yaşarken İslâm askeri tâlim yapmaya başlamış ve 
kışlalar kurulmuştur. Ne bu tâlime, ne de kışla ku-
rulmasına bid’ât diyen bir sahabiyi İslâm Tarihi bize 
nakletmemiştir. Öyleyse, İslâm’ın emirlerinin yeri-
ne getirilmesine veya yasaklarından sakınılmasına 
vesile olan söz, iş ve davranışların bid’ât kapsamın-
da olmadığı genel bir kaide olarak zikredilebilir. 

Sonradan ortaya çıkan işleri üç başlık altında in-
celeyecek olursak, bir kısmı İslâm’ın özüne aykırıdır 
ki bunlar bid’âttır. Diğer bir kısmı, bir emrin yaşan-
masına veya bir yasağın engellenmesine dayanır ki 
bunlar sünneti ihya eder ve asla bid’ât değildir. Bu-
nun örnekleri yukarıda verilmiştir. Son kısımda ise 
öyle işler vardır ki, (otomobil kullanmak vb.) sonra-
dan ortaya çıkmasına rağmen sünnetin lehinde veya 
aleyhinde bir durumu söz konusu değildir. Bunlar 
da bid’ât kapsamına girmez.

Bid’ât konusunda özellikle dikkat edilmesi ge-
reken alan inanç alanıdır. Ehl-i sünnet âlimlerinin 



28

ehl-i bid’ât fırkalarını zikrederken özellikle onların 
itikadî yönlerine dikkat çektikleri görülür. Amelî ve 
tasavvufî yöndeki fikir ayrılıkları ise mümkün oldu-
ğu kadarıyla İslâm ulemâsı tarafından içtihat fark-
lılığı olarak değerlendirilmiş ve bunun bir rahmet 
vesilesi olduğu kabul edilmiştir. Dinin kesin farz 
veya haram demediği konularda itikada nazaran 
amel alanında daha müsamahakâr davranılmıştır. 
Nitekim Allâh Rasûlü (sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Şüphe yok ki, sizden önceki kavimler, ancak 
(peygamberlerine Allâh Teâlâ (celle celâluhû) ta-
rafından gönderilen) kitapta ihtilaf etmeleri sebe-
biyle helak olmuşlardır.”23 

“Din hususunda haddi aşmaktan sizi sakındırı-
rım. Çünkü sizden önceki kavimler din hususun-
da gulüv (yani haddi aşma) yüzünden helak oldu-
lar.”24 buyurarak bu konuya açıklık getirmiştir. 

Günümüzde İslâm âleminde sıkça rastlanan baş-
lıca bid’âtlar şunlardır:

1- Kaderi inkâr etmek ve alın yazısına sövmek.
2- Meleklere hakaret etmek ve günah isnat etmek.

23 Müslim, Beyhakî, Süyûtî
24 Müslim, Nesâî, İbn-i Mâce, Ahmed, Süyûtî



29

 3- Cinlerin varlığını inkâr etmek.
 4- Ashâb-ı Kirâm’a (radıyallahu anhüm) karşı hoş 

olmayan sözler sarf etmek.
 5- Müslümanları kâfirlikle itham etmek.
 6- Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sel-

lem) sünnetini inkâr etmek.
 7- Ehliyetsiz bir şekilde dinde içtihat etmek.
 8- Türbelere çaput bağlayıp adak adamak.
 9- Velileri peygamberlerden üstün tutmak. 
 10- Peygamberleri anarken saygıda kusur etmek.
 11- Gaibten haber verenlere itibar etmek.
 12- Şefaati, mucizeyi, kerameti, miracı ve teves-

sülü inkâr etmek.
 13- Şarkı söylercesine ezan ve Kur’ân okuyup na-

maz kılmak.
14- Cenazelerde tekbir getirmek ve alkış tutmak.



30

BÜYÜK GÜNAHLAR VE 
ONLARDAN SAKINMANIN LÜZUMU

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, günah ze-
hirdir. Akıllı olduğunu iddia eden bir kişinin kendi 
irade ve ihtiyarıyla zehri yiyip içmesi ne kadar akl-ı 
selime aykırı bir iştir. Hakk Teâlâ (celle celâluhû) 
Hazretleri bir şeyi yasaklarken de, emrederken de 
bir hikmete mebni olarak bu hükmü vermiştir. Ha-
ramların insanların dünyasına ve ahiretine zarar 
verdiği aşikâr bir hakikattir. Mesela, içki içmek kişi-
nin aklına, kumar oynamak malına, cinayet canına, 
zina nesline, şirk dinine zarar verir. Günahların fer-
de ve cemiyete verdiği zararlara dair birçok eserler 
yazılmış, içtima-ı diniyye (din sosyolojisi) âlimleri 
bu konuda sayısız kitap ve makale kaleme almışlar-
dır ve bu eserlerinde günahların cemiyetin ve bire-
yin ruh dünyasının temellerini sarsan birer dinamit 
olduğunu beyan etmişlerdir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Sen bu yola gire-



31

rek Hakk Teâlâ’dan (celle celâluhû) istikamet üzere 
olmayı talep etmiş bulunuyorsun. Fakat Hakk Teâlâ 
(celle celâluhû) Hazretleri: “Allâh fâsık (aşikâre bü-
yük günah işleyen) bir topluluğa hidayet etmez.”25 
buyurarak, büyük günah işleyenlerin istikamet üze-
re olamayacaklarını beyan etmiştir. Durum böyle 
iken eğer sen bu yolda ilerlemek, yürümek mura-
dındaysan bu ağır günah yükünü yüklenemez, yük-
lenirsen de bu yolda dosdoğru yürüyemezsin. Şunu 
da iyi bil ki, sen büyük günahlardan sakınır, küçük 
günahlarda da ısrar etmezsen Allâh (celle celâluhû) 
senin küçük günahlarını lûtfuyla affeder. Nitekim 
Kur’ân-ı Kerîm’de: 

“Eğer yasakladığımız büyük günahlardan kaçı-
nırsanız, sizin küçük günahlarınızı örteriz ve sizi 
şerefli bir yere sokarız.”26 buyrulmuştur. Hadîs-i 
şeriflerde de büyük günahlardan kaçınıldığı takdir-
de bazı ibadetlerin ve hayırların küçük günahlara 
kefaret olacağı beyan edilmiştir. 

Nitekim hadîs-i şerifte: “Büyük günah işlenme-
diği müddetçe, beş vakit namaz ile cuma namazı, 
öteki cumaya kadar aralarda işlenen günahlara ke-

25 Saff, 61/5
26 Nisa, 4/31



32

farettir.”27 buyrularak bu hakikat açıkça ifade edil-
miştir. Bir de şunu iyi bilmek lâzımdır ki, kişi küçük 
günah bile işlese günahından ıstırap duymalı ve iç-
ten içe nedâmet getirmelidir. Çünkü Peygamber’i-
miz (sallallâhu aleyhi ve sellem) bir hadîs-i şerifinde: 
“Seni, ibadetin sevindirir günahın üzerse sen kâ-
mil bir mü’minsin.”28 buyurarak, kâmil mü’minli-
ğin şartını bu ızdırabın mevcudiyetine bağlamıştır. 

Şimdi büyük günahın ne demek olduğunu ve bü-
yük günahların neler olduğunu bilmek dilersen: 

Kebair (büyük günahlar), Allâh’ın (celle celâluhû) 
kesin olarak yapılmasını yasakladığı söz, iş ve dav-
ranışlardır. Büyük günahların sayısı ve neler oldu-
ğu konusunda çeşitli rivayetler vardır. Biz burada 
İmam Zehebi’nin (radiyallâhu anh) meşhur kitabı 
El-Kebâir’de zikrettiği büyük günahları nakletmeyi 
uygun gördük.

 1- Şirk (Allâh’a ortak koşmak). Allâh (celle celâ-
luhû) şöyle buyuruyor:

“Allâh kendisine şirk koşulmasını asla bağışla-
maz. Bundan başkasını, dilediği kimse için bağış-
lar.”29

27 Müslim
28 Ahmed, Hâkim, İbn-i Hibban, Beyhakî, Taberânî, Süyûtî
29 Nisa, 4/48



33

“Kim Allâh’a ortak koşarsa, Allâh ona cenneti 
haram eder, onun varacağı yer ateştir.”30

 2- Adam öldürmek. Allâh (celle celâluhû) şöyle 
buyuruyor:

“Kim bir mü’mini bilerek öldürürse onun ceza-
sı, içinde ebedi kalmak üzere cehennemdir. Allâh 
ona gazap etmiş, lanet etmiş ve ona çok büyük bir 
azap hazırlamıştır.”31 

 3- Sihir yapmak ve yaptırmak. Allâh (celle celâ-
luhû) şöyle buyuruyor:

“Fakat insanlara sihri öğreten şeytanlar kâfir ol-
dular.”32

4- Namazı terk etmek. Allâh (celle celâluhû) şöyle 
buyurmaktadır:

“Arkalarından öyle kötü bir nesil geldi ki na-
mazı zayi ettiler, şehvetlerine uydular. Onlar az-
gınlıklarının cezasını göreceklerdir. Ancak tevbe 
edenler ve salih amel işleyenler hariç.”33 

5- Zekât vermemek. Allâh (celle celâluhû) şöyle 
buyuruyor:

30 Maide, 5/72
31 Nisa, 4/93
32 Bakara, 2/102
33 Meryem, 19/59-60



34

“Yazıklar olsun o müşriklere ki, zekât vermez-
ler ve ahireti inkâr ederler.”34 

 6- Ana-babaya eziyet. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) 
şöyle buyuruyor:

“Rabbin, yalnız kendisine ibadet edin, ana ve 
babaya iyi muamele edin diye emretmiştir. Eğer 
onlardan biri veya her ikisi senin yanında ihtiyar-
lığa ererlerse kendilerine ‘öf’  (bile) deme. Onları 
azarlama. Onlara güzel ve tatlı söz söyle. Onlara 
acıyarak tevazu kanadını indir ve ‘Allâh’ım! Onlar 
beni çocukken terbiye ettikleri için sen de kendi-
lerine rahmet eyle’ de.”35 

 7- Faiz yemek. Allâh (celle celâluhû) şöyle buyu-
ruyor:

“Ey inananlar! Allâh’tan sakının, inanmışsanız 
faizden arta kalan hesaptan vazgeçin. Böyle yap-
mazsanız, bunun Allâh’a ve Rasûlüne karşı açıl-
mış bir savaş olduğunu bilin.”36 

 8- Haksız yere yetim malı yemek. Allâh Teâlâ 
(celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Yetimlerin malını haksız olarak yiyenler ancak 

34 Fussilet, 41/6-7
35 İsra, 17/23-24
36 Bakara, 2/278-279



35

karınlarını ateşle doldururlar. Ve onlar çılgın ate-
şe gireceklerdir.”37 

 9- Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) söyle-
mediği sözü O’na isnad etmek. Rasûlullah (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur:

“Benim adıma yalan söylemek başkasının adı-
na yalan söylemeye benzemez. Bana kasden yalan 
nisbet eden cehennemdeki yerine otursun.”38

10- Özürsüz olduğu hâlde Ramazan orucunu tut-
mamak. Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle 
buyurmuştur:

“Kim mazeretsiz olarak Ramazan’dan bir gün 
oruç yerse, ebediyen oruç tutsa da onu (hakkıyla) 
kaza etmiş olamaz.”39  

“Ramazan ayına eriştiği hâlde (bu fırsattan is-
tifade etmeyerek) günahı affedilmeyene yazıklar 
olsun.”40 

11- Savaş meydanından kaçmak. Allâh (celle celâ-
luhû) şöyle buyuruyor:

“Tekrar savaşmak için bir tarafa çekilenin veya 

37 Nisa, 4/10
38 Buhârî, Müslim
39 Tirmizî, Ebu Davud
40 Tirmizî



36

başka bir birliğe ulaşıp mevki tutanın durumu 
hariç, kim öyle bir günde (savaş gününde) onlara 
arka çevirirse o muhakkak Allâh’ın gazabına uğ-
ramıştır. Onun yurdu cehennemdir. O ne kötü bir 
sonuçtur.”41 

 12- Zina etmek. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle 
buyuruyor:

“Zinaya yaklaşmayın. Çünkü şüphesiz o bir 
hayâsızlıktır, kötü bir yoldur.”42

 13- Bir yöneticinin hükmü altındakileri aldatıp 
zulmetmesi. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyu-
ruyor:

“O yol, insanlara zulmedenlere, yeryüzünde 
haksız yere taşkınlık edenlere karşıdır. İşte can 
yakıcı azap onlaradır.”43

 14- İçki içmek. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle 
buyuruyor:

“Ey iman edenler! İçki, kumar, putlar ve fal ok-
ları ancak şeytan işi birer pisliktir. Bunlardan sakı-
nın ki felaha eresiniz. Şeytan içkiden ve kumardan 
dolayı ancak aranıza düşmanlık ve kin düşürmek, 

41 Enfal, 8/16
42 İsra, 17/32
43 Şûrâ, 42/42



37

sizi Allâh’ı zikretmekten ve namazdan alıkoymak 
ister. Artık vazgeçtiniz mi?”44

 15- Kibir, övünmek, böbürlenmek, kendini be-
ğenmek. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Musa da: ‘Ben hesap gününde inanmayan her 
kibirli insandan benim de sizin de Rabb’imiz olan 
Allâh’a sığındım’ dedi.”45

 16- Yalancı şahitlik. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) 
şöyle buyuruyor:

“Onlar yalan yere şehadet etmezler.”46

Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyu-
ruyor:

“Kıyamet günü yalancı şahidin cehennemlik 
olduğu kesinleşmeden onun ayakları yerinden kı-
pırdamaz.”47

 17- Livâta. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle bu-
yuruyor:

“Siz Rabbinizin sizin için yarattığı eşlerinizi 
bırakıp da insanların içinden erkeklere mi gidi-

44 Maide, 5/90-91
45 Mü’min, 40/27
46 Furkan, 25/72
47 Hâkim ve Zehebi



38

yorsunuz? Bilâkis sizler haddini aşan bir millet-
siniz.”48

18- Suçsuz müslüman kadınlara iftira atmak. Al-
lâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Namuslu ve hür kadınlara (zina) iftirası atan, 
sonra dört şahit getiremeyen kimselere seksen 
değnek vurunuz. Onların şahitliğini ebediyen ka-
bul etmeyiniz. Onlar fâsıkların ta kendileridir.”49

19- Ganimetten, beyt-ül maldan ve zekâttan çal-
mak. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Bir nebi için ganimet malına hıyanet etmesi 
olur şey değildir. Kim böyle hainlik ederse kıya-
met günü hainlik ettiği şeyle gelir.”50

20- Bâtıl yolla insanların mallarını alarak zulmet-
mek. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Aranızda mallarınızı haksızlıkla yemeyin. Bil-
diğiniz hâlde günaha girerek insanların malların-
dan bir kısmını yemek için onu hâkimlere aktar-
mayın.”51

 21- Hırsızlık yapmak. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) 

48 Şuara, 26/165-166
49 Nur, 24/4
50 Âl-i İmran, 3/161
51 Bakara, 2/188



39

şöyle buyuruyor:
“Erkek hırsızla kadın hırsızı yaptıklarına karşı-

lık Allâh’tan ibret verici bir ceza olmak üzere elle-
rini kesin. Allâh Aziz ve Hâkim’dir.”52

 22- Yol kesmek. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle 
buyuruyor:

“Allâh ve rasûlleriyle savaşanların ve yeryüzün-
de bozgunculukla uğraşanların cezası öldürülmek 
veya asılmak yahut çapraz olarak el ve ayaklarının 
kesilmesi veya yerlerinden sürülmektir. Bu onlara 
dünyada rezilliktir. Onlara ahirette de büyük azap 
vardır.”53

23- Yalan yere yemin etmek. Rasûlullah (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur:

“Büyük günahlar; Allâh’a (celle celâluhû) or-
tak koşmak, ana-babaya eziyet etmek, haksız yere 
adam öldürmek ve yalan yere yemin etmektir.”54

24- Çok yalan söylemek. Allâh Teâlâ (celle celâ-
luhû) şöyle buyuruyor:

“Allâh haddi aşan ve çok yalancı olan kimseyi 

52 Maide, 5/38
53 Maide, 5/33
54 Buhârî



40

doğru yola eriştirmez.”55

25- İntihar etmek. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle 
buyuruyor:

“Nefislerinizi öldürmeyin. Allâh şüphesiz ki 
size karşı merhametlidir. Kim aşırıya giderek hak-
sızlık yaparsa onu ateşe sokacağız. Bu Allâh’a ko-
laydır. Size yasak edilen büyük günahlardan kaçı-
nırsanız, kusurlarınızı örter ve sizi şerefli bir yere 
yerleştiririz.”56

26- Adaletsiz hâkim ve idareci olmak. Allâh Teâlâ 
(celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Allâh’ın indirdikleriyle hükmetmeyenler kâ-
firlerin ta kendileridir.”57 

27- Karısının yaptığı hayâsızlığa (zina, livata) ki-
şinin göz yumması. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle 
buyuruyor:

“Zina eden erkek ancak zina eden veya müşrik 
bir kadınla evlenebilir. Zina eden kadınla da an-
cak zina eden veya müşrik olan bir erkek evlene-
bilir. Bu, mü’minler için yasak edilmiştir.”58

55 Mü’min, 40/28
56 Nisa, 4/29-31
57 Maide, 5/44
58 Nur, 24/3



41

28- Kadının erkeğe, erkeğin kadına benzemeye 
özenmesi. İbn-i Abbas (radiyallâhu anh) şöyle dedi:

“Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) erkek-
lerden kendini kadına benzetenlere ve kadınlar-
dan kendilerini erkeklere benzetenlere lanet et-
ti.”59

29- Hullecilik yapmak ve yaptırmak. Rasûlullah 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur:

“Hulle yapan (yeni eş) ve yaptırana (boşayan eş) 
lanet olsun.”60

30- Ölü eti, kan ve domuz eti yemek. Allâh Teâlâ 
(celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Ey Muhammed! De ki: Bana vahyolunan 
Kur’an’da bir kimsenin yiyecekleri arasında leş, 
akıtılmış kan, domuz eti -ki o şüphesiz necistir- 
veya Allah’tan başkası adına kesilmiş bir (murdar) 
hayvandan başka, haram kılınmış bir şey bulamı-
yorum.”61

31- Haraççılık. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle 
buyuruyor:

59 Buhârî, Ebû Dâvûd, Tirmizî
60 Tirmizî ve Nesaî
61 En’am, 6/145



42

“Bu yol insanlara zulmeden ve yeryüzünde hak-
sız yere taşkınlık edenlere karşıdır. İşte can yakıcı 
azap onlaradır.”62

32- Riyâ (gösteriş). Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöy-
le buyuruyor:

“Onlar (münafıklar) insanlara gösteriş yaparlar 
ve Allâh’ı çok az anarlar.”63

33- Hıyanet. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle bu-
yuruyor:

“Ey iman edenler! Allâh’a, Rasûlüne ve emanet-
lerinize bile bile hıyanet etmeyin.”64

“Allâh, hainlerin hilesini başarılı kılmaz.”65

34- İlmi gizlemek ve dünya için öğrenmek. Allâh 
Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Gerçekten indirdiğimiz belgeleri ve doğru 
yolu kitapta insanlara açıkladıktan sonra gizleyen 
kimseler var ya, onlara hem Allâh lanet eder, hem 
de lanet edebilenler lanet eder.”66

62 Şûrâ 42/42
63 Nisa, 4/142
64 Enfal, 8/27
65 Yusuf, 12/52
66 Bakara, 159



43

 35- İyiliği başa kakmak. Allâh Teâlâ (celle celâ-
luhû) şöyle buyuruyor:

“Ey iman edenler! Sadakalarınızı başa kakmak-
la ve eziyetle boşa çıkarmayın.”67

36- Kadere inanmamak. Allâh Teâlâ (celle celâ-
luhû) şöyle buyuruyor:

“Şüphesiz biz her şeyi (önceden tesbit edilmiş) 
bir kaderle yarattık.”68

“Allâh sizi ve yaptıklarınızı yarattı.”69

“Allâh kimi saptırırsa onu doğru yola eriştire-
cek yoktur.”70

 37- İnsanların ayıplarını araştırmaya çalışmak. 
Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Birbirinizin sırrını öğrenmeye çalışmayınız.”71

 38- Lanet etmek ve sövmek. Rasûlullah (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu:

“Mü’mine lânet etmek onu öldürmek gibidir.”72

67 Bakara, 2/264
68 Kamer, 54/49
69 Saffat, 37/96
70 A’raf, 7/186
71 Hucurat, 49/12
72 Buhârî, Müslim



44

39- Ahde vefasızlık. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) 
şöyle buyuruyor:

“Ahdi yerine getirin. Çünkü ahitten cayanlar 
sorumlu olmuşlardır.”73

40- Kâhin ve müneccime inanmak. Allâh Teâlâ 
(celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Bilmediğin şeyin ardına düşme. Doğrusu ku-
lak, göz ve kalp bunların hepsi o şeyden sorumlu 
olur.”74

“Zannın bir kısmı günahtır.”75 
41- Kadının kocasına karşı gelmesi. Allâh Teâlâ 

(celle celâluhû) şöyle buyuruyor:
“Serkeşlik etmelerinden endişelendiğiniz ka-

dınlara öğüt verin, yataklarında onları yalnız bı-
rakın ve nihayet dövün. Size itaat ediyorlarsa 
aleyhlerine yol aramayın. Doğrusu Allâh yücedir, 
büyüktür.”76

42- Akrabaların hakkını gözetmemek. Allâh Teâlâ 
(celle celâluhû) şöyle buyuruyor:  

“Kendisi adına birbirinizden dilekte bulundu-

73 İsra, 17/34
74 İsra, 17/36
75 Hucurat, 49/12
76 Nisa, 4/34



45

ğunuz Allâh’ın ve akrabaların haklarına riayetsiz-
likten sakının. Allâh şüphesiz hepinizi görüp gö-
zetmektedir.”77 

43- Elbise, duvar ve başka bir şey üzerine resim 
yapmak. Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle 
buyuruyor:

“Tasvir yapanlar kıyamet günü azap görecekler 
ve kendilerinden resmettiklerine can vermeleri is-
tenecek fakat bunu yapamayacaklar (Dolayısıyla 
yapamadıkları müddetçe azap görecekler).”78

44- Nemmamlık (Koğuculuk). Koğucu; İnsanların 
arasında fesadı yaymak amacıyla söz getirip, taşı-
yandır. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Çok yemin eden, izzeti nefsi bulunmayan, dai-
ma ayıplayan ve laf getirip götürmeye koşan kim-
seye itaat etme.”79

Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyur-
du:

“Hiçbir koğucu cennete giremez.”80

77 Nisa, 4/1
78 Buhârî, Müslim
79 Kalem, 68/10-11
80 Buhârî, Müslim



46

45- (Musibet anında) ağıtlar yakmak, saç yolmak, 
elbise parçalamak, yüzü tokatlamak. Rasûlullah 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyuruyor:

“İnsanlar arasında iki alışkanlık vardır ki bun-
lar küfürdür. Soya sövmek ve ölüler arkasından 
ağıtlar yakmak (bağırıp çağırmak).”81

46- Teröristlik. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle 
buyuruyor:

“Bu yol, insanlara zulmedenlere ve yeryüzünde 
haksız yere taşkınlık edenlere karşıdır. İşte onlara 
acıklı bir azap vardır.”82

47- Müslümanlara eziyet etmek ve onlara söv-
mek. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Erkek mü’minlere ve kadın mü’minlere işle-
medikleri bir günah yüzünden eziyet edenler de 
gerçek bir yalan ve apaçık bir günah yüklenmiş-
lerdir.”83

48- Allâh’ın dostlarına eziyet etmek ve onlara 
düşman olmak. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle bu-
yuruyor:

81 Müslim
82 Şûrâ, 42/42
83 Ahzab, 33/58



47

“Allâh ve Rasûlü’nü incitenlere, Allâh dünyada 
da ahirette de lanet eder. Onlara alçaltıcı bir azap 
vardır. İnanan erkek ve kadınları yapmadıkları 
bir şeyden ötürü incitenler şüphesiz iftira etmiş ve 
apaçık bir günah yüklenmiş olurlar.”84

 49- Kibirlenmek amacıyla elbise giymek. Allâh 
Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“İnsanlardan yüz çevirme. Yeryüzünde böbür-
lenerek yürüme. Çünkü Allâh her kibir taslayanı, 
kendini beğenip övüneni sevmez.”85

50- Erkeklerin altın takınmaları ve ipek giymeleri.  
Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyuru-
yor:

“Dünyada ipek giyinen ahirette giymeyecek-
tir.”86

“Dünyada ipeği ancak ahirette nasibi olmayan 
kişi giyer.”87

“Altın ve ipek giymek bu ümmetin erkeklerine 
haram, kadınlarına helal kılındı.”88

84 Ahzab, 33/57-58
85 Lokman, 31/18
86 Buhârî, Müslim
87 Buhârî
88 Tirmizî



48

51- Allâh’tan (celle celâluhû) başkasına kurban 
kesmek. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Üzerine Allâh’ın adı anılmayan (hayvanlar-
dan) yemeyin. Çünkü bu muhakkak fısktır.”89

52- Arazilerin hudud taşını değiştirmek. Rasûlul-
lah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur:

“Allâh’tan (celle celâluhû) başkasına kurban ke-
sene, arazilerin hudud taşını değiştirene, kör olan 
birisinin yolunu şaşırtana, ana-babasına sövene, 
lutilik yapana ve hayvanlarla zina yapana da Allâh 
(celle celâluhû) lanet etti.”90

53- Ashâba (radıyallahu anhüm) sövmek. Rasûlul-
lah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle dedi:

“Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyurdu: Be-
nim dostuma düşmanlık yapana karşı savaş açtığı-
mı bildiririm.”91

“Ashâbıma sövmeyin. Muhammed’in nefsi 
elinde bulunan Allâh’a (celle celâluhû) yemin ede-
rim ki, şayet birinizin Uhud Dağı kadar altını olsa 
ve Allâh (celle celâluhû) yolunda harcasa ashâbı-

89 En’âm, 6/121
90 Ahmed Abd’ül Azim ed’Daravirdi
91 Buhârî



49

mın ne bir avuçluk harcamasına ve ne de bunun 
yarısına erişebilir.”92

54- Ensara (radıyallahu anhüm) sövmek. Rasûlul-
lah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur:

“İmanın alameti ensarı sevmek, nifağın alameti 
ise ensarı sevmemektir.”93

55- Peruk takmak, dişleri aralamak ve dövme 
yapmak. Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle 
buyurdu:

“Peruk takan ve taktırana, dövme yapan ve yap-
tırana, kaşlarını incelten ve incelttirene, güzellik 
için dişlerini ayıran ve ayırtana, Allâh’ın (celle 
celâluhû) yarattığını bu şekilde değiştirene Allâh 
(celle celâluhû) lanet etsin.”94

56- Müslüman kardeşine silah doğrultmak. Rasû-
lullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur:

“Kim müslüman kardeşine velev ki o anne-ba-
ba bir kardeş olsun demir bir şey doğrultursa me-
lekler ona bu işinden vazgeçinceye kadar lanet 
okur.”95

92 Buhârî, Müslim
93 Buhârî, Müslim, Nesai
94 Buhârî, Müslim
95 Müslim



50

57- Kendisini babasından başkasına nisbet etmek. 
Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyur-
muştur:

“Onun kendi babası olmadığını bildiği hâl-
de kendisini babasından başkasına nisbet (isnat) 
edene cennet haram kılınmıştır.”96

58- Uğursuzluğa inanmak. Rasûlullah (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) şöyle buyuruyor:

“Uğursuzluğa inanmak şirktir.”97

59- Gümüş ve altın kaptan yemek, içmek. Rasû-
lullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu:

“İpek ve dibac (bir nevi ipekli kumaş) giyme-
yin. Altın ve gümüş kaplardan içmeyin ve bunlar-
dan yapılmış tabaklardan yemeyin. Çünkü bunlar 
dünyada kâfirler için ahirette ise bizim içindir.”98

60- Hak için olmayan tartışma. Allâh Teâlâ (celle 
celâluhû) şöyle buyuruyor:

“İnsanlardan öyleleri vardır ki, dünya hayatı 
hakkında söyledikleri senin hoşuna gider. Hatta 
böylesi kalbinde olana (samimi olduğuna) Allâh’ı 

96 Buhârî, Müslim
97 Ahmed, Ebû Dâvûd, Tirmizî
98 Buhârî, Müslim



51

şahit tutar. Hâlbuki o, hasımların en yamanıdır. O, 
dönüp gitti mi (yahut bir iş başına geçti mi) yeryü-
zünde ortalığı fesada vermek, ekinleri tahrip edip 
nesilleri bozmak için çalışır. Allâh bozgunculu-
ğu sevmez. Böylesine “Allâh’tan kork!” denilince 
benlik ve gurur kendisini günaha sevk eder. (Ceza 
ve azap olarak) ona cehennem yeter. O ne kötü yer-
dir! İnsanlardan öyleleri de var ki, Allâh’ın rızâsı-
nı almak için kendini ve malını feda eder. Allâh da 
kullarına şefkatlidir. Ey iman edenler! Hep birden 
barışa girin. Sakın şeytanın peşinden gitmeyin. 
Çünkü o, apaçık düşmanınızdır. Size (Kur’ân ve 
Sünnet gibi) apaçık deliller geldikten sonra, eğer 
barıştan saparsanız, şunu iyi bilin ki Allâh azîzdir, 
hakîmdir.”99

(Bkz. Gereksiz münakaşanın zemmi.)
61- Eksik ölçüp tartmak. Allâh Teâlâ (celle celâ-

luhû) şöyle buyuruyor:
“İnsanlardan kendileri için bir şeyi ölçerek al-

dıkları zaman tam alan, ama onlara bir şey ölçüp 
tartarak verdiklerinde eksik tutanların vay hâline. 
Bunlar büyük günde tekrar dirileceklerini sanmı-

99 Bakara, 2/204-209



52

yorlar mı? O gün insanlar âlemlerin Rabbi’nin hu-
zurunda dururlar.”100

62- Allâh’ın azabından emin olmak. Allâh Teâlâ 
(celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“Allâh’ın azabından hüsrana uğrayanlardan 
başkası emin olmaz.”101

63- İyiliğe karşı nankörlük. Allâh Teâlâ (celle celâ-
luhû) şöyle buyuruyor:

“Bana ve ana-babana şükret diye tavsiyede bu-
lunmuşuzdur.”102

Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyu-
ruyor:

“İyiliğe karşı insanlara şükran borcunu ödeme-
yen Allâh’a (celle celâluhû) şükretmemiş olur.”103

64- İhtiyaç fazlası suyu başkalarına vermemek. 
Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“De ki: Eğer suyunuz yerin dibine giderse size 
bir akarsuyu kim getirir.”104

100 Mutaffifin, 83/1-6
101 A’raf, 7/99
102 Lokman, 31/14
103 Ebû Dâvûd, Ahmed, Tirmizî
104 Mülk, 67/30



53

Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyu-
ruyor:

“Ziraatı engellemek maksadıyla suyunuzun 
fazlasını vermemezlik etmeyin.”105

65- Hayvanın yüzüne damga vurmak. Câbir (ra-
diyallâhu anh) şöyle dedi:

“Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) yüzüne 
damga vurulan bir eşeği görünce: Allâh ona damga 
vurana lanet etsin, dedi.”106

66- Kumar oynamak. Allâh Teâlâ (celle celâluhû) 
şöyle buyuruyor:

“Şeytan şüphesiz içki ve kumar yüzünden ara-
nıza düşmanlık ve kin sokmak ve sizi Allâh’ı an-
maktan, namazdan alıkoymak ister. Artık bunlar-
dan vazgeçersiniz değil mi?”107

67- Mescid-i Haram’da günah işlemek. Allâh 
Teâlâ (celle celâluhû) şöyle buyuruyor:

“İnkâr edenler, Allâh’ın yolundan ve -yerli, taş-
ralı- bütün insanlara eşit (kıble veya mâbed) kıldı-
ğımız Mescid-i Harâm’dan (insanları) alıkoymaya 

105 Buhârî, Müslim
106 Müslim
107 Maide, 5 / 91



54

kalkanlar (şunu bilmeliler ki) kim orada (böyle) 
zulüm ile haktan sapmak isterse ona acı azaptan 
tattırırız.”108

68- Cuma namazını terk etmek. Rasûlullah (sallal-
lâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur:

“Nerdeyse birine (yerime) namaz kıldırmasını 
emredip de cuma namazına gelmeyenlerin evleri-
ni yıkmaya niyetlenmiştim.”109

“Birtakım insanlar ya Cuma namazını terk etme-
yi bırakırlar yahut da Allah (celle celâluhû) onların 
kalplerini mühürler, artık gafillerden olurlar.”110

69- Müslümanların aleyhine casusluk yapmak ve 
onların gizli yönlerini başkalarına bildirmek. 

Bu konuyla ilgili olarak Hatib b. Ebu Beltea’nın 
(radiyallâhu anh) hadîsi vardır. Rasûlullah (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) Mekke’yi fethetmek için Medi-
ne’de savaş hazırlıklarına başlamıştır. Sadece müs-
lümanların bildiği bu haberi bir mektupla Hatib b. 
Ebi Beltea, Mekke’de bulunan ailesini korumak için 
müşriklere iletmek istedi. Ancak vahiyle bu durum 

108 Hacc, 22/25
109 Müslim
110 Müslim



55

Rasûlullah’a (sallallâhu aleyhi ve sellem) bildirilince, 
mektubu oraya götürmek üzere yola çıkan kadının 
saç örgüleri arasından mektup alınmıştır. Hazreti 
Ömer (radiyallâhu anh) Hatib’i münafıklık yaptığı 
için öldürmek istemişti. Fakat Rasûlullah’a (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) vahiy ile Hatib’in müslümanların 
gizli sırlarını müşriklere ifşa etmek için değil de sa-
dece orada bulunan ailesini korumak için bu mektu-
bu yazmış olduğu bildirilince hükmü onun zâhirine 
göre değil de bâtınına göre verdiğinden Rasûlullah 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) Hz. Ömer’in (radiyallâhu 
anh) onu öldürme isteğine karşı çıkmıştır.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Yukarıda sayılan 
şu büyük günahları işleyip fâsık olmak imandan 
sonra çok büyük bir alçaklık ve zillettir. Nitekim 
Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri Yüce Kelâm’ın-
da Hucurât Suresi’nde küfrün, fâsıklığın ve isyanın 
istenmeyen fiiller olduğunu, hele imandan sonra 
böyle bir vasfın kişiye asla yakışmayacağını beyan 
etmiş, imanı tekâmül hususunda gayret gösterme-
miz konusunda tembihatta bulunmuştur. Bilinme-
lidir ki, Allâh’ın (celle celâluhû) huzuruna çağırdığı 



56

kul, O’nun hükmüne razı olup haramı haram, helali 
helal bilen, buna göre yaşayan ve O’nun rızâsına ka-
vuşan kuldur. 

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mevlâ’dan-
dır (celle celâluhû).



57

FARZLARI GEREĞİNCE İFA 
ETMENİN LÜZUMU

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, bu yol Al-
lâh’a (celle celâluhû) kulluk ve boyun eğme yoludur 
ve kulluğun en mükemmel ifadesi, Allâh’ın (celle 
celâluhû) farz kıldığı şeyleri ifâ etmektir. Nitekim 
hadîs-i kudside:

“Kim benim veli kuluma düşmanlık ederse ben 
de ona harp ilan ederim. Kulumu bana yaklaştı-
ran şeyler arasında en çok hoşuma gideni, ona farz 
kıldığım şeyleri eda etmesidir. Kulum bana nafi-
le ibadetlerle yaklaşmaya devam eder, sonunda 
sevgime erer. Onu bir sevdim mi artık ben onun 
işittiği kulağı, gördüğü gözü, tuttuğu eli olur, onu 
yolumca yürütürüm. Benden bir şey isteyince onu 
veririm, benden sığınma talep etti mi onu himaye-
me alır, korurum.”111 buyrularak, bu hakikat en açık 
bir şekilde ifade edilmiş, hak yolunun atılan ilk ve 
en önemli adımının farzların edası olduğu, nafile-

111 Buhârî



58

lerin ise ancak farzları tamamlayıcı ameller olduğu 
beyan edilmiştir. 

Farzın ne olduğunu bilmek istersen, farz, İslâm 
dininin kesin delillerle emrettiği söz, fiil ve davra-
nışlardır. Farz ile amel etmenin karşılığı Rızâ-i İlâhî 
ve cennet, farzı terkin cezası ise maazAllâh iki ci-
handa rezalettir. Farzlara iman en büyük bir vecibe, 
farzların inkârı ise açık bir küfürdür. Farzları işleyen 
kişi kulların en itaatkârı, terk eden ise en günahkâ-
rıdır. Fısk ise imandan sonra ne kötü bir vaziyettir. 
Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de: “İmandan sora fâsıklık 
ne kötü bir isimdir!”112 buyrularak bu konu açıkça 
ifade edilmiştir. 

Tâbiîn neslinin en üstünü olan ve bizzat Hazre-
ti Ali’den (radiyallâhu anh) ilim ve irfan icazeti alan 
Hasan-ı Basri (radiyallâhu anh) Hazretleri herkesin 
bilmesi gereken 54 farzı şu şekilde sıralamıştır:  

1- Allâh Teâlâ’nın (celle celâluhû) bir olduğuna 
inanmak ve daima O’nu zikretmek.

2- Helal yemek ve içmek.
3- Abdest almak.
4- Beş vakit namaz kılmak.

112 Hucurat, 49/11



59

5- Cünüplükten gusül etmek.
6- Rızkın Allâh Teâlâ’dan (celle celâluhû) olduğu-

na inanmak.
7- Helal, temiz elbise giymek.
8- Hakk’a (celle celâluhû) tevekkül etmek.
9- Kanaat etmek.
10- Nimetlerinin mukabilinde Allâh Teâlâ’ya (cel-

le celâluhû) şükür etmek.
11- Kazaya razı olmak.
12- Belalara sabretmek.
13- Günahlardan tevbe etmek.
14- Allâh (celle celâluhû) rızâsı için ibadet etmek.
15- Şeytanı düşmanı bilmek.
16- Kur’ân-ı Kerîm’in hükmüne razı olmak.
17- Ölümü hak bilmek.
18- Allâh’ın (celle celâluhû) dostlarına dost, düş-

manlarına düşman olmak.
19- Babaya ve anaya iyilik etmek.
20- Marûfu emir ve münkeri nehy etmek (dinin 

emirlerini yaymaya çalışmak).



60

21- Akrabayı ziyaret etmek.
22- Emanete hıyanet etmemek.
23- Daima Allâh Teâlâ’dan (celle celâluhû) korkup, 

ferahı (şımarıklığı ve azgınlığı) terk etmek.
24- Allâh’a (celle celâluhû) ve Rasûl’üne (sallallâhu 

aleyhi ve sellem) itaat etmek.
25- Günahtan kaçıp, ibadetlerle meşgul olmak.
26- Müslüman amirlere itaat etmek.
27- Âleme ibret nazarıyla bakmak.
28- Allâh Teâlâ’nın (celle celâluhû) varlığının ala-

metlerini tefekkür etmek.
29- Dilini, haram fuhuş kelimelerden korumak.
30- Kalbini temiz tutmak.
31- Hiçbir kimseyi maskaralığa almamak.
32- Harama bakmamak.
33- Her zaman sözüne sâdık olmak.
34- Kulağını fuhuş söz ve çalgıdan korumak.
35- İlim öğrenmek.
36- Tartı ve ölçü aletlerini hak üzere kullanmak.
37- Allâh’ın (celle celâluhû) azabından emin olma-



61

yıp, daima korkmak.
38- Müslüman fakirlere zekât vermek ve yardım 

etmek.
39- Allâh’ın (celle celâluhû) rahmetinden ümit kes-

memek.
40- Nefsinin isteklerine tâbi olmamak.
41- Allâh (celle celâluhû) rızâsı için yemek yedir-

mek.
42- Kifayet miktarı (yetecek kadar) rızk kazan-

mak için çalışmak.
43- Malının zekâtını, mahsulün öşrünü vermek.
44- Âdetli ve lohusa olan ehline yakın olmamak.
45- Kalbini günahlardan temizlemek.
46- Kibirli olmaktan sakınmak.
47- Baliğ olmamış yetimin malını korumak.
48- Genç oğlanlara yakın olmamak.
49- Beş vakit namazı vaktinde kılıp, kazaya bırak-

mamak.
50- Zulümle kimsenin malını yememek.
51- Allâh Teâlâ’ya (celle celâluhû) şirk koşmamak.
52- Zinadan kaçınmak.



62

53- Şarabı ve alkollü içkileri içmemek.
54- Boş yere yemin etmemek.
Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, şeytan aley-

hillanenin en büyük isteği, senin Allâh’a (celle celâ-
luhû) şirk koşmandır. Bunu yaptıramazsa, bid’âtlar-
la ve büyük günahlarla meşgul edip seni farzlardan 
alıkoymaktır. Bu yüzden senin en önemli veciben, 
şeytanın senin için en kötü gördüğü şeylerdir. Sakın 
ha, şeytan seni bazı nafilelerle ve boş işlerle de meş-
gul edip farzların ifasından alıkoymasın! Ve yine 
şeytan seni Allâh’ın (celle celâluhû) rahmetini sürekli 
hatırlatarak aldatmasın! Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de:

“Ey insanlar! Rabbinizden sakının ve öyle bir 
günden korkun ki, baba çocuğuna hiçbir fayda ve-
remez. Çocuk da babasına hiçbir şeyle fayda sağla-
yacak değildir. Şüphesiz Allâh’ın vaadi gerçektir. 
O hâlde dünya hayatı sizi aldatmasın, sakın o çok 
aldatıcı şeytan sizi Allâh’ın affına güvendirerek al-
datmasın.”113 buyrularak bu hakikatler akıl sahiple-
rine tembihle beyan olunmuştur. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, amelin kapı-
sı ilimdir. Bilmeden amel etmek mümkün değildir. 

113 Lokmân, 31/33



63

Ve ilmin en hayırlısı, senin ilmihâli, yani sana farz 
olan şeylerin hükümlerini bilmendir. Aksi takdirde 
nasıl bir şeyin farz olduğunu bilebilirsin ve onu ge-
reğince nasıl yerine getirebilirsin? Bu konuda sana 
tavsiyem ehl-i sünnet ulemâsının ve başta Allâme 
Ömer Nasuhi Bilmen’in ilmihâlini senede en az bir 
kez okuman ve mütâlaa etmendir. Çünkü ilmihâl 
mevzuları, ilmin en mühim mevzularıdır. Ve yine 
bil ki, şeytan mü’mine ilmihâli mütalaayı düşük bir 
iş gibi gösterip, ulaşamayacağı bilgileri ona hedef 
gösterir. Böylece senelerce ilim tahsil etmesine rağ-
men yine de cehaletten yakasını kurtaramaz. 

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Allâh’tandır (celle 
celâluhû).



64

SÜNNETE MUTABAAT  

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bu yolda senin en 
büyük vesilen ve Allâh’ın (celle celâluhû) izniyle yo-
lunun ışığı olan, âlemlere rahmet, evliya ve ulemâ-
ya hüccet, cami-ul fazilet (erdemleri kendinde top-
layan) Hazreti Muhammed Mustafa’ya (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) mutabaat (uymak), senin üzerine 
en lüzumlu bir vecibedir. O Şah-ı Rusule (peygam-
berlerin padişahına) mutabaatın lüzumu, Kur’ân-ı 
Kerîm, sünnet-i nebevi ve icma-ı ümmet ile sabittir. 
Nitekim O’nu en iyi tanıyan ve insanlığa önder ve 
örnek kılan Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri 
Kur’ân-ı Kerîm’de şöyle buyurmaktadır:

“Kim peygambere itaat ederse Allâh’a itaat et-
miş olur. Kim yüz çevirirse (bilsin ki) biz seni on-
lara bekçi göndermedik.”114

“De ki: Eğer Allâh’ı seviyorsanız bana uyun ki, 
Allâh da sizi sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. 

114 Nisa, 4/80



65

Çünkü Allâh çok bağışlayandır, çok merhamet 
edendir.”115

“O hâlde siz (gerçek) mü’minler iseniz Allâh ve 
Rasûl’üne itaat edin.”116

“Ey iman edenler! Size hayat verecek şeylere sizi 
çağırdığı zaman, Allâh’ın ve Rasûlü’nün çağrısına 
uyun ve bilin ki, Allâh kişi ile kalbi arasına girer. 
Yine bilin ki, onun huzurunda toplanacaksınız.”117

“Ey iman edenler! Allâh’a itaat edin. Peygam-
bere itaat edin ve sizden olan ulu’l-emre (meşru 
idarecilere) de. Herhangi bir hususta anlaşmazlı-
ğa düştüğünüz takdirde, Allâh’a ve ahiret gününe 
gerçekten inanıyorsanız, onu Allâh ve Rasûl’üne 
arz edin. Bu, daha iyidir, sonuç bakımından da 
daha güzeldir.”118

“Allâh’ın Rasûlü size ne verdiyse onu alın, neyi 
de size yasak ettiyse ondan vazgeçin. Allâh’a karşı 
gelmekten sakının. Şüphesiz Allâh’ın azabı çetin-
dir.”119

115 Âl-i İmran, 3/31
116 Enfal, 8/1
117 Enfal, 8/24
118  Nisa, 4/59
119 Haşr, 59/7



66

“Müminlerin, Peygamber’i kendi nefislerinden 
çok sevmeleri gerekir.”120

“Sen elbette yüce bir ahlâk üzeresin.”121

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) ise 
sünnetine mutabaatın lüzumu ve fazileti hakkında 
ehâdis-i şerîfelerinde şöyle buyurmaktadır:

“Sizden birinin arzusu (ve temayülü) benim ge-
tirdiğim şeylere tâbi oluncaya kadar gerçek mana-
da iman etmiş olmaz.”122

“Ben, sizden birine, kendi evladından, babasın-
dan ve bütün insanlardan daha sevgili olmadıkça 
o kimse gerçek mümin olamaz.”123

“Sünnetimi ihya eden (tatbik eden, yaşatan) 
beni sevmiş olur. Beni seven de cennette benimle 
beraberdir.”124

“Sünnetimden yüz çeviren benden değildir.”125

“Ümmetimin bozulduğu bir zamanda sünneti-

120 Ahzab, 33/6
121 Kalem, 68/4
122 Nevevî, Münâvî
123 Buhârî, Müslim, Ahmed
124 Tirmizî
125 Buhârî, Müslim



67

me sarılan kimse için yüz şehit sevabı vardır.”126

“Bana itaat eden Allâh’a itaat etmiş olur. Bana 
karşı gelen Allâh’a karşı gelmiş olur.”127

“Size iki şey bıraktım ki bunlara sımsıkı sa-
rıldığınız müddetçe asla sapıklığa düşmezsiniz. 
Bunlar: Allâh’ın kitabı ve peygamberinin sünne-
tidir.”128

“Üç şey vardır ki, bunlar bir kişide bulunursa o 
kişi imanın tadını bulmuştur; Allâh ve Rasûlü’nü 
her şeyden çok sevmesi, birini sadece Allâh için 
sevmesi, imanından sonra küfre dönmekten ateşe 
atılmak gibi korkması.”129

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Hazreti Pey-
gamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) sünnetinin mü-
tevatir (kesin) yollarla gelen kısmının inkârı küfür, 
sahih yollarla gelen sünnetinin inkârı ise sapıklıktır. 
Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem):

“Şunu iyi bilin ki bana kitap/Kur’ân, ve 
Kur’ân’la birlikte bir misli de verilmiştir. İyi bi-

126 Teberânî
127 Buhârî, Müslim
128 Malik
129 Buhârî, Müslim



68

liniz ki fazla zaman geçmeden karnı tok bir adam 
koltuğuna oturup yaslanarak: ‘Siz Kur’ân’a bağ-
lanmaya bakın. (O’ndan başkasına inanmayın.) 
Onda helal diye gördüğünüz şey helal, haram diye 
gördüğünüz şey de haramdır.’ diyecektir.”130 bu-
yurarak, bu zalimlerin zuhurunu asırlar öncesinden 
bizlere haber vermiştir. 

‘Bize Kur’ân yeter’  diyerek Sünnet-i Seniyye’den 
yüz çevirmek, büyük bir günah ve azgınlıktır. Haz-
reti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) sünneti, 
haddi zâtında Kur’ân-ı Kerîm’in en güzel açıklaması 
ve yaşantıya geçirilmiş hâlidir. Sünneti inkâr eden-
lerin asıl gayesi Kur’ân’ın âyetlerini kendi arzuları-
na göre yorumlayıp müslümanların din anlayışları-
nı ifsat etmektir. Bu fitnecilerin hilesine karşı uyanık 
olmak ve diğer mü’minleri usulünce uyarmak her 
mü’min üzerine önemli bir vazifedir.  

Herkesin önderleriyle çağırılacağı o günde Haz-
reti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) Livâ-ül 
Hamd Sancağı altında toplanmak, O’nun yüce şefa-
atine nâil olmak, mübarek elinden kevseri yudum-
lamak ve cennet bahçelerinde O’nunla sohbet etme 

130  Ebû Dâvûd, Darimî, İbn-i Mâce



69

şerefine nâil olmak isteyenler, O’nun mübarek sün-
netine büyük bir saygıyla bağlanmalı ve güçlerinin 
yettiği kadarıyla mutabaat etmelidirler. Aksi takdir-
de, yukarıdaki âyet ve hadîslerden de açıkça anlaşı-
lacağı üzere Allâh’a (celle celâluhû) dost olmak, ger-
çek anlamda hayat bulmak, Hakk’ın (celle celâluhû) 
rızâsına ulaşmak ve mutî (itaatkâr) kullardan sa-
yılmak asla mümkün değildir. Allâh (celle celâluhû) 
cümlemizi Üsve-i Hasene (en güzel örnek) olan ve 
güzel ahlâkı tamamlamak için gönderilen Hazreti 
Muhammed Mustafa’ya (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
salihlerin mutabaat ettiği gibi mutabaat etmeyi na-
sib eylesin. O’nun yolu olan LÜTUF Yolu’nda ayak-
larımızı sabit kılsın.

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Allâh’tandır (cel-
le celâluhû).



70

ASHÂB-I KİRÂM’IN FAZİLETİ

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Rasûlullah’ın 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) tebliğinin bütün dünyaya 
ulaşmasında, bütün faziletlerin, hikmetlerin ve ilim-
lerin günümüze kadar gelmesinde, senin ve benim 
mü’min anne ve babadan doğup müslüman olma-
mızda, kullar arasında en büyük payı olan Hazreti 
Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) ashâbıdır. 
Onlar Hazreti Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) etrafında kenetlenmiş ve bütün varlıklarını 
onun yoluna feda etmiş seçkin ve pek muhterem bir 
nesildirler. Hiçbir nesil onların derecesine çıkama-
yacağı gibi, hiçbir kimse de onların derece olarak en 
düşüklerinin seviyesine dahi ulaşamaz. 

Ashâb-ı Kirâm (radıyallahu anhüm), bizim için ol-
duğu gibi, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) için de büyük bir nimettir. Kur’ân-ı Kerîm’de 
Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri muhterem 



71

Peygamber’ine (sallallâhu aleyhi ve sellem): “Ey Mu-
hammed! Biz sana gerçekten Kevser’i (kalabalık 
sahabiler topluluğunu) verdik. Öyleyse Rabb’in 
için (bu nimete bir şükür olarak) namaz kıl ve kur-
ban kes. Sana ebter (nesli kesilip ismi unutulan) 
diyenler aslında öyledirler (sana ihsan ettiğimiz 
yüz binlerce sahabi ve onların ardınca gelenler se-
nin dinini anlatarak zikrini yücelteceklerdir).”131 
buyurarak, bu hakikati kendisine beyan etmiş ve 
bu büyük nimetin şükrünü ifa etmesini emir buyur-
muştur. Yine Nasr Sûresi’nde de: 

“(Ey Habibim!) Allâh’ın yardımı ve fetih geldi-
ğinde, insanları bölük bölük Allâh’ın (celle celâ-
luhû) dinine girerlerken gördüğünde, artık Rab-
b’ini hamd ile tesbih et ve bağışlamasını dile! 
Muhakkak ki, O, çok bağışlayandır!”132 buyurul-
muş ve bölük bölük İslâm’a girenler, yani sahabiler 
bir nimet olarak takdim edilmiştir. Bu nimete karşı-
lık da Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) hamd ile tesbih ederek Cenâb-ı Hakk’tan (celle 
celâluhû) bağışlanma dilemesi emrolunmuştur. Bu 
yüksek şahsiyetlerin fazileti Kur’ân’ın yanı sıra İncil 

131 Kevser, 108/1-3
132 Nasr, 110/1-3



72

ve Tevrat’ta da zikredilmiş ve Fetih Sûresi’nin son 
âyetinde:  

“Muhammed Allâh’ın elçisidir. Onun yanında 
bulunanlar da kâfirlere karşı çetin, kendi araların-
da merhametlidirler. Onları rükûa varırken secde 
ederken görürsün. Allâh’tan lütuf ve rızâ isterler. 
Yüzlerinde secdelerin izinden nişanları vardır. Bu, 
onların Tevrat’taki vasıflarıdır. İncil’deki vasıfları 
da şöyledir: Onlar filizini yarıp çıkarmış, gittikçe 
onu kuvvetlendirerek kalınlaşmış, gövdesi üzeri-
ne dikilmiş bir ekine benzerler ki bu, ziraatçıla-
rın da hoşuna gider. Allâh böylece onları çoğaltıp 
kuvvetlendirmekle kâfirleri öfkelendirir. Allâh 
inanıp iyi işler yapanlara mağfiret ve büyük bir 
mükâfat vaadetmiştir.”133 buyurularak bu hakikat 
açıkça beyan edilmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Cenâb-ı Hakk’ın 
(celle celâluhû) Kur’ân, Tevrat ve İncil’de övdüğü ve 
Habib-i Edibi’ne (sallallâhu aleyhi ve sellem) bir ni-
met olarak ihsan buyurduğu bu mübarek toplulu-
ğun her bir ferdi birer mürşid-i kâmildir. Onların bu 
yüce irşadına Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) de: 

133 Fetih, 48/29



73

“Ashâbım yıldızlar gibidir, hangisine uyarsanız 
hidayeti bulursunuz.”134 ve “Sahabelerim (insanla-
rı ıslah etmekte) yemekleri ıslah eden tuza ben-
zer.”135 buyurarak, bizzat şahadet etmiştir. Bütün 
ehl-i sünnet âlimleri ve Hakk (celle celâluhû) dostları 
onların bu kutlu cemaatine daima hürmet etmiş ve 
hürmet edilmesini sevenlerine ve takipçilerine emir 
buyurmuşlardır. Ehl-i sünnet ve’l-cemaate mensup 
olan hiçbir âlim veya veli Sahabe-i Kirâm’a (radıyal-
lahu anhüm) asla dil uzatmamış ve buğzetmemiş-
tir. Sahabe-i Kirâm’ın (radıyallahu anhüm) tamamını 
sevmek ve onlara karşı saygıda kusur etmemek ehl-i 
sünnet olmanın en büyük kriterlerindendir. Bırakın 
onlara dil uzatmayı, kalben zerre kadar sevgi zafi-
yeti gösteren dahi ehl-i sünnet ve’l-cemaat dairesi 
içerisinde bulunamaz. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Ashâb-ı 
Kirâm’a (radıyallahu anhüm) kin güdenlerin asıl ga-
yesi Allâh’ın (celle celâluhû) Kitab’ı ve Hazreti Pey-
gamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) sünnetine düş-
manlıktır. Çünkü bu iki mübarek emaneti bizlere 
nakleden o yüce topluluktur. Onlar üzerinde oluş-

134 İbn-i Abdi’l-Berr
135 Süyûtî



74

turulan bir şüphe Kur’ân’a ve sünnete şüphe düşür-
meyi hedeflemektedir. İlim erbabı bu hileyi gayet iyi 
anlamış ve bu yüzden Ashâb-ı Kirâm’ın (radıyallahu 
anhüm) tümünün adalet ehli, doğru birer insan ol-
duğunu temel prensip edinmişlerdir. Nitekim Haz-
reti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) Ashâb-ı 
Kirâm’ın (radıyallahu anhüm) diğer nesiller üzerine 
üstünlüğünü: 

“İnsanların en hayırlıları benim asrımda yaşa-
yanlardır. Sonra onları tâkip edenler, sonra da on-
ları tâkip edenlerdir.”136 buyurarak, teyid etmiş ve 
onlara dil uzatmayı ve onlar arasındaki münakaşa-
ları dillendirmeyi şu hadîs-i şerifleriyle nehyetmiş-
lerdir:

“Ashâbımın hiçbirine sövmeyiniz! Sizden biri 
Uhud Dağı kadar altın infâk etse, onlardan birinin 
bir müdd’üne (0,73 litre), hattâ onun yarısına bile 
ulaşamaz!”137

“Ashâbıma sövmeyiniz! Ashâbıma sövmeyiniz! 
Nefsim yed-i kudretinde olan zâta yemîn ederim 
ki sizden biri Uhud Dağı kadar altın infâk etse, 

136 Buhârî
137 Buhârî, Müslim



75

onlardan birinin bir müdd’üne, hattâ onun yarısı-
na bile ulaşamaz!”138

“Ashâbım aleyhinde aslâ konuşmayınız! As-
hâbım hakkında konuşmaktan şiddetle sakınınız! 
Benden sonra onlara kesinlikle laf dokundurma-
yınız! Onları seven, sırf bana olan muhabbeti se-
bebiyle sever. Onlara düşmanlık eden, bana düş-
manlığı sebebiyle bunu yapar. Onlara eziyet eden, 
bana eziyet etmiş, bana eziyet eden ise Allâh’a ezi-
yet etmiş olur. Allâh’a eziyet edenin ise, çok geç-
meden Allâh belâsını verir.”139

“Ashâbıma sövmeyiniz! Kim ashâbıma söver-
se, Allâh’ın, meleklerin ve bütün insanların lâneti 
onun üzerine olsun! Allâh onların tevbelerini de 
kabul etmez, ibâdetlerini de!”140

“Ey mü’minler, sahâbelerimi Bana bırakın. 
(Onların aleyhinde tek bir söz dahi söylemeyi-
niz). Kudretim (Öz nefsim) elinde bulunan Yüce 
Allâh’a yemin ederim ki, Uhud Dağı büyüklüğün-
de altın tasadduk etseniz bile onların amel ve ma-

138 Müslim
139 Tirmizî
140 Heysemî



76

kamlarına ulaşamazsanız.”141

“Ey mü’minler, Sahabelerimi ve yakın akraba-
larımı bana bırakınız. (Onların aleyhinde en ufak 
bir söz dahi söylemeyiniz.)”142 ifadeleriyle ilan ede-
rek onlara karşı uzanacak bî-edeb elleri dirseklerin-
den kırmıştır. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Şia, Mu’tezi-
le, Hariciyye ve diğer sapık mezheblerin ve onların 
günümüzde kendilerini gizleyen takipçilerinin ifti-
ralarına asla kulak verme! Şunu iyi bil ki, bütün İslâ-
mi ilimlerin tedvininde (düzenlenmesinde) ve nak-
linde hiç kimsenin olmadığı kadar Ashâb-ı Kirâm’ın 
(radıyallahu anhüm) rolü ve emeği vardır. Onlara 
uzanacak dil aslında hedefe ehl-i sünnet imamlarını 
ve onların yazdığı müstesna eserleri koymaktadır. 
Çünkü ehl-i sünnet ve’l-cemaat âlimlerinin kitap-
ları Ashâb-ı Kirâm’ın (radıyallahu anhüm) Hazreti 
Peygamber’den (sallallâhu aleyhi ve sellem) nakille-
riyle ve şahsi fetvalarıyla münevverdir (nurlanmış-
tır). O büyük zâtlar ki, memleketlerini, mallarını ve 
sevdiklerini, bir an tereddütte kalmadan, sırf Allâh 

141 Süyûtî
142 Süyûtî



77

(celle celâluhû) rızâsı için terk edip doğuya ve batıya 
dağıldılar. Onlar sadece hayırla yâd edilmeyi ve dua 
ile anılmayı hak ettiler. Nitekim Hakk Teâlâ (celle 
celâluhû) Hazretleri Kur’ân-ı Kerîm’de onlara karşı 
olan vazifemizi şu şekilde beyan ediyor: 

“Bunların arkasından gelenler şöyle derler: 
Rabbimiz! Bizi ve bizden önce gelip geçmiş imanlı 
kardeşlerimizi bağışla; kalplerimizde, iman eden-
lere karşı hiçbir kin bırakma! Rabbimiz! Şüphesiz 
ki sen çok şefkatli, çok merhametlisin!”143

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Hazreti Rasûlul-
lah’a (sallallâhu aleyhi ve sellem) mutabaatta Ashâb-ı 
Kirâm’ı (radıyallahu anhüm) kendine örnek al. Onlar 
her söz, fiil ve davranışlarında mutlak olarak O’na 
tâbi olmuşlar, Hazreti Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) her emrine “İşittik ve itaat ettik.”144 muka-
belesinde bulunmuşlardır. Onların her biri Hazreti 
Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) farklı bir yö-
nünü ihya etmiş ve nesilden nesile bu hususiyetle-
rin aktarılmasına önderlik yapmışlardır. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Şayet bulunduğun 

143 Haşr, 59/10
144 Bakara, 2/285



78

beldede Hazreti Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) ashâbından bir zât metfunsa, bil ki, ziyaret edil-
meye en lâyık olan bu zâttır. Onlar peygamberler-
den sonra insanların en üstünleridirler. Bu yüzden 
onları sık sık ziyaret et ve onların üzerine sağanak 
sağanak yağan rızâ ve rahmet yağmurlarından isti-
fade et. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) çeşitli beldeleri teşrif etmiş olan bu müba-
rek zevat hakkında şöyle buyurmaktadır:

“Kıyamet günü sahabelerim, öldükleri yerlerde 
dirilecek ve orada bulunan insanların önderi ve 
nuru olacaklardır.”145 

Bu müjde, başta memleketimiz olmak üzere bü-
tün İslâm beldeleri için Allâh’ın (celle celâluhû) bü-
yük bir lûtfudur. Allâh (celle celâluhû) cümlemizi 
Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) ve 
O’nun temiz ashâbının nurlu yolu olan fırka-i naci-
yeden ayırmasın! Onların dua ve şefaatlerine cümle-
mizi nâil eylesin! Onların sevgilerini kalplerimizde 
pekiştirip, onlardan ve onların nezih hayatlarından 
bizlere ibret almayı nasib eylesin! 

Tevfik Allâh’tandır (celle celâluhû).

145 Süyûtî



79

EMR-İ BİL MA’RUF 
NEHY-İ ANİ’L-MÜNKER

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, emr-i bil 
ma’ruf nehy-i ani’l-münker, İslâm’ın bireysel ve 
toplumsal açıdan çok önemli bir unsurudur. Ma’ruf, 
dini açıdan iyi ve doğru kabul edilen; münker ise 
hoş karşılanmayan inanç, düşünce ve davranışları 
ifade etmektedir. İslâm’ın fıtrat dini olması gerçeğin-
den hareketle ma’rufun aynı zamanda akl-ı selimin, 
vicdanın ve toplumsal sağduyunun benimsediği, 
münkerinse bunlar tarafından yadırganan ve redde-
dilen inanç, tavır ve davranışlara da tekabül ettiği 
söylenebilir. Âyet ve hadîslere göre, müslüman fert 
ve toplum için öngörülen bu yetki ve sorumluluk 
onların mü’min oluşlarının bir gereğidir. Müslü-
man olmalarından ötürü böyle bir sorumluluk alan 
fertler bunu öncelikle kendi iç dünyalarında baş-
latarak erdemli birer insan olmaya gayret ederken 
aynı zamanda faziletli bir toplumu oluştururlar. Bu 



80

bilinçle hareket eden fertler iyiliğin hâkim olması ve 
kötülüklerin ortadan kaldırılması yönünde ortak bir 
irade ortaya koyarlar. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) 
Yüce Kelâm’ında başta hususen peygamberlere ol-
mak üzere, umumen bütün mü’minleri  emr-i bil 
ma’ruf nehy-i ani’l-münker ile muvazzaf kılmış ve 
bazı âyeti celîlelerde bu emrin ehemmiyetine dair 
şöyle buyurmuştur:

“Hem sizin içinizden hayra çağıran, iyiliğe teş-
vik eden, kötülüklerden men eden bir topluluk ol-
sun. İşte onlar kurtuluşa erenlerdir.”146

“Siz insanlar içinden ortaya çıkarılan, doğrulu-
ğu emreden, fenalıktan alıkoyan, Allâh’a inanan 
hayırlı bir ümmetsiniz.”147

 “Ey iman edenler! Sizler kendinizi düzeltmeye 
bakın. Gerçekten hidayette iseniz sapıtanın yol-
dan çıkması size bir zarar veremez. Hepiniz toplu-
ca Allâh’a döneceksiniz ve O size o vakit ne yapı-
yor olduğunuzu haber verecektir.”148

“Yine insanlar içinden kimi de vardır ki; Al-
lâh’ın rızâsına ermek için kendini feda eder. Allâh 

146 Âl-i İmran, 3/104
147 Âl-i İmran, 3/110
148 Mâide, 5/105



81

ise kullarına çok merhametlidir.”149

“Yavrucuğum! Namazı kıl, ma’rufu (iyi olanı) 
emret, kötüyü yasakla ve başına gelenlere sabret. 
Şüphesiz ki bunlar, mutlaka yapılması gereken iş-
lerdendir.”150

“De ki: İşte benim yolum budur. Ben ve bana 
uyanlar, insanları bir delil üzerinde (ikna ederek) 
Allâh’a davet ederiz. Allâh her tür noksanlıktan 
uzaktır, ben de müşriklerden değilim.”151 

“Sen ve kardeşin âyetlerimle gidin ve beni an-
makta gevşeklik etmeyin!”152

“(Rasûlüm!) Sen, Rabbinin yoluna hikmet ve 
güzel öğütle çağır ve onlarla en güzel şekilde mü-
cadele et! Rabbin, kendi yolundan sapanları en iyi 
bilendir ve O, hidayete erenleri de çok iyi bilir.”153

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:
“Sizden kim bir kötülük görürse onu eliyle de-

ğiştirsin; buna gücü yetmezse diliyle onun kötü-
lüğünü söylesin; buna da gücü yetmezse kalbiyle 

149 Bakara, 2/207
150 Lokman, 31/17
151 Yusuf, 12/108
152 Tâhâ, 20/42
153 Nahl, 16/125



82

ona buğzetsin. Bu ise imanın en zayıf derecesi-
dir.”154

“Emr-i bil ma’ruf nehy-i ani’l-münker sadaka-
dır.”155 buyurarak konuyu teyid etmiştir.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ma’ruf ve 
münker ile ilgili her müslümanın belli bir sorum-
luluğu olmakla beraber, bilgiye dayalı alanlarda bu 
görev ehil kişilerin sorumluluğundadır. Bu sorum-
luluktan imtinâ edenler Allâh (celle celâluhû) katın-
da ciddi bir mes’uliyyet altındadırlar. Cenâb-ı Hakk 
(celle celâluhû):

“İnananlar arasında çirkin şeylerin yayılmasını 
arzulayan kimseler için dünyada da ahirette de çe-
tin bir ceza vardır. Allâh bilir, siz bilmezsiniz.”156

“İşledikleri bir kötülükten birbirlerini vazge-
çirmezlerdi. Gerçekten ne kötü iş yapıyorlardı.”157 
buyurarak bu yüce vazifeden yüz çevirenlerin ha-
zin akıbetini açıkça beyan etmiş. Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

154 Müslim, Ebû Dâvûd, Tirmizî, İbn-i Mâce, Ahmed
155 Ebû Dâvûd
156 Nur, 24/19
157 Mâide, 5/79



83

“Ümmetimi, zalime karşı ‘Sen zalimsin!’ de-
mekten korkar vaziyette gördüğünde şüphe yok ki 
onlar kendi hâllerine bırakılmışlardır.”158

 “Birbirinize müslümanlığı öğretin! Emr-i bil 
ma’rufu bırakırsanız, Allâh Teâlâ, en kötünüzü 
başınıza musallat eder ve dualarınızı kabul et-
mez.”159

“Günahkâr bir toplumdaki iyi kimseler, kötü-
lükleri düzeltmeye güçleri yettiği hâlde, düzelt-
mezlerse, Allâh Teâlâ, ölümlerinden önce onların 
hepsine şiddetli azap eder.”160

“Allâh Teâlâ, bir meleğe, bir beldeyi yıkması-
nı emreder. O melek, bu beldede hiç günah işle-
meyen bir zâtın da olduğunu bildirince, Cenâb-ı 
Hakk (celle celâluhû): ‘Belde halkıyla onu da alt 
üst et! Çünkü o zât, günah işleyenlere yüzünü ek-
şitmedi’ buyurdu.”161

“Eski milletlerden bir kısmına depremle azap 
yapıldı. İyiler de helak oldu, çünkü işlenen gü-

158 Ahmed, Taberânî, Süyûtî
159 Bezzar
160 Ebû Dâvûd
161 Beyhakî



84

nahlar karşısında susup, imkânları varken önle-
memişlerdi.”162

“Bütün ibadetlere verilen sevap, Allâh yolunda 
gazaya verilen sevaba göre, deniz yanında bir dam-
la su gibidir. Gazanın sevabı da, emr-i bil ma’ruf 
nehy-i ani’l-münker sevabı yanında, denize göre 
bir damla su gibidir.”163

“Yâ Rasûlallâh, içinde iyilerin de bulunduğu bir 
ülke helak olur mu?” diye soranlara, “Evet günah 
işlenirken, iyiler sükût ederse, hepsi helak olur.”164 
buyurarak, mes’uliyetin büyüklüğünü ve bu mes’u-
liyetten kaçınmanın doğuracağı fecaati ümmetine 
beyan etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Hazreti Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) emr-i bil ma’ruf 
nehy-i ani’l-münkeri dille yapmakla yetinmemiş, 
bizzat uygulayarak da sözlerini te’kid etmiştir ve 
emr-i bil ma’rufu sadece dilleriyle yapıp hayatında 
tatbik etmeyenler hakkında şöyle buyurmuştur:

“İsra gecesinde, ateşten makaslarla dudakları 

162 Taberanî
163 Deylemî
164 Bezzar



85

kesilen insanlar gördüm. Kim olduklarını sordum. 
Onlar da, ‘İyiliği emreder kendimiz yapmazdık. 
Kötülükten nehyeder; fakat kendimiz sakınmaz-
dık.’ diye cevap verdiler.”165 

Yine şu da bilinmelidir ki, ölme, sakatlanma 
veya hapsedilme korkusuyla geçici olarak emr-i bil 
ma’ruftan imtina etmek caiz görülmüş, Hazreti Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

“Allâh Teâlâ, kıyamet günü, bir kuluna, günah 
işleyeni gördüğü zaman niçin engel olmadığını so-
racak, o kimse de, ‘Onun zararından, düşmanlığın-
dan korktum, senin af ve mağfiretine güvendim’ 
diyecek (ve mazur görülecek)tir.”166 buyurarak, bu 
konudaki cevazı açıkça beyan etmiştir. Fakat başka 
bir hadîs-i şerifinde: 

“Allâh’ın (celle celâluhû) en çok sevdiği cihad; 
zalim hükümdarın yüzüne haykırılan doğru söz-
dür.”167 buyurarak da, kendini Allâh (celle celâluhû) 
yolunda feda etmenin faziletine işaret etmiştir. 

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mevlâ’dan-
dır (celle celâluhû).

165 İbn-i Hibban
166 İbn-i Mace
167 Kütüb-ü Sitte



86

ULEMÂ-İ ÂMİLÎNE HÜRMET

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, yüce dinimiz 
İslâm ilme büyük önem vermiş, bütün insanlığı ha-
kikati öğrenmeye davet etmiştir. Âlimlerin değeri 
İslâm nurunu sonraki nesillere ulaştırmalarından ve 
taşıdıkları kutsî ilim emanetinden kaynaklanmakta-
dır. Rabb’imiz (celle celâluhû) ilim sahibi olmayan-
ları da ilim sahibi olanlara başvurmaya çağırmıştır. 
Nitekim Allâh (celle celâluhû) âyet-i kerîmede “Bil-
miyorsanız, bilenlere sorunuz!”168 buyurmuştur.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, İslâmi ilim-
ler zâhirî ve bâtınî ilimler olmak üzere ikiye ayrılır. 
Tefsir, hadîs, fıkıh, siyer, kelâm gibi ilimlere zâhirî 
ilimler denir. Bu ilimlerin öğrenilmesi ve onlarla 
amel edilmesi İslâm’ın özü olan bâtınî ilmi yani ta-
savvuf ilmini kazandırır. Bu ilimlerin tümünün tah-
sili ciddi bir eğitimden geçer ve eğitimin en büyük 
ve aynı zamanda yönlendirici faktörü olan âlimler 
İslâm ümmetinin ve İslâmi ilimlerin gidişatı konu-

168 Nahl, 16/43



87

sunda önemli bir yer teşkil ederler. Onların düzel-
mesiyle ümmet düzelir, bozulmalarıyla ümmet bo-
zulur. Âlimlere hürmet etmeyenler aslında onların 
icra ettiği tedrisata ve taşıdıkları ilim yüküne hür-
met etmemiş olurlar. Hakk (celle celâluhû) yolunun 
sâlikleri için ise asla bu söz konusu olmaz.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, üstünlük ne 
mal, ne unvan ne de fiziksel güzellikle değildir. Üs-
tünlük sadece ve sadece takvâ iledir. Nitekim Hakk 
Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri:	

“Ey insanlar, gerçekten, Biz sizi bir erkek ve bir 
dişiden yarattık ve birbirinizle tanışmanız için 
sizi halklar ve kabileler (şeklinde) kıldık. Şüphe-
siz Allâh katında sizin en üstün (Kerîm) olanınız, 
(ırk veya soyca değil) takvâca en ileride olanınız-
dır. Şüphesiz Allâh, bilendir, haber alandır.”169 
buyurarak, bu hakikati sarahaten beyan eylemiş ve 
yine Kur’ân-ı Azimüşşan’da:

“Kulları içinde, ancak âlimler, Allâh’tan (gere-
ğince) korkar, şüphesiz Allâh daima galiptir çok 
bağışlayıcıdır.”170 buyurarak, takvâ sıralamasında 

169 Hucurat, 49/13
170 Fatır, 35/28



88

ulemânın önceliğini ve öncülüğünü izhar etmiştir. 
Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ümmet ara-

sında Ashâb-ı Kirâm’dan (radıyallahu anhüm) sonra 
hürmete en lâyık olan ilmi ile amel eden âlimlerdir. 
Çünkü Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri:

“De ki: Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu? 
Ancak akıl sahipleri öğüt alırlar.”171 buyurarak, bu 
hakikati ihbar eylemiş, Hazreti Peygamber (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) de:

“Âlimin âbide üstünlüğü, benim sizin en aşağı 
derecede olanınıza üstünlüğüm gibidir.”172 buyu-
rarak, lisân-ı pâkıyla âyeti celîlenin bir nevi tefsirini 
yapmıştır.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Mâlûmun ki, Haz-
reti Peygamber’den (sallallâhu aleyhi ve sellem) son-
ra ne bir nebi, ne de bir rasûl gönderilmeyecektir. 
Nitekim “Muhammed, sizin erkeklerinizden hiç-
birinin babası değildir. Fakat o, Allâh’ın Rasûlü 
ve peygamberlerin sonuncusudur. Allâh, her şeyi 
hakkıyla bilendir.”173 âyeti celîlesi bu hakikati açık-

171 Zümer, 39/9
172 Tirmizî
173 Ahzab, 33/40



89

ça ifade etmektedir. Fakat Hazreti Peygamber (sal-
lallâhu aleyhi ve sellem):

“Ümmetimin âlimleri, İsrâiloğulları’nın pey-
gamberleri gibidir.”174 buyurarak, ulemânın İslâm 
tebliğindeki rolüne dikkat çekmiştir. Ve yine başka 
bir hadîs-i şerifinde:

“Her kim bir yola girer ve onda ilim isterse, 
Allâh (celle celâluhû) onun için cennete giden bir 
yolu kolaylaştırır. Melekler ilim öğrenenlere, yap-
tıklarından hoşlandıkları için, kanatlarını gerer-
ler. Göklerde ve yerde olanlar, hatta sudaki balık-
lar ilim öğrenen kimseye Allâh’tan (celle celâluhû) 
yardım ve bağışlanma dilerler. İlim sahibinin 
âbitten (ibadet edenden) üstünlüğü, ayın diğer 
yıldızlardan üstünlüğü gibidir. Âlimler, peygam-
berlerin varisleridir. Peygamberler ne dinar ne de 
dirhem miras bırakmadılar, ancak ilim miras bı-
raktılar. Şu hâlde o ilmi alan büyük bir pay almış 
demektir.”175 buyurarak, ilim mirasının ve âlimlerin 
bu mirasa sahip çıkmak suretiyle kazandıkları yüce 
mertebenin önemine işaret etmektedir.  

174 Tefsir-i Razi, Tefsir-i Neysaburi, Keşfu’l Hafa
175 Buhârî, Ebû Davut, Tirmizî, İbn-i Mâce



90

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Allâh (celle celâ-
luhû) ve Rasulü’nün (sallallâhu aleyhi ve sellem) bunca 
değer verdiği ulemâ-i İslâm senin katında da gerekli 
itibarı görmeli ve gereken sevgiye mazhar olmalıdır 
ki, Allâh’ın (celle celâluhû) LÜTUF ve ihsanına nâil 
olabilesin. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû), Kur’ân-ı 
Azimüşşan’da ulemâ-ı İslâm’a hürmetin lüzumuna:

“Ey iman edenler! Meclislerde size ‘Genişleyin, 
yer açın’  denildiği zaman siz de hemen yer açın ki 
Allâh da size genişlik versin. Eğer size ‘Kalkın gi-
din’  denilirse siz de hemen kalkıp gidin ki Allâh, 
içinizden iman edenleri ve kendilerine ilim veri-
lenleri derecelere yükseltsin. Allâh sizin yaptıkla-
rınızdan haberdardır.”176 buyurarak, işaret etmiş ve 
meclislerde gerekli ihtiramın gösterilmesini tembih 
buyurmuştur. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) de:

“Kendisinden ilim öğrendiğiniz kimseye hür-
met gösteriniz. İlim öğrettiğiniz kimseye de ihti-
ram ediniz (sevip himaye ediniz).”177

“Bir topluğun ileri gelenlerinden biri size gel-

176 Mücadele, 58/11
177 Ali el-Müttakî, Süyûtî



91

diğinde ona ikramda bulununuz.”178 buyurarak, 
ulemâya hürmetin lüzumunu lisân-ı pâkıyla beyan 
etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Nur ve feyiz pınarı 
olan ulemâya hürmetin yanı sıra, onlara gıpta etmek 
ve ilimlerinden istifade etmek de senin için çok el-
zemdir. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aley-
hi ve sellem):

“Yalnız şu iki kimseye gıpta edilir: Allâh’ın 
(celle celâluhû) kendisine ihsan ettiği malı hak yo-
lunda harcayıp tüketen kimse; Allâh’ın (celle celâ-
luhû) kendisine verdiği ilimle yerli yerince hük-
meden ve onu başkalarına da öğreten kimse.”179 
buyurarak ulemâya gıpta etmenin, “Büyükler ile 
oturunuz. Âlimlerden sorunuz (ve bilmedikleri-
nizi öğreniniz). Hikmet sahiplerinin de aralarına 
karışınız (kendilerinden istifadeye çalışınız).”180 
buyurarak da, onlara talebe olmanın lüzum ve fazi-
letini izhar etmiş bulunuyor.

Ey LÜTUF Yolu’ nun yolcusu! Şayet Allâh (celle 
celâluhû) sana ilim nimetini bahşetmişse bu nimetin 

178 İbn-i Mâce, Hâkim, Taberânî, Süyûtî
179 Buhârî, Müslim
180 Taberânî, İbn-i Ebu Şeybe, Süyûtî



92

kadrini iyi bil, evvela kendin amel et ve başkalarının 
da amel etmesine vesile ol. Cenâb-ı Hakk (celle celâ-
luhû) Kur’ân-ı Kerîm’de Yahudi ulemâsını:

“(Ey İsrailoğullarının ulemâsı!) Sizler Kitab’ı 
(Tevrat’ ı) okuduğunuz (gerçekleri bildiğiniz) hâl-
de, insanlara iyiliği emredip kendinizi unutuyor 
musunuz? Aklınızı kullanmıyor musunuz?”181 bu-
yurarak azarlamış, âlimlerin evvela ilimleriyle ken-
dilerinin amel etmeleri gerektiğini işaret buyurmuş-
tur. 

Yine Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) de âlimlerin ilimlerini yayma konusunda istekli 
olmaları hâlinde Allâh (celle celâluhû) katında yüce 
makamlara ulaşacaklarını:

“Ümmetin hayırlıları, onların cahilleri arasında 
bela ve mücahede içinde bulunurlar.”182 buyurarak 
tebşir (müjdelemiş) eylemiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! İlim nuru ancak 
senin dimağına Allâh’ın (celle celâluhû) sana lûtfuy-
la nasip olabilir. Allâh’ın (celle celâluhû) hayır ve 
LÜTUF dilemediği kişiler, ne kadar mâlûmat sahi-

181 Bakara, 2/44
182 Deylemî, Münavî



93

bi olurlarsa olsunlar, dinde idrak ve anlayış sahibi 
birer âlim olamazlar. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) 
âyet-i kerîmede: 

“İşte bu temsilleri biz insanlar için getiriyoruz. 
Onları ancak âlimler düşünüp anlarlar.”183 buyura-
rak âlimlerin yüksek idrakine işaret etmiş, Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:  

“Allâh kimin hakkında hayır dilerse, onu dinde 
fakih/anlayış sahibi yapar.”184  ve “Tek bir dini an-
layıcı fakih, şeytana bin tane ibadet edici âbidden 
daha çetindir.”185 buyurarak ilmin ne büyük bir ha-
yır olduğunu ve bu hayırla ne büyük başarılar elde 
edileceğini beyan etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, bir işin yapıl-
masına vesile olan, o işi bizzat kendisi yapmış gibi 
misliyle sevap kazanır. Âlimin hâli ne acayiptir ki, 
ilmi tahsil ederken öğrenme, başkalarına tâlim etti-
rirken öğretme sevabı alırken, bu ilimle amel edildi-
ği müddetçe de sadaka-i cariyeye kavuşur. Nitekim 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) bu ko-

183 Ankebut, 29/43
184 Buhârî, Tirmizî, İbn-i Mâce, Dârimî
185 Tirmizî



94

nudaki bazı ehâdis-i şerîfelerinde şöyle buyurmuş-
tur:

“İnsan ölünce üç şey dışında kendisinden ameli 
kesilir: Bunlar, sadaka-i cariye veya kendisinden 
istifade edilen ilim veya kendisine dua eden salih 
bir evlattır.”186

 “En üstün sadaka kişinin ilim öğrenmesi ve 
öğrendiği ilmi müslüman kardeşine de öğretmesi-
dir.”187

“Allâh’a (celle celâluhû) yemin ederim ki, 
Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) senin aracılığınla 
bir tek kişiyi hidayete kavuşturması, kırmızı deve-
lere sahip olmandan daha hayırlıdır.”188

“Şüphesiz ki Allâh (celle celâluhû), melekleri, 
gök ve yer ehli, hatta yuvasındaki karınca ve balık-
lar bile insanlara hayrı öğretenlere dua ederler.”189

“Bizden bir şey işitip, onu aynen işittiği gibi 
başkalarına ulaştıran kimsenin Allâh (celle celâ-
luhû) yüzünü ağartsın. Kendisine bilgi ulaştırılan 

186 Müslim, Ebû Dâvûd, Tirmizî, Nesâî, Dârimî, Ahmed, Sü-
yûtî
187 İbn-i Mâce
188 Buhârî, Müslim
189 Tirmizî



95

nice insan vardır ki, bilgiyi, bizzat işiten kimse-
den daha iyi anlar ve korur.”190

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Ulemânın üstünlü-
ğü konusunda asla şüpheye düşme ve asla âlimlere 
karşı kibirli olup da onların ilim ve feyiz pınarların-
dan mahrum kalma! Bil ki, Âdem’i (aleyhisselâm) me-
leklere üstün kılan ve Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) 
hürmet edilmesini istediği şey âlimin dimağındaki 
ve yaşantısındaki ilimdir. Kur’ân-ı Kerîm’de:

“Hatırla ki Rabbin meleklere: ‘Ben yeryüzünde 
bir halife yaratacağım.’  dedi. Onlar: ‘Bizler ham-
dinle seni tesbih ve seni takdis edip dururken, 
yeryüzünde fesat çıkaracak, orada kan dökecek in-
sanı mı halife kılıyorsun?’ dediler. Allâh da onla-
ra: ‘Sizin bilemeyeceğinizi herhâlde ben bilirim.’ 
dedi. Allâh Âdem’e bütün isimleri öğretti. Sonra 
onları önce meleklere arz edip: ‘Eğer siz sözünüz-
de sadık iseniz, şunların isimlerini bana bildirin.’ 
dedi. Melekler: ‘Yâ Rab! Seni noksan sıfatlardan 
tenzih ederiz, senin bize öğrettiklerinden başka 
bizim bilgimiz yoktur. Şüphesiz alîm ve hakîm 
olan ancak sensin.’ dediler. (Bunun üzerine:) ‘Ey 

190 Tirmizî



96

Âdem! Şunların isimlerini meleklere haber ver.’ 
dedi. Âdem onların isimlerini onlara anlatınca: 
‘Ben size, muhakkak semâvat ve arzda görülme-
yenleri (oralardaki sırları) bilirim. Bundan da öte, 
gizli ve açık yapmakta olduklarınızı da bilirim, 
dememiş miydim?’ dedi. Hani biz meleklere (ve 
cinlere): ‘Âdem’e secde edin.’ demiştik. İblis hariç 
hepsi secde ettiler. O yüz çevirdi ve büyüklük tas-
ladı, böylece kâfirlerden oldu.”191 buyurarak aslın-
da ulemânın üstünlüğünün sebebini, onlara hürmet 
etmenin lüzumunu ve onlara karşı böbürlenmenin 
hazin neticesini gayet açık bir şekilde beyan ediyor. 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

“Bir topluluğun ölümü, bir âlimin ölümünden 
daha kolay telafi edilir.”192 buyurarak, âlimlerin İs-
lâm toplumundaki önemli konumuna ilgi çekiyor. 
Öyle ki, sadece onların yüzüne bakıp davranışlarını 
örnek almak dahi ibadettir. Nitekim Hazreti Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Beş şey ibadetten sayılır. Bunlar, Mushaf-ı Şe-
rif’e bakmak, Kâbe-yi Muazzama’ya bakmak, ana-
ya babaya bakmak, zemzeme bakmak ki bu ha-

191 Bakara, 2/30-34
192 Münâvî



97

taları düşürür, siler süpürür ve âlimlerin yüzüne 
bakmaktır.”193 buyurarak bu hakikate işaret buyur-
muştur.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Allâh’a (celle 
celâluhû) makbul kul olmak için ilim tek başına kâfi 
değildir. Bu ilimle samimiyetle amel ederek ihsan 
mertebesine ulaşmak asıl hedeftir. Nitekim Asr Su-
resi’nde: 

“Asra yemin olsun ki, insan mutlaka ziyanda-
dır. Ancak iman edenler, salih amel (iyi işler) iş-
leyenler, birbirlerine hakkı tavsiye eden ve sabrı 
tavsiye edenler bunun dışındadır.”194 buyurularak 
bu hakikat vurgulanmış, Hazreti Peygamber (sallal-
lâhu aleyhi ve sellem) de bir hadîs-i şerifinde: 

“İnsanlar helâk oldu, ancak âlimler kurtuldu. 
Âlimler de helâk oldu, ancak ilmiyle amel eden-
ler kurtuldu. İlmiyle amel edenler de helâk oldu, 
ancak ihlâs sahibi olanlar kurtuldu. İhlâs sahibi 
olanlar da büyük bir tehlike içindedirler.”195 buyu-
rarak bu konuyu anlaşılır bir şekilde izah etmiştir. 

193 Ali el-Müttakî
194 Asr Suresi
195 Aclunî, Keşfü’l-Hafa



98

İlim, amel ve ihlâs nimetleri kendisine ihsan edil-
miş bahtiyar kişiler, Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) 
seçkin kullarına bahşettiği ihsan denizine daldırılır 
ve şu hadîsi kudsiyyeye mazhar olurlar:

“Kim benim velî kuluma düşmanlık ederse ben 
de ona harp ilan ederim. Kulumu bana yaklaştı-
ran şeyler arasında en çok hoşuma gideni, ona farz 
kıldığım şeyleri eda etmesidir. Kulum bana nafi-
le ibadetlerle yaklaşmaya devam eder, sonunda 
sevgime erer. Onu bir sevdim mi artık ben onun 
işittiği kulağı, gördüğü gözü, tuttuğu eli olur, onu 
yolumca yürütürüm. Benden bir şey isteyince onu 
veririm, benden sığınma talep etti mi onu himaye-
me alır, korurum.”196

Öyleyse, nefis atının ağzına tevazu gemini vur ve 
bu hikmetlerle dolu LÜTUF Yolu’ndan sen de isti-
fade et! Ama sakın Hakk (celle celâluhû) dostlarının 
mütevazı hâlleri ve halk içinde yeterince hürmet 
görmemeleri seni aldatmasın! Sen Hazreti Peygam-
ber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem): 

“Hikmeti al, kabul et. Onun herhangi bir kap-

196 Buhârî



99

tan çıkmış olması sana zarar vermez.”197 tavsiyesi-
ne kulak ver ve Allâh’ın (celle celâluhû):

“Açın gözünüzü! Allâh’ın dostları üzerine ne 
korku vardır ne de onlar mahzun olurlar.”198 müj-
desine biiznillah mazhar ol.

Çalışmak bizden, tevfik Allâh’tandır (celle celâ-
luhû).

197 Deylemi, Münavi
198 Yûnus, 10/62



100

İLİM TALEBİ

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, gizliyi ve 
açığı bilen Allâh (celle celâluhû) bilinmeyi murad etti 
ve mahlûkatı LÜTUF ve ihsanı ile yaratarak, onla-
rın arasından âdemoğullarını, âdemoğullarından da 
peygamberleri seçti. Seçtiği bu peygamberlere ma-
rifet nurlarını vahyederek, onları ve onların yolun-
dan gelen ilim sahiplerini varlığına şahit tuttu. İlmi, 
insanı şereflendiren öyle bir paye eyledi ki, onun 
talebini beşikten mezara bir vazife kıldı. Kur’ân-ı 
Azimüşşan’da ilim talep etmenin lüzumuna işaret 
buyurarak “De ki: Ey Rabbim! İlmimi artır.”199 du-
asını kullarına öğretti. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ilmin fayda-
lısı ve faydasızı vardır. Faydalı ilim seni dünya ve 
ahiret saadetine götüren, faydasız ilim ise her ikisine 
de bir yararı olmayandır. Nitekim Hazreti Peygam-
ber (sallallâhu aleyhi ve sellem) bir hadîs-i şeriflerinde: 

199 Tâhâ, 20/114



101

“Allâh Teâlâ’dan (celle celâluhû) faydalı ilim is-
teyiniz. Fayda vermeyen bir ilimden (veya bir bil-
giden) Allâh Azîmüşşân’a sığınınız.”200 buyurarak, 
faydalı ilmin faziletine, faydasız ilminse şerrine işa-
ret buyurmuşlardır. Faydalı ilimlerin en faziletlisi 
insanın ebedi saadetinin teminini sağlayan Ulum-i 
İslâmiyyedir. Ulum-i İslâmiyye; Tefsir, hadîs, kelâm, 
fıkıh ve tasavvuftan ibarettir. Bunların anlaşılması-
na vesile olan Arabiyyat (Arap dili ve edebiyatı), 
hikmet (mantık, pisikoloji, sosyoloji, münazara) gibi 
ilimler de fazilet olarak hemen onlardan sonra ge-
lirler ve diğer fenler ve sanatlar da sırasıyla onları 
takip ederler. Bir kişinin kendine haram ve farz olan 
şeyleri bilmesi farz; vacip ve tahrimen mekruh olan 
şeyleri bilmesi vacip; sünnet ve tenzihen mekruh 
olan şeyleri bilmesi de sünnettir. Bu yüzden kişi, 
kendi konumuna göre bir ilim tahsili ile sorumlu-
dur. Genel olarak müslümanlar hakkında lüzumlu 
olan ortak bilgiler ilmihâl kitaplarında bir araya ge-
tirilmişlerdir. Kumar ve sihiri öğrenmek, astrolojiyi 
tahsil etmek gibi bazı gereksiz ilim çabaları da, İs-
lâm ulemâsı tarafından yerine göre boş ya da zararlı 

200 İbn-i Mâce, Beyhakî, Süyûtî



102

birer ilmi faaliyet olarak değerlendirilmiştir. 
Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ilim beyinle 

kalbin, yani akılla zekânın ilahi vahye mutabaatıyla 
hâsıl olan yüce bir nurdur. Bu nurdan gerçek anlam-
da istifade edenler onunla amel etme ve onu başka-
larına tebliğ etme şerefine erişenlerdir. Hazreti Pey-
gamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) vârisi olan ilim 
yolcuları da bu seçkin insanlardır. İşte bu zâtların 
çabaları ile yazılan eserler ve yetişen talebeler ehl-i 
sünnet ve’l-cemaatin bizlere kadar ulaşmasına ve-
sile olmuştur. Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) 
Kur’ân-ı Kerîm’de: 

“Eğer bilmiyorsanız ilim sahiplerine sorun.”201 
buyurarak, bu zâtları bulmayı ve onlara talebe ol-
mayı, dini ilimleri de sağlam kaynaklardan öğren-
meyi tembih eylemiştir. Bir talibinin ilme kavuşmak 
için yapması en elzem olan şey evvela niyetini tashih 
etmek (sağlamlaştırmak) ve Allâh’ın (celle celâluhû) 
rızâsını gaye edinmektir. Nitekim Hazreti Peygam-
ber (sallallâhu aleyhi ve sellem) ilim tahsilinde niyetin 
önemine dair bir hadîs-i şeriflerinde:

201 Nahl, 16/43



103

“Kim kendisinde Allâh’ın (celle celâluhû) rızâsı 
aranan bir ilmi sadece dünyalığa sahip olmak için 
öğrenirse, o kimse kıyamet gününde cennetin ko-
kusunu bile duyamaz.”202 buyurarak, niyetin ehem-
miyetine dikkat çekmiştir. Niyeti Hakk Teâlâ’nın 
(celle celâluhû) rızâsına ermek olan bir kişi, O’nun 
yüce dergâhından büyük bir lûtfa erişerek dinde 
anlayışlı bir kişi olur. Nitekim Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) hadîs-i şeriflerinde:

“Allâh (celle celâluhû) kimin hakkında hayır di-
lerse onu dinde fakih/anlayış sahibi yapar.”203 ve 
“Az bir tevfik, birçok ilimden daha hayırlıdır.”204 
buyurarak bu hakikati en açık bir şekilde izah eyle-
miştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ilim yolunda 
çekilecek sıkıntılar Allâh’ın (celle celâluhû) rızâsına 
ulaştırıcı birer vesiledir. Sakın bu sıkıntılara katlan-
makta zâfiyet gösterme ve Hazreti Peygamber’in 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) lisân-ı pakından dökülen 
şu sözlerini unutma:

202 Ebû Dâvûd, İbn-i Mâce
203 Buhârî, Tirmizî, İbn-i Mâce, Dârimî
204 Münâvî



104

“Bir kimse, ilim öğrenmek için yola düşerse, 
Allâh Teâlâ (celle celâluhû) cennet yollarından bi-
rini ona kolaylaştırır. Melekler onun yaptığından 
hoşnut olarak kanatlarını onun üzerine indirirler. 
Gökte ve yerde kim varsa, hatta su içinde balıklar 
bile, ilim öğrenen için istiğfar eder.”205

“İlim öğrenmek için evinden çıkan dönünceye 
kadar Allâh (celle celâluhû) yolundadır.”206

Ve yine yaşının ileri olması seni ilim tahsil etmek-
ten alıkoymasın. Nitekim Hazreti Peygamber (sallal-
lâhu aleyhi ve sellem):

“İhtiyar kimse ekmek yemekten sıkılıp utan-
madığı gibi ilim öğrenmekten de sıkılıp utanma-
malı.”207 buyurarak, bunun bir mazeret olmadığını, 
ilmin her yaştan herkese lüzumlu, mânevî bir azık 
olduğunu ifade etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! İlmi kimden tah-
sil edeceğine dikkat et! Yoksa bid’ât ehli sapıkların, 
ilim erbabı olarak tanındığı şu zamanda kendini on-
ların zulumatından koruyamazsın. Nitekim Hazreti 

205 Ebû Dâvûd, Tirmizî, Beyhakî
206 Tirmizî
207 Münâvî



105

Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):
“Kiminle oturduğunuza ve dininizi kimden al-

dığınıza dikkat edin. Kuşkusuz ahir zamanda şey-
tanlar âlim kılığına girer ve ‘Bize filan kimse şöyle 
haber verdi.’ (diyerek uyduruk hadîs rivayet eder-
ler); bu sebeple, şayet biriniz bir adamın yanında 
oturursa, onun ismini, babasının ismini ve aşireti-
ni sorsun ki, kaybolup gittiğinde onun gerçekten 
kim olduğunu araştırabilsin.”208 buyurarak bu ha-
kikate işaret etmişlerdir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Sen etrafı kalabalık 
ve insanlar arasında çokça övülen unvanlı kişilere 
değil, ilmi ile amel eden salih âlimlere hürmet et 
ve sadece onlara özen. Nitekim Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem): 

“Sadece iki kimseye imrenilir: Allâh’ın (celle 
celâluhû) kendisine ihsân ettiği malı hak yolunda 
harcayıp tüketen kimse; Allâh’ın (celle celâluhû) 
kendisine verdiği ilimle yerli yerince hükmeden 
ve onu başkalarına da öğreten kimse.”209 ve “Ne 
mutlu o kimseye ki, ilmi ile amel etmiş, malının 

208 Kenzu’l-Ummal
209 Buhârî, Müslim



106

fazlasını hayra sarf etmiş, sözünün fazlasını tutup 
boş yere söz söylememiştir.”210 buyurarak bu haki-
kati en açık bir şekilde beyan ve tembih eylemiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, her şey har-
candıkça azalır, fakat ilim bundan müstesnadır. O 
harcadıkça çoğalan bir hazine, yandıkça parıltısı 
artan bir nurdur. Bunun için, öğrendiklerinle amel 
ettikten sonra başkalarının da amel etmesine vesile 
olmak için müslüman kardeşlerine öğret. Bil ki, on-
lar bu ilimle amel ettikçe, amellerinin sevabının bir 
misli de senin defterine yazılacaktır. Hazreti Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) ilmi nakletmenin 
faziletine dair bir hadîs-i şeriflerinde şöyle buyur-
muşlardır:

“Bizden bir şey işitip, onu aynen işittiği gibi 
başkalarına ulaştıran kimsenin Allâh (celle celâ-
luhû) yüzünü ağartsın. Kendisine bilgi ulaştırılan 
nice insan vardır ki, bilgiyi, bizzat işiten kimse-
den daha iyi anlar ve korur.”211

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, İslâm’ın he-
nüz yayılmaya başladığı ilk yıllardan itibaren üm-

210 Süyûtî, Aclûnî
211 Tirmizî



107

met arasında fikir ayrılıkları başlamıştır. Bu fikir 
ayrılıkları bid’at mezheblerin çıkmasına sebep ol-
muştur. Bu mezheblerin mensupları olan âlimler, 
kendi görüşlerini yaymak için çeşitli eserler kaleme 
almışlardır. Böylece bid’âtler ve İsrailiyat İslâm üm-
metinin arasına girmeye başlamıştır. Ehl-i sünnet 
âlimleri eserler yazarak bu bid’ât ve hurafeleri gün 
yüzüne çıkarmışlardır ve onların İslâm’ın özüne 
aykırı olduğunu delillerle ispatlamışlardır. Dikkat 
edilmesi gereken mesele şudur ki, ciddi bir tedri-
sattan geçmemiş olan avam tabakası bid’ât içeren 
eserlerin farkına varamayabilirler ve yanlış şeylere 
inanıp, yanlış işler yapabilirler. Bu yüzden ilim öğ-
renmek isteyen talipler güvenilir âlimlerin tavsiye 
ettiği güvenilir eserleri okumalı, güvenilir âlimlerin 
sohbetlerine ve ders halkalarına katılmalı ve güve-
nilir şahıslara fetva sormalıdırlar.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, âlimlere en 
yakışmayan vasıf tamahkârlıktır. Tamahkâr olan 
âlim, Allâh (celle celâluhû) indinde de, kullar indin-
de de aşağı bir dereceye düşer ve kalpler ona karşı 
soğur. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi 
ve sellem):



108

“Hırslı, açgözlü olmak, âlimlerin kalplerin-
den hikmeti giderir.”212 buyurarak, tamahkârlığın 
Kur’ân’da övülen âlimlerden ne kadar uzak bir vasıf 
olduğunu açıkça beyan etmiştir. Ve yine ilim sahibi 
olan kişi sahip olduğu mâlûmattan dolayı asla kibre 
kapılmamalı ve Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû):

“Biz kimi dilersek onu derecelerle yükseltiriz. 
Zira her ilim sahibinin üstünde daha iyi bilen biri-
si vardır.”213 Ferman-ı İlahiyye’sine ve Hazreti Pey-
gamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Her kim ilmi, âlimlere karşı böbürlenmek, 
düşkünlerle münakaşa etmek veya insanların te-
veccühünü kazanmak için öğrenirse, Allâh Teâlâ 
(celle celâluhû) da onu ateşe sokar.”214 ikâzına kulak 
vermelidir.

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Allâh’tandır (celle 
celâluhû).

212 Süyûtî, Münavî
213 Yusuf, 12/76
214 İbn-i Mâce



109

GEREKSİZ MÜNAKAŞANIN ZEMMİ

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, bu yol Hakk 
Teâlâ’ya (celle celâluhû) has kul ve Rasulü’ne (sal-
lallâhu aleyhi ve sellem) has ümmet olup, sadıkların 
tüm kâmil davranışlarını taklit ve takip etme üzere 
kurulmuştur. Bu yolda ilerlemek isteyen bir kişinin 
dikkat etmesi en ehem şeylerden biri de gereksiz 
münakaşayı terktir. Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Haz-
retleri:

“Rahmân’ın kulları, yeryüzünde vakar ve teva-
zu ile yürüyen kimselerdir. Cahiller onlara laf at-
tıkları zaman, ‘Selâm!’ der (geçer)ler.”215 buyurarak 
sadıkların bu vasfını beyan eylemiştir. Yine: 

“Andolsun ki biz bu Kur’ân’da her türlü örnek-
ten insanlara açıklamalar yapmışızdır. Buna rağ-
men insanın en çok yaptığı şey (gereksiz) tartışma-
dır.”216 buyurarak da, gereksiz tartışmanın cahillerin 
vasfı olduğunu işaret etmiştir. 

215 Furkan, 25/63
216 Kehf, 18/54



110

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, meşru olan 
tartışma, iki farklı fikrin hangisinin hak, hangisinin 
bâtıl olduğunu anlamak yahut hakikate sokulmaya 
çalışılan bâtılları göstermek için kesin ve ikna edici 
delillerle yapılır. Kesin olmayan yahut doğruluğu-
nu ispata gücümüzün yetmediği konularda tartış-
mak hem faydasız olur, hem de kin ve düşmanlığa 
sebep olur. Nitekim:

“Allâh’ın âyetleri hakkında, kendilerine gelmiş 
bir delilleri olmaksızın tartışanlar var ya, onların 
kalplerinde ancak bir büyüklük taslama vardır. 
Onlar, tasladıkları büyüklüğe asla ulaşmazlar. Sen 
Allâh’a sığın. Şüphesiz O hakkıyla işitendir, hak-
kıyla görendir.”217

“(İnsanların kimi:) ‘Onlar üç kişidir; dördüncü-
leri de köpekleridir’ diyecekler; yine: ‘Beş kişidir; 
altıncıları köpekleridir’ diyecekler. (Bunlar) bilin-
meyen hakkında tahmin yürütmektir. (Kimileri 
de:) ‘Onlar yedi kişidir; sekizincisi köpekleridir’ 
derler. De ki: Onların sayılarını Rabbim daha iyi 
bilir. Onlar hakkında bilgisi olan çok azdır. Öyle 
ise Ashâb-ı Kehf hakkında, delillerin açık olması 

217 Mümin, 40/56



111

haricinde bir münakaşaya girişme ve onlar hak-
kında (ileri geri konuşan) kimselerin hiçbirinden 
mâlûmat isteme.”218 buyrularak gereksiz münakaşa 
Kur’ân-ı Kerîm’de şiddetle zemmedilmiştir. 

Ancak münazaranın usulüne uygun olarak ve 
münazara edebini bilen kişiler tarafından yapılması, 
hakikatin ortaya çıkıp bilinmesi gerekliliği sebebiyle 
farzı kifâyedir.219 Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) 
Hazretleri Kur’ ân-ı Kerîm’de:

“(Rasulüm!) Sen, Rabbinin yoluna hikmet ve 
güzel öğütle çağır ve onlarla en güzel şekilde mü-
cadele et! Rabbin, kendi yolundan sapanları en 
iyi bilendir ve O, hidayete erenleri de çok iyi bi-
lir.”220 buyurarak, bu hususun ehemmiyetini beyan 
etmiş ve güzel bir münazara örneği olarak, Yüce 
Kelâm’ında Hazreti İbrahim’in (aleyhisselâm) Nem-
rut’a ve putperest kavmine karşı mücadelesini şöy-
lece örnek göstermiştir:

“Allâh kendisine mülk (hükümdarlık ve zen-
ginlik) verdiği için şımararak Rabbi hakkında İb-

218 Kehf, 18/22
219 Şerh-i Veleddiye Abdül Vehhab
220 Nahl, 16/125



112

rahim ile tartışmaya gireni (Nemrut’u) görmedin 
mi! İşte o zaman İbrahim: Rabbim hayat veren ve 
öldürendir, demişti. O da: Hayat veren ve öldü-
ren benim, demişti. İbrahim: Allâh güneşi doğu-
dan getirmektedir; haydi sen de onu batıdan getir, 
dedi. Bunun üzerine kâfir apışıp kaldı. Allâh za-
lim kimseleri hidayete erdirmez.”221

“O (İbrahim), babasına ve kavmine: ‘Şu karşı-
sına geçip tapmakta olduğunuz heykeller de ne 
oluyor?’  demişti. Dediler ki: ‘Biz, babalarımızı 
bunlara tapar kimseler bulduk.’  ‘Doğrusu, siz 
de, babalarınız da açık bir sapıklık içindesiniz.’ 
dedi. Dediler ki: ‘Bize gerçeği mi getirdin, yoksa 
sen oyunbazlardan biri misin?’  Hayır, dedi, sizin 
Rabbiniz, yarattığı göklerin ve yerin de Rabbidir 
ve ben buna şahitlik edenlerdenim. Allâh’a yemin 
ederim ki, siz ayrılıp gittikten sonra putlarınıza 
bir oyun oynayacağım! Sonunda İbrahim onları 
paramparça etti. Yalnız onların büyüğünü bıraktı; 
belki ona müracaat ederler diye. ‘Bunu tanrıları-
mıza kim yaptı? Muhakkak o, zalimlerden biridir.’ 
dediler. (Bir kısmı:) Bunları diline dolayan bir genç 

221 Bakara, 2/258



113

duyduk; kendisine İbrahim denilirmiş, dediler. O 
hâlde, dediler, onu hemen insanların gözü önüne 
getirin. Belki şahitlik ederler. ‘Bunu ilâhlarımı-
za sen mi yaptın ey İbrahim?’  dediler. ‘Belki de 
bu işi şu büyükleri yapmıştır. Hadi onlara sorun; 
eğer konuşuyorlarsa!’ dedi. Bunun üzerine, kendi 
vicdanlarına dönüp (kendi kendilerine) ‘Zalimler 
sizlersiniz, sizler!’  dediler. Sonra tekrar eski inanç 
ve tartışmalarına döndüler: Sen bunların konuş-
madığını pek âlâ biliyorsun, dediler. İbrahim: Öy-
leyse, dedi, Allâh’ı bırakıp da, size hiçbir fayda ve 
zarar vermeyen bir şeye hâlâ tapacak mısınız? Size 
de, Allâh’ı bırakıp tapmakta olduğunuz şeylere de 
yuh olsun! Siz akıllanmaz mısınız?”222

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, yeterli bil-
gisi olmayan, tartışma tekniklerini bilmeyen veya 
tartışmaya herhangi bir engeli olan bir kişinin farklı 
görüşten olan bir kişiyle tartışmasının pek çok sa-
kıncası vardır. Meselâ, bâtılı savunan kişi Hakk’ı 
(celle celâluhû) savunan kişiyi bilgisizliği sebebiyle 
mağlup duruma düşürürse, zayıf insanların katın-
da hâşâ Hakk (celle celâluhû) mağlup olmuş zannı 

222 Enbiyâ, 21/52-67



114

hâsıl olabilir. Nitekim Hazreti Musa (aleyhisselâm), 
hitabetindeki bazı sıkıntılardan dolayı (pelteklik 
veya kekemelik) Firavun’a karşı gerekli mücadeleyi 
yapamayacağı düşüncesine kapılmış ve bu yüzden 
Cenab-ı Hakk’tan (celle celâluhû) bu engeli giderme-
sini ve kardeşini kendine yardımcı kılmasını talep 
etmiştir. Bu olay Kur’ ân-ı Kerîm’de şu şekilde kıssa 
edilmektedir: 

“Firavun’a git, çünkü o azmış bulunuyor. Dedi 
ki: ‘Rabbim, benim göğsümü aç. Bana işimi kolay-
laştır. Dilimden düğümü çöz ki, söyleyeceklerimi 
kavrasınlar. Ailemden bana bir yardımcı kıl, kar-
deşim Harun’u, onunla arkamı kuvvetlendir. Onu 
işimde ortak kıl, böylece seni çok tesbih edelim. 
Ve Seni çok zikredelim. Şüphesiz Sen bizi görü-
yorsun.’ (Allâh) Dedi ki: Ey Musa istediğin sana 
verilmiştir.”223 Bu kıssadan da anlaşılacağı üzere 
tartışma yapacak kişi kendisini gerek bilgi ve ge-
rekse teknik açıdan yeterli olup olmadığı konusun-
da iyice sorgulamalı, gerekli tedbirleri alıp lüzum-
lu donanıma sahip olduktan sonra hakikatin izharı 
için yola koyulmalıdır. Aksi takdirde büyük bir ve-
bal söz konusudur.

223 Tâhâ, 20/24-36



115

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, sünnet-i se-
niyyeye uygun yapılmayan bir tartışmada kişiler 
birbirinin kalbini kırıp, karşısındakileri küfürle veya 
sapıklıkla itham ederek fitne çıkmasına neden olabi-
lirler. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
de muhtemel sakıncayı göz önünde bulundurmayı 
ve tartışmadan mümkün oldukça uzak durmayı:

“Tartışmayı (gurur ve güçlüğünü ispat etme 
maksadına dayanan) terk ediniz. Çünkü şüphe 
yok ki bunun fitnesinden kurtuluş olmaz.”224 bu-
yurarak tembih ve ikâz etmişlerdir. 

Ayrıca, başkalarının da yanlış fikirlere kapılma-
larına sebep olabilme tehlikesi de göz önünde bu-
lundurulmalıdır. Bu sakıncalar vücuda gelmese de 
bilgi eksikliği olan kişilerin kafası karışıp, zihinleri 
bulanabilir. Bu yüzden, tartışmayı ehline bırakma-
lı, radyo ve televizyonlardaki dini ve fikri tartışma 
programlarını izlememeli ve çok zaruri olmadıkça 
tartışma ortamlarında bulunup zihnimizi bulandır-
mamalıyız.

“Sana bu kitabı indiren O’dur. Bunun âyetlerin-
den bir kısmı muhkemdir ki, bu âyetler, kitabın 

224 Ali el-Müttakî, Münâvî



116

anası (aslı) demektir. Diğer bir kısmı da müteşa-
bih âyetlerdir. Kalplerinde kaypaklık olanlar, sırf 
fitne çıkarmak için, bir de kendi keyiflerine göre 
te’vil yapmak için onun müteşabih olanlarının 
peşine düşerler. Hâlbuki onun te’vilini Allâh’tan 
başka kimse bilmez. İlimde uzman olanlar, ‘Biz 
buna inandık, hepsi Rabb’imiz katındandır.’ der-
ler. Üstün akıllılardan başkası da derin düşünmez. 
(O âlimler şöyle dua eder:) Ey Rabbimiz! Bize ih-
san ettiğin hidayetten sonra kalplerimizi haktan 
saptırma, bize kendi katından rahmet ihsan eyle! 
Şüphesiz ki Sen bol ihsan sahibisin.”225

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Allâh’tandır (celle 
celâluhû).

225 Âl-i İmran, 3/7-8



117

BOŞ İŞLERİ TERK

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, iman ve akıl-
dan sonra Allâh’ın (celle celâluhû) sana verdiği en 
büyük nimet ömür sermayesidir. Bu sermayenin her 
anı pek kıymetli ve telafi edilmezdir. Bu yüzden, bu 
büyük nimeti Allâh’a (celle celâluhû) isyan yolunda 
ya da boş işler peşinde geçirmek mutlak bir hüsran-
dır (ziyandır). Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) 
Hazretleri: 

“Asra (akıp geçen zamana) yemin ederim ki, in-
san gerçekten (vaktini Allâh yolunda tüketmediği 
için) ziyan içindedir. Bundan ancak iman edip iyi 
ameller işleyenler, birbirlerine hakkı tavsiye eden-
ler ve sabrı tavsiye edenler müstesnadır (çünkü 
onlar ömürlerini en verimli bir şekilde yaşamış-
lardır).”226 buyurarak, ömür sermayesinin ne büyük 
bir nimet olduğuna dikkat çekmiştir. Yine başka bir 
ayeti celîlede de kâmil mü’minlerin vasıflarını be-
yan ederken:

226 Asr Suresi, 103/1-3



118

“Onlar ki, faydasız işlerden ve boş sözlerden 
yüz çevirirler.”227 buyurmuş ve kemâlat ehlince her 
bir saniyenin ne kadar mühim olduğuna işaret et-
miştir. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
de ümmetine bir ikaz olarak: 

“Beş şeyden önce beş şeyin kıymetini biliniz! 
İhtiyarlıktan önce gençliğin, hastalıktan önce sağ-
lığın, meşguliyetten önce boş vaktin, fakirlikten 
önce zenginliğin, ölmeden önce hayatın kıymetini 
biliniz!”228 buyurmuş. Fakat ümmetinin bu konuda 
göstereceği zafiyeti anladığı için başka bir hadîsinde 
de:

“İki nimet vardır ki insanların çoğu onlar hu-
susunda aldanmışlardır. (Bunlar) sıhhat ve boş 
vakittir.”229 buyurarak, tembihini farklı bir üslupla 
tekrarlamıştır. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ömür asla 
boş yere geçmez. Kişi tembelce bir davranış içerisin-
de bulunurken aslında ilim öğrenmek, akrabaları zi-
yaret etmek, düşkünlere yardımcı olmak, evlatlarını 

227 Mü’minun, 23/3
228 Hâkim, Ebu Nuaym
229 Buhârî



119

yetiştirmek, gayrimüslimleri İslâm’a, sapıkları ise 
ehl-i sünnete davet etmek, Allâh’ın (celle celâluhû) 
mescitlerini imar etmek ve anne-babaya hizmet et-
mek gibi birçok mesuliyetlerini farkında olmadan 
ihmâl eder. Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri 
Yüce Kelâm’ında:

“(Bir işi bitirip de) boş kaldın mı hemen (baş-
ka) işe koyul, yalnız Rabbine yönel.”230 buyurarak, 
aslında bir mü’minin hayatında tembellikle geçire-
cek tek bir anın bile olmadığına işaret etmiştir. Hele, 
dünyanın dört bir yanındaki Müslümanlar kâfirlerin 
ve zalimlerin çizmeleri altında inim inim inlerken, 
İslâmi ilimler unutulmaya yüz tutmuşken ve insan-
lar günahları adeta normal bir şeymişçesine kalpleri 
sızlamadan yaşıyorlarken nasıl olur da sadıkların 
yolunu takip ettiğini söyleyen bir kişi, hüzün ve so-
rumluluk duygusundan uzak bir an geçebilir. Nite-
kim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Birbirine karşı muhabbet ve merhamette, mü-
minler, bir vücut gibidir. Vücudun bir yeri rahat-
sız olunca, bütün vücut, rahatsız, uykusuz kalıp, 
onun tedavisi ile meşgul olduğu gibi, müslüman-

230 İnşirâh, 94/7-8



120

lar da birbirlerine yardıma koşmalıdır!”231 buyura-
rak bu bilincin ehemmiyetine dikkat çekmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Cenâb-ı 
Hakk (celle celâluhû) kulunu bütün bahşettiği nimet-
lerden ve özellikle de ömür sermayesinden hesaba 
çekecektir. 

“Sonra andolsun ki, o gün her nimetten sorgu-
lanacaksınız!”232 Ferman-ı İlahiye’si ve “Kıyamette, 
herkes ömrünü ve gençliğini nerede geçirdiğin-
den, malını nereden kazanıp nereye harcadığın-
dan ve ilmi ile amel edip etmediğinden sorguya 
çekilecektir.”233 ikâz-ı Nebeviyye’si bu konuda sana 
tembih olarak kâfidir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Vakit öyle bir ni-
mettir ki, o bir kez zâyi olduğu zaman onu tekrar 
elde etmek asla mümkün değildir. Nitekim nakle-
dilir ki:

İmam-ı Şaranî (kuddise sırruhû) demiştir ki: İmam 
Şâfiî (radiyallâhu anh) ilim ve hâlinin yüceliğine rağ-
men Hakk’a (celle celâluhû) âşık sufilerle otururdu. 
Kendisine, şunların sohbetinden ne istifade ettin, 

231 Buhârî
232 Tekasür, 102/8
233 Tirmizî



121

diye sorulunca şu cevabı verdi:
Onların en fazla şu sözlerinden istifade ettim: 

“Vakit bir kılıçtır. Sen onu kesmezsen, o seni keser. 
Yani, sen vakitten istifade etmezsen, o senin ömrün-
den bir parça kesip atar. Sen nefsini hayırlarla meş-
gul etmezsen, o seni kötülüklerle meşgul eder.” 

Ve yine, yüz yaşındaki bir ihtiyar Hazreti Muavi-
ye’nin (radiyallâhu anh) yanına gelir. Hazreti Muavi-
ye (radiyallâhu anh) ihtiyara dünyayı nasıl bulduğu-
nu sorar. İhtiyar şu cevabı verir:

– Bolluk yılları sıkıntılı yılları, günler günleri, 
geceler geceleri kovaladı. Doğanlar doğdu, ölenler 
öldü. Doğanlar olmasa insan soyu tükenir, ölenler 
olmasa dünya insanlara dar gelir.

Bu sözler üzerine Hazreti Muaviye (radiyallâhu 
anh) ihtiyara dedi ki:

– Ne dileğin varsa söyle! 
– Geçen ömrü geri getirebilir yahut yaklaşan eceli 

savabilir misin? 
– Buna benim gücüm yetmez! 
– O hâlde benim sana ihtiyacım yok!234 
Bu ibretli nakillerden de anlaşılacağı üzere ki-

234 İmam Gazalî, Mükâşefetü’l-Kulûb



122

şinin ömrü en kıymetli dünyalığıdır. Öyle ki, son 
demlerini yaşayan zengin bir ölüm hastasına, bütün 
malvarlığı karşılığında bir gün daha ömür verilece-
ği söylense hiç tereddüt etmeden bunu yapar. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ömür serma-
yesinin en kıymetli dönemi gençliktir. Gençler LÜ-
TUF Yolu’nda attıkları her adımda yetmiş fersah yol 
alırlar. Yaşlılar ise bu yolda adeta dizleri üzerinde 
emekleyerek seyrederler. Nitekim Hazreti Peygam-
ber (sallallâhu aleyhi ve sellem) bir hadîs-i şerifinde:

“Gençliğini Allâh Teâlâ’ya (celle celâluhû) iba-
detle geçiren kişinin, yaşlandıktan sonra ibadet 
etmeye başlayan kimse karşısındaki üstünlüğü, 
peygamberlerin diğer insanlara olan üstünlüğü gi-
bidir.”235 buyurarak bu hakikati teyid etmiştir. Yine, 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) hiçbir 
gölgenin bulunmadığı günde arşın altında gölge-
lenecek yedi grubu sayarken gençliğini Allâh (celle 
celâluhû) yolunda harcayanları da zikretmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, sen de bir 
gün ecdadın gibi bu dünyadan ayrılacak ve ebediye-
te yürüyeceksin. O mutlak hakikat tecelli etmeden 

235 Suyûtî



123

aklını başına topla ve bugünün kıymetini bil! Aksi 
takdirde:

“Onlardan birine ölüm gelince: ‘Rabbim! Beni 
geri çevir, belki, yapmadan bıraktığımı tamamlar, 
iyi iş işlerim’ der. Hayır; bu söylediği sadece kendi 
lafıdır. Tekrar diriltilecekleri güne kadar arkala-
rında geriye dönmekten onları alıkoyan bir engel 
vardır.”236 âyet-i celîlelerinde de beyan olunduğu 
üzere bu işin geri dönüşü yoktur. Nitekim Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Akşama ulaştığın zaman sabahı bekleme, sa-
baha ulaştığın zaman da akşamı bekleme. Sağlık-
lıyken hastalığın için, sağken ölümün için hazırlık 
yap.”237 buyurarak, ömür sermayesinin Rabbin rızâ-
sına uygun ve meşru işlerle, dolu dolu geçirilmesini 
ikâz ve tavsiye buyurmuştur.  

Allâh (celle celâluhû) cümlemize boş söz, iş ve 
davranışlardan yüz çevirmeyi nasip eyleyip, kâmil 
mü’minler arasına ilhak eylesin. 

Muvaffakiyet Allâh’tandır (celle celâluhû). 

236 Mü’minûn, 23/99-100
237 Buhârî; Tirmizî



124

DİLİN AFETLERİ
	
Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, dil, Hakk 

Teâlâ’nın (celle celâluhû) sana Kur’ân tilavet etmek, 
Yüce Zâtını zikretmek, Hakk’ı (celle celâluhû) ilan 
etmek, mazlumun hukukunu müdafaa etmek ve 
gündelik meşru işlerini çözüme kavuşturmak için 
bahşettiği büyük bir nimettir. Cenâb-ı Hakk (celle 
celâluhû) Yüce Kelâm’ında: 

	 “Biz ona iki göz, bir dil ve iki dudak verme-
dik mi?”238 buyurarak, dilin ne büyük bir nimet ol-
duğuna ve bu nimetin şükrünün ifa edilmesi gerek-
tiğine işaret etmiştir. Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de dili gereğine uygun kullanmanın 
lüzumu hakkında bazı hadîs-i şeriflerinde şöyle bu-
yurmuştur:

“Her sabah, bütün uzuvlar, yalvararak dile 
derler ki: Bizim hakkımızı gözetmekte, Allâh’tan 
(celle celâluhû) kork, kötü söz söyleme, bizi ateşte 
yakma! Bizim dine uyup uymamamız senin sebe-

238 Beled, 90/8-9



125

binledir. Sen doğru olursan biz de doğru oluruz. 
Sen eğri olursan biz de eğri oluruz.”239

“Allâh’a (celle celâluhû) ve ahirete inanan, ya 
hayır konuşsun veya sükût etsin!”240

“Dilini tutan kurtulur.”241

“Selâmet isteyen sükût etsin, dilini tutsun!”242

“Amellerin en makbulü, dilini tutmaktır.”243

“Mü’min önce düşünür, sonra konuşur. Müna-
fık, düşünmeden konuşur.”244

“Çok konuşan çok yanılır, çok yanılanın yalanı 
çoktur. Yalanı çok olan da cehenneme lâyıktır.”245

“Kurtuluş için dilini tut, evinde otur, günahla-
rın için ağla!”246

“İnsanları cehenneme sürükleyen dilleridir.”247

“Dilini tutmayan kimse, tam kâmil imana kavu-
şamaz.”248

239 Tirmizî
240 Buhârî
241 Tirmizî
242 İbn-i Ebiddünya
243 Taberanî
244 Haraitî
245 Taberanî
246 Tirmizî
247 Tirmizî
248 Taberanî



126

“Rahat isteyen sussun!”249

“İnsanın hatalarının, kusurlarının çoğu dilin-
dendir.”250

“Kalbi doğru olmayanın imanı, dili doğru olma-
yanın kalbi doğru olmaz.”251

“Kalbi diline, dili kalbine, işi sözüne uymayan 
kâmil mü’min olamaz.”252

“İnsan, önemsiz sandığı bir söz söyler. Bu söz 
Allâh Teâlâ’nın (celle celâluhû) rızâsına muvafık 
düştüğü için kıyamete kadar ondan razı olur. Bir 
başkası da hiç önem vermediği bir söz yüzünden 
kıyamete kadar Allâh Teâlâ’nın (celle celâluhû) ga-
zabına uğrar.”253

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, dilin birçok 
afeti vardır. Hangi sözlerin Rızâ-i İlahiyye’ye uy-
gun, hangilerinin de uygun olmadığının bilinme-
si mü’min üzerine en elzem vazifelerdendir. Dilin 
afetlerinin en tehlikelileri şunlardır: 

249 Ebuşşeyh
250 Taberanî
251 İbn-i Ebiddünya
252 İsfehani
253 Tirmizî



127

 Gıybet, bir kimseden, o kimsenin bulunmadığı 
yerde, hoşlanmadığı sözlerle bahsetmek demektir 
ve kesinlikle haramdır. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) 
Kur’ ân-ı Kerîm’de:

“Ey iman edenler zannın birçoğundan çekinin 
çünkü bazısı günahtır, birbirinizin gizlisini de 
araştırmayın. Bazınız bazınızı gıybet de etmesin, 
hiç arzu eder mi ki biriniz kardeşinin ölü hâlinde 
etini yesin, demek tiksindiniz; o hâlde Allâh’tan 
korkun çünkü Allâh tevbeyi çok kabul edendir, 
çok merhametlidir.”254 buyurarak gıybeti kesin bir 
şekilde yasaklamış ve:

 “Büyük azap insanları gerek yüzüne karşı kaş 
göz hareketleri ile aşağılayan ve gerekse arkaların-
dan gıybet eden ve aşağılayan herkes içindir.”255 
buyurarak da gıybet edenleri tenkit etmiştir. Hazre-
ti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

“Koğuculuk yapan kimse cennete giremez.”256

“Müslümanların ırzlarına, şeref ve haysiyetleri-
ne ait kötü sözlerden dilini tutan kimseye Allâh 

254 Hücurat, 49/12
255 Humeze, 104/1
256 Müslim



128

Teâlâ (celle celâluhû) rahmet buyursun.”257

“Kıyamet günü insanların mevki olarak en şer-
lisi, dilinden veya şerrinden korkulandır.”258 bu-
yurarak dilini gıybetle kirletenleri tembih ve tenkit 
etmiştir. 

Fakat bazı istisnai durumlar gıybet dâhilinde 
değildir. Birincisi, müslüman olmayanların arka-
sından konuşmaktır ki, bu kaçınılmazdır. Çünkü 
müslüman olmayanların bir kısmı İslâm düşmanı, 
bir kısmı da İslâm düşmanlarının fitne çıkarmak için 
kullandıkları hedef kitlesidir. Onların her ikisinin 
de iyi ve kötü yönlerinin müslümanlar tarafından 
bilinmesi tedbire daha uygundur. Ve zaten kâfirler 
günahı açıktan işleme konusunda gayet cesaretlidir-
ler. Bu da aşağıda anlatılacağı üzere onların hâlleri-
ni anlatmayı gıybet olmaktan çıkarır.

İkincisi, aşikâre günah işleyenlerin bu günahları-
nı anlatmaktır ki, zaten bu kişiler günahlarını ifşa 
ederek, bunların açığa vurulmasından rahatsız ol-
madıklarını ilan etmiş durumdadırlar. 

Üçüncüsü, toplum içerisinde bireylere veya top-

257 Deylemî, Münâvî
258 Süyûtî



129

luluklara zararı dokunabilecek kişilerin yaptıklarını 
ifşa etmektir ki, toplumun diğer kesimlerinin on-
lardan zarar görmemesi için gerekli görülmüştür. 
Mesela, ticarette aldatıcı olan bir kişinin durumunu 
onunla ticaret yapacak bir kişiye haber vermek ya da 
evlendiği bayanlara nafakasını temin etmeyip orta-
da bırakan bir adamın durumunu, onunla evlenecek 
olan bayana ya da velisine bildirmek caizdir. Şayet 
bu kişilerin durumu kendisinden sorulacak olursa, 
kişinin başkalarının da zarar görmemesi için bildik-
lerini dosdoğru anlatması önemli bir vazifedir.  

Dördüncüsü, kişinin uğradığı zulme karşılık, 
zalimin zulmünü hakkını aramak için anlatması 
ve böylece onu baskı altında tutarak hakkını alma-
ya çalışmasıdır. Mesela, ödeme gücü olduğu hâlde 
borcunu ödemeyen bir kişinin alacaklısının alacağı-
nı sürekli gündeme getirmesi ve borçlunun sözünde 
durmayan bir kişi olduğunu anlatması caizdir. Nite-
kim ayet-i celîlede:

“Allâh zulmedilen kimse hariç çirkin sözün ulu 
orta söylenmesini sevmez. Allâh her şeyi işiten ve 
bilendir.”259 buyrularak bu konu açıkça ifade edil-
miştir. 

259 Nisa, 4/148



130

Fakat şu iyi bilinmelidir ki, gıybet (dedikodu) 
konusunda sınırları muhafaza etmek son derece 
güç olduğu için, yukarıdaki hususlarda da ihtiyatla 
davranıp gıybete dalmamak için aşırıya gitmemek 
lâzımdır. Aksi takdirde gıybet kaçınılmazdır. Bir de 
meşru alanlarda dahi başkalarının arkasından ko-
nuşmamaya dikkat etmelidir ki, böylece dil gıybet 
etmeye meyyal olmasın. 

 İftira, bir kişiye işlemediği bir suçu yüklemek de-
mektir. Müfterilik (iftiracılık) gerek Hakk (celle celâ-
luhû) katında gerekse de kulları katında çok alçak 
bir durumdur. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) ayeti 
celîlelerde:

“Allâh’a yemin olsun ki, bu yaptığınız iftiralar-
dan mutlaka sorumlu olacaksınız.”260

“Yalanı ancak Allâh’ın âyetlerine inanmayan-
lar uydurur, iftira ederler. İşte onlar yalancıların 
ta kendileridir.”261 buyurarak, iftiranın fenalığını ve 
müfterilerin hazin akıbetini açıkça haber vermiştir. 

Özellikle namuslu kişilere zina iftirasında bulun-
mak İslâm Ceza Hukuku’nda başlı başına bir yer 

260 Nahl, 16/56
261 Nahl, 16/105



131

tutmuş ve bu kişilere seksen sopa ceza vurulacağı 
bizzat Kur’ ân-ı Kerîm’de:

“Namuslu kadınlara zina suçlamasında bulu-
nup sonra da dört şahit getiremeyen kimselere 
seksen değnek vurun ve ebediyen onların şahit-
liklerini kabul etmeyin. İşte onlar dinden sapan 
fâsıkların ta kendileridir.”262 buyrularak beyan 
edilmiştir. 

İftiranın her türlüsü çirkin ve azaba düşürücü bi-
rer iştir. Hakiki bir mü’minin iftira ile anılması asla 
mümkün değildir. Bu vasıf ancak fâsıklara, mücrim-
lere ait bir sıfattır. Bir mü’mine hak etmediği hâlde 
kâfir denilmesi ise çok büyük bir mesuliyettir. Nite-
kim bir hadîs-i şerifte: 

“Her kim bir mü’mine kâfir diye iftira atarsa o 
mü’mini öldürmüş gibidir.”263 buyrularak, bu hu-
sus açıkça beyan edilerek müslümanların bu konu-
ya tevessül etmemeleri emredilmiştir. 

 Yalan, bir işi olduğundan farklı göstermeye de-
nir. Bu konuda Peygamber Efendimiz (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur: “Bir kişi yalan 

262 Nûr, 24/4
263 Tirmizî



132

söyler ve buna devam eder tâ ki yalancılardan ya-
zılır ve bir kişi de doğru söze devam eder, nihayet 
sıddîklar arasına girer.”264 

Bir müslümanın, özellikle Sıddîkıyye yolunda 
bulunan bir kişinin yalan söylemeyi bırakın, yalan 
olma ihtimâli olan sözlerle bile dilini meşgul etmesi, 
tetkik etmeden her duyduğunu aktarması asla uy-
gun değildir. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem): “Bir kişiye her duyduğunu başkalarına ak-
tarması günah olarak yeter.”265 buyurmuştur.  

Ömrünü sıddîk ve sadık olma yolunda harcayan 
bir kişinin yalanla iştigal etmesi ne kadar akl-ı selime 
uygundur? Nitekim Hazreti Ebu Bekir Sıddîk (radi-
yallâhu anh) dilinin altına, konuştuğu zaman dikkatli 
olmasını sağlaması için bir çakıl taşı koymuş ve yo-
lundan gelenlere de her aklına geleni konuşmama 
konusunda önemli bir örneklik teşkil etmiştir. Hakk 
Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri Kur’ân-ı Kerîm’de, 
bu hususta ayeti celîlelerde şöyle buyurmuştur: 

“Kalplerinde bir hastalık vardır da Allâh has-
talıklarını arttırmıştır ve yalancılık ettikleri için 

264 Buhârî
265 Müslim, Ebu Davud



133

bunlara pek acı bir azap vardır.”266

“Kahrolsun o koyu yalancılar.”267

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de 
bazı hadîs-i şeriflerinde yalanın fenalığını şöylece 
ifade etmiştir:

“Münafığın alâmeti üçtür: Söylediği zaman ya-
lan söyler, va’dedince sözünde durmaz, kendisine 
emanet edilince de hıyanette bulunur.”268

“Her haslet/huy müminde bulunabilir ancak hı-
yanet ve yalan asla bulunmaz.”269

“Bir kul yalan söylediğinde o yalanın yaydığı 
pis kokudan dolayı melek kendisinden bir mil 
uzaklaşır.”270

 Sövmek, genellikle “kötü söz söyleme” anlamıy-
la ele alınmakla birlikte, bazı fakihler bunun iftira, 
aşağılama ve kusur isnat etmeyi kapsayan bir kav-
ram olarak düşünülmesi gerektiğini söylemişlerdir. 
Bir müslümanın ağzını kötü sözlerle kirletmesi son 

266 Bakara, 2/10
267 Zariyat, 51/10
268 Buhârî, Müslim
269 Ahmed, Beyhakî, İbn-i Ebü’d-Dünyâ
270 Tirmizî, İbn-i Ebü’d-Dünyâ, Ali el-Müttakî



134

derece yanlış ve çirkin bir durumdur. Cenâb-ı Hakk 
(celle celâluhû) Kur’ân-ı Kerîm’de:

“Mü’min erkeklere ve mü’min kadınlara, işle-
medikleri bir şeyden dolayı eziyet edenler, şüp-
hesiz bir iftirâ ve apaçık bir günah yüklenmişler-
dir.”271

“Ey iman edenler, Allâh’ tan korkun ve sözü 
doğru söyleyin.”272 buyurarak sövmeyi yasaklar-
ken, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
de bazı hadîs-i şeriflerinde ümmetini sövme fiilin-
den şu şekilde sakındırmıştır: 

“Müslümana sövmek fâsıklık, onunla savaş-
mak küfürdür.”273

“Hiç kimse, bir başkasına fâsık veya kâfir deme-
sin. Şayet itham altında bırakılan kişide bu sıfat-
lar yoksa o söz onu söyleyene döner.”274

“Sövüşen iki kişinin söylediklerinin vebali, 
mazlum olan tecavüzde bulunmadıkça başlayana 
aittir.”275

271 Ahzâb, 33/58
272 Ahzâb, 33/70
273 Buhârî, Müslim
274 Buhârî
275 Müslim, Ebû Dâvûd, Tirmizî



135

“Bu rüzgâr Allâh’ın (celle celâluhû) rahmetin-
dendir. Rahmeti de azabı da getirir. Onu görünce 
sakın ona sövmeyin. Allâh’tan (celle celâluhû) rüz-
gârın hayır getirmesini dileyin şer getirmesinden 
Allâh’a (celle celâluhû) sığının.”276

“Ölülere sövmeyin. Çünkü onlar (sağken hayır-
dan ve şerden) gönderdiklerine kavuştular.”277

“Biri sana dil uzatır ve sende olmayan bir ku-
surla seni ayıplarsa, sen onu sahip olduğu kusurla 
dahi ayıplama. Onu, günahı kendine, sevabı sana 
olduğu hâlde terk et. Kimseye asla sövme.”278

“Allâh’ın (celle celâluhû) mü’min kulu kızdığın-
da zulmetmez. Sevdiği kişi için günaha girmez. 
Kendisine emanet edilen şeyi zâyi etmez. Haset 
etmez. Başkasının şerefini lekelemez. Etrafına 
sövüp saymaz. Şahidi bulunmasa da, üzerindeki 
hakkı itiraf eder. Başkasına kötü lâkap takmaz.”279

“Dikkat ediniz! Mü’mini öldürmek kâfirlerin 
vasfıdır. Mü’mine sövmek, fâsıkların vasfıdır. Bir 

276 Ebû Dâvûd
277 Buhârî, Ebû Dâvûd, Nesai
278 Câmiü’s-Sağîr
279 Câmiü’s-Sağîr



136

mü’minin, kardeşini üç günden fazla konuşmaya-
rak terk etmesi helâl değildir.”280

“Müslüman’ı öldürmek kâfire yakışır. Müslü-
man’a sövmek günahtır.”281

“Bir kişinin müslümanın şerefine dil uzatması 
büyük günahlardandır. Bir sövmeye iki sövme ile 
karşılık vermek büyük günahlardandır.”282

“Birbiriyle sövüşen iki kimsenin söyledikleri 
şeylerin günahı, kendisine sövülen haddi aşma-
dığı sürece ilk sövmeye başlayan kimse üzerine-
dir.”283

“Horoza sövmeyin! Zira o, namaz için uyandırı-
yor.”284

“Allâh (celle celâluhû) katında insanların en şer-
lisi, sözleri kötü ve ağzı bozuk olduğu için insan-
ların uzak durmak istediği kimsedir.”285

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, dilini hayır-
la meşgul etmez isen, pusuda bekleyen şer canava-

280 Câmiü’s-Sağîr
281 Câmiü’s-Sağîr
282 Câmiü’s-Sağîr
283 Müslim
284 Ebu Dâvud
285 Buhârî, Müslim



137

rının onu avlaması mutlaktır. Bu yüzden kendini 
zikir, Kur’ân tilaveti ve ilim tahsiliyle meşgul et ki, 
Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) rahmeti seni kuşatsın 
ve bütün zorluklara ve düşmanlara karşı “O” sana 
yardımcı olsun. 

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Allâh’tandır (celle 
celâluhû).



138

KÂMİL MÜ’MİN  
	
Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, mü’min 

Hazreti Muhammed Mustafa’nın (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Hakk (celle celâluhû) katından getirdiği bütün 
hakikatlere şüphesizce inanan kişidir. Mü’min sahip 
olduğu imanı İslâm’ın emir ve yasaklarına riayet et-
mek sûretiyle kemale erdirmek için çalışmalıdır. İs-
lâm’ı samimiyetle yaşamayan mü’minler ise nefsin 
ve şeytanın hilelerine kanmak suretiyle küfre düşme 
tehlikesi altındadırlar. Bu yüzden iman sahibi olan 
kişi, imanının ne büyük nimet olduğunun farkında 
olup, müslümana lâyık olan vasıflarla kendisini do-
natmalı ve imanını her türlü tehlikeden korumak 
için çaba gösterip bu konuda Yüce Mevlâ’ya (celle 
celâluhû) sığınmalıdır. Mü’minin Allâh’ın (celle celâ-
luhû) rızâsına kavuşması için ona lâzım olan kâmil 
vasıfları en iyi ve en doğru öğrenebileceği iki mem-
baa: Allâh’ın (celle celâluhû) kitabı ve Peygamber’in 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) sünnetidir. Nitekim Hakk 
Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri Yüce Kelâm’ında:



139

“Mü’minler muhakkak felah bulmuş, umduk-
larına ermişlerdir. O kâmil mü’minler, namazla-
rında huşu (kalbi ve bedeniyle tam teslimiyet hâ-
linde) içindedirler. O kâmil mü’minler, boş söz ve 
işlerden yüz çevirirler. O kâmil mü’minler, zekât 
vazifesini ifâ ederler. O kâmil mü’minler, edep 
yerlerini/iffetlerini korurlar. Sadece eşleri veya el-
lerinin sahip oldukları (kendi cariyeleri) ile mü-
nasebet kurarlar. Çünkü onlar bundan dolayı kı-
nanmazlar. Kim bu helal olandan ötesini isterse, 
işte onlar haddi aşanlardır. O kâmil mü’minler ki 
emanetlerine ve ahitlerine riayet ederler. O kâmil 
mü’minler ki namazlarını vaktinde ve gereğince 
kılmaya devam ederler. İşte o kâmil mü’minler, 
vâris olanların ta kendileridir. O kâmil mü’minler 
(cennetlerin en yücesi) Firdevs’e vâris olacaklardır 
ki bu mirasçılar orada ebedi kalacaklardır.”286

“O (takvâ sahibi) kimseler ki, gayba (Allâh’a, 
meleklere, ahirete, vahye, Allâh’ın takdirine) ina-
nırlar, namazı dosdoğru/gereğine uygun kılarlar 
ve kendilerine rızık olarak verdiğimiz şeylerden 
de (gereken yerlere Allâh için) veriler. Yine onlar, 

286 Mü’minun, 23/1-11



140

(Hak katından) sana indirilene (Kur’ân-ı Kerîm) 
ve senden evvel indirilenlerin asıllarına iman edip 
ahirete de kesinlikle inanırlar. İşte onlar, hem 
Rableri tarafından (gösterilen) dosdoğru yol üzere 
olan hem de kurtuluşa/murada erenlerin tâ kendi-
leridir.”287 

“Rabbinizin bağışına ve takvâ sahipleri için ha-
zırlanmış olup genişliği gökler ve yer kadar olan 
cennete koşun! O takvâ sahipleri ki, bollukta da 
darlıkta da Allâh için harcarlar; öfkelerini yutar-
lar ve insanları affederler. Allâh da güzel davra-
nışta bulunanları sever. Yine onlar ki, bir kötülük 
yaptıklarında ya da kendilerine zulmettiklerinde 
Allâh’ı hatırlayıp günahlarından dolayı hemen 
tevbe-istiğfar ederler. Zaten günahları Allâh’tan 
başka kim bağışlayabilir ki! Bir de onlar, işledik-
leri kötülüklerde bile bile ısrar etmezler.”288

“(O seçkin kullarım ki) Bunlar, tevbe edenler, 
ibâdet edenler, hamd edenler, oruç tutanlar, rükû’ 
ve secde edenler, iyiliği emredip kötülükten alıko-
yanlar ve Allâh’ın koyduğu sınırları hakkıyla ko-
ruyanlardır. Mü’minleri müjdele.”289

287 Bakara, 2/3-5
288 Âli İmran, 3/133-135
289 Tevbe, 9/112



141

“Muhakkak ki, müslüman erkekler ve müslü-
man kadınlar, kâmil iman sahibi erkekler ve kâmil 
iman sahibi kadınlar, itaatkâr erkekler ve itaatkâr 
kadınlar, doğru erkekler ve doğru kadınlar, sabre-
den erkekler ve sabreden kadınlar, alçak gönüllü 
erkekler ve alçak gönüllü kadınlar, sadaka veren 
erkekler ve sadaka veren kadınlar, oruç tutan er-
kekler ve oruç tutan kadınlar, ırzlarını koruyan 
erkekler ve ırzlarını koruyan kadınlar, Allâh’ı çok 
anan erkekler ve Allâh’ı çok anan kadınlar yok mu; 
işte bunlara Allâh büyük bir mağfiret ve mükâfat 
hazırlamıştır.”290

“İman edenler, hicret edenler, Allâh yolunda 
cihad edenler; şüphesiz bunlar Allâh’ın rahmetini 
umarlar. Allâh, çok bağışlayandır, çok merhamet 
edendir.”291

“(O takvâ sahipleri:) ‘Ey Rabbimiz! Biz gerçek-
ten iman ettik, artık bizim günahlarımızı bağışla 
ve bizi ateşin azabından koru.’ deyip sabredenler, 
(imanlarında, söz, niyet ve işlerinde) doğruluk 
gösterenler, (Allâh’a) itaat ederek boyun eğen-
ler, infak edenler (O’nun rızâsı için mallarını sarf 

290 Ahzab, 33/35
291 Bakara, 2/218



142

edenler) ve seher vakitlerinde (dua edip) mağfiret 
dileyenlerdir.”292 buyurarak, kâmil mü’minleri tav-
sif ederken, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) de:

“Siz, iman etmedikçe cennete giremezsiniz; bir-
birinizi sevmedikçe de iman etmiş olamazsınız. 
Yaptığınız zaman birbirinizi seveceğiniz bir şey 
söyleyeyim mi? Aranızda selâmı yayınız.”293

“Seni, ibadetin sevindirir, günahın üzerse sen 
kâmil bir mü’minsin.”294

“Zinakâr kişi zina ettiği zaman (kâmil bir) mü-
min olduğu hâlde zina edemez. İçki içen de içtiği 
zamanda (kâmil bir) mümin olarak içemez. Hırsız 
da çaldığı zaman (kâmil bir) mümin olduğu hâlde 
çalamaz.”295

“Sizden birinizin arzusu, benim getirdiğime 
-Kur’ân’a uygun- olmadıkça, kâmil mü’min ola-
maz.”296

“Sizden biriniz, Beni -Allâh Rasûlü’nü- (sallal-

292 Âl-i İmran, 3/16-17
293 Müslim, Tirmizî, İbn-i Mâce
294 Ahmed, Hâkim, İbn-i Hibban, Beyhakî, Taberânî, Süyûtî
295 Müslim
296 Nevevî, Makdisî



143

lâhu aleyhi ve sellem) kendi evlâdından, anne ve 
babasından ve bütün insanlardan daha çok sevme-
dikçe kâmil mü’min olamaz.”297

“Mü’minlerin iman yönünden en kâmil olanı, 
ahlâkı en güzel olanıdır.”298

“Sizden biriniz, kendisi için arzu ettiği bir şeyi 
din kardeşi için arzu etmedikçe kâmil mü’min ola-
maz.”299

“Mü’min, mü’min kardeşi için birbirine destek 
veren bir binanın tuğlaları gibidir.”300

“Müminler birbirlerini sevme, birbirlerine mer-
hamet etme ve birbirlerine şefkat gösterme konu-
sunda bir vücut gibidir. Vücudun bir organı rahat-
sız olsa, diğer organlar uykusuzluk ve hararette 
ona ortak olurlar.”301

“Kâmil mü’min başkalarına ülfet eden (sıcak 
davranan), kendisine ülfet edilen kişidir. Başkala-
rına ülfet etmeyen ve kendisine ülfet edilmeyen 
kişide hayır yoktur.”302

297 Buhârî, Müslim
298 Tirmizî, İbn-i Mâce
299 Buhârî, Müslim
300 Buhârî, Müslim
301 Buhârî, Müslim
302 Ahmed, Heysemî



144

“Müslüman, elinden ve dilinden müslümanla-
rın emin olduğu kimsedir.”303

“Kâmil mü’min akıllı, basiretli, uyanıktır. Her 
işte Allâh’ın (celle celâluhû) rızâsını gözetir. Acele 
etmez, ilim sahibidir, haramlardan kaçar.”304

“Kâmil mü’min, koku satan kimse gibidir. Ya-
nında otursan için açılır. Onunla gezsen veya or-
tak iş yapsan faydasını görürsün. Onun her işi fay-
dalıdır.”305

“Müminler, birbirine karşı sevgi ve merhamette 
bir vücut gibidir. Vücudun bir yeri rahatsız olunca 
bütün vücut huzursuz olup onun tedavisi ile meş-
gul olduğu gibi, müslümanlar da böyle birbirine 
yardıma koşmalıdır.”306 

“Kâmil mü’minin yanına giren, güzel bir bahçe-
ye girmiş gibi ferahlık duyar.”307 

“Kâmil mü’min lanet etmez, kötülemez, müs-
tehcen konuşmaz ve hayâsızlık yapmaz.”308

303 Buhârî
304 Deylemî
305 Taberanî
306 Buhârî
307 Deylemî
308 Hâkim



145

“Kâmil mü’min arıya benzer; konduğu dalı kır-
maz, oraya zarar vermez. Toplayıp bıraktığı eseri 
de güzeldir.”309

“Kâmil mü’min, yumuşaktır, hafiftir. Munis bir 
deve gibi boyun eğer, “Ih” denince, yer sert olsa 
da çöker.”310

“Kâmil mü’min sert değildir. Yumuşaklığından 
dolayı ahmak zannedilir.”311

“Kâmil mü’min geçim ehlidir. Arkadaşına ra-
hatlık verir. Münafık ise geçimsizdir, arkadaşına 
sıkıntı verir.”312

“Halkın elindekine göz dikmemek kâmil 
mü’min olmanın alâmetlerindendir.”313

“Komşusu kötülüğünden emin olmayan, kâmil 
mü’min olamaz.”314

“Çevrendekilerle güzel komşuluk et ve ken-
din için sevdiğini başkaları için de sev ki kâmil 
mü’min olasın.”315

309 Beyhakî
310 Beyhakî
311 Deylemî
312 Dare Kutni
313 Dare Kutni
314 Buhârî
315 Harâiti



146

“Mümin, müminin aynası ve kardeşidir. Din 
kardeşinin namus, şeref ve bütün işlerini korur, 
mümkün olan işlerini ise görür. Olmadığı zaman-
larda  (onu aratmadan) işlerini yapar.”316

“Kâmil mü’min, gerek eli, gerekse dili ile mü-
minlerin can ve mallarına zarar dokundurmayan 
kimsedir. Muhacir ise, (yurdunu terk eden değil) 
Allâh’ın (celle celâluhû) haram kıldığı şeyleri terk 
eden kimsedir.”317

“Kâmil mü’min, tek bir bağırsağını, kâfir ise 
yedi bağırsağını doyurur.”318

“Hakiki bir mümin, dinine aykırı olan kötülük-
lere karşı hiddet gösterir. Allâh (celle celâluhû) ise, 
daha fazla hiddet gösterir.”319

“Kâmil mümin, yaptığı kötülüğün günahını ha-
yır işleyerek giderir.”320

“İnsanlar (ve cemiyetler) arasına karışarak ezi-
yetlere tahammül eden mü’minler, insanların ara-

316 Süyûtî
317 Süyûtî
318 Süyûtî
319 Süyûtî
320 Süyûtî



147

sına karışmayan ve eziyetlerine sebat göstermeyen 
mü’minlerden daha üstündür.”321

“Kâmil mü’min, her yönüyle faydalıdır. Onunla 
yürür, tanışır ve ortaklık yaparsan sana menfaati 
dokunur. Çünkü mü’minin yaptığı her iş yararlı-
dır.”322

“Kâmil mü’min hurma ağacına benzer. Hurma 
ağacından ne koparırsan sana faydası dokunur.”323

“Kâmil mü’min, içi mamur, dışı harabe olan bir 
eve benzer.  İçine girdiğinde her yanı güzel bulur-
sun. Kâfir bir kimse ise, dışı beyaz ve güzel olan 
bir kabre benzer. Dışını görende hayranlık uyan-
dırır. Fakat içi aslında pis kokularla doludur.”324

“Mü’min, rüzgârla sallanan buğday başağı gibi 
düşüp kalkar. Doğru durmak isteyince yıkılır. Fa-
cir ise çam ağacı gibi, kesilene kadar, hep başı dik 
durur.”325 buyurarak, bu vasıfları detaylıca ümmeti-
ne beyan etmiştir.

321 Süyûtî
322 Süyûtî
323 Süyûtî
324 Süyûtî
325 Buhârî



148

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, yukarıdaki 
âyet ve hadîslerde zikredilen vasıfları elde etmek 
ancak Allâh’ın (celle celâluhû) geniş olan rahmetine 
ve lûtfuna mazhar olmakla mümkün olabilir. Bu 
yüzden mü’mine düşen Allâh’ın (celle celâluhû) lût-
funu ve keremini celb edecek ameller yapmak ve bu 
amelleri işleyenlerin meclislerinde bulunarak onlar 
üzerine inen fuyuzât-ı ilahiyyeden istifade etmeye 
gayret göstermektir. Bilinmelidir ki, İslâm’ı gereğin-
ce yaşamak ancak Allâh’ın (celle celâluhû) ipi olan 
Kur’ân’a hep birlikte sımsıkı sarılmakla mümkün-
dür. 

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mevlâ’dan-
dır (celle celâluhû).



149

NEFS TERBİYESİ

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, nefs, kendi-
sinde iradi hareket, duygu ve hayat kuvveti bulunan 
lâtif bir cevherdir. Nefsin çeşitli mertebeleri vardır. 
Nefisle mücahede her mü’min üzerine bir farzdır. 
Nitekim Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) Yüce 
Kelâm’ında:

“O, nefsini günahlardan tertemiz yapan, mu-
hakkak kurtulup umduğuna ermiştir. Onu (günah-
larla) örtüp gömen de elbette ziyana uğramıştır.”326

“Kendi kendinizi temize çıkarmayın. Kimin 
(günahtan) korunduğunu da en iyi o bilir.”327

“Gördün mü o hevâsını mabut ittihaz edeni? 
Artık sen mi onun üzerine bir vekil olacaksın?”328 
buyurarak bu vecibeyi açıkça kullarına yüklemiş, 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de: 

326 Şems, 91/9-10
327 Necm, 53/32
328 Furkân, 25/43



150

“Hevaya uymaktan sakınınız. Çünkü heva, sa-
ğır ve kör eder.”329

“Asıl mücahid, nefsiyle cihad edendir.”330

“Büyük cihad kulun hevasına karşı mücahede 
etmesidir.”331

“Gerçek düşmanın, seni öldürdüğü zaman cen-
nete girmene ve sen onu öldürdüğünde senin nur 
kazanmana sebep olan değildir. Senin en büyük 
ve en zorlu düşmanın içindeki olan nefsindir.”332

“(Gerçek) mücahid, Allâh (celle celâluhû) rızâsı 
için kendi nefsiyle mücâhedede de bulunan kim-
sedir.”333 buyurarak hadîs-i şerifleriyle bu konuyu 
teyid etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, nefsin yedi 
mertebesi vardır. Sâlik LÜTUF Yolu’nda ilerledikçe 
Allâh’ın (celle celâluhû) lûtfuyla bu meratibi birer bi-
rer aşar ve nihayet kemâl mertebesine erişir. Nefsin 
meratibi şöylecedir:

329 Süyûtî
330 Tirmizî, Bezzâr
331 Hatîb, Beyhakî
332 Taberânî
333 Tirmizî, Ahmed, İbn-i Hibbân, Süyûtî



151

Nefs-i emmare: Kötülüğü ve şerri şiddetle em-
reden nefis demektir. Kur’ân’da Hazreti Yûsuf’un 
(aleyhisselâm) dilinden şöyle buyrulmaktadır: “Ben 
nefsimi temize çıkaramam. Kuşkusuz nefis kötü-
lüğü durmadan emreder.”334 Nefs-i emmare, kötü 
fiil ve davranışların kaynağıdır. Gerçekte insan nefsi 
tek bir şeydir. Ancak o bulunduğu duruma göre çe-
şitli sıfatlarla nitelenebilmektedir. Şehvete tâbi olup, 
üzerine gazab hâkim olduğu zaman sahibine kötü-
lük yapmayı emreder. Kötülüğü şiddetle arzulama, 
nefsin tabiatındandır. Ancak Allâh’ın (celle celâluhû) 
emir ve yasaklarına riayet ederek, ilâhî rahmetin 
gölgesi altına sığınanlar, nefsin arzuladığı haram 
şeyleri işlemekten kaçınırlar. İyiliğe yönelen kimse-
lerin üzerinde nefsin yaptırım gücü azalır.

Nefs-i levvame: “Kınayıcı nefis” anlamına gelir. 
Nefs-i levvame kalbin nuru ile bir parça nurlanmış-
tır. O nur ölçüsünde uyanıklık kazanmış nefis de-
mektir. Bir âyette şöyle buyrulmaktadır: “Hayır, da-
ima kendini kınayan nefse and içerim.”335 Bu nefis, 
kıyamet günü dünyada iken yaptığı kötülüklerden 

334 Yusuf, 12/53
335 Kıyame, 75/2



152

ve elindeki imkân ve fırsatları en iyi şekilde değer-
lendirmediğinden dolayı pişmanlık duyar. Levvame 
sıfatını alan nefis, yaptığı kötü işlerin farkındadır, 
gafletten bir nebze sıyrılmıştır. Yeterince olgunlaş-
madığı için kötülükleri işlemeye devam eder. Ancak 
bununla birlikte nefsini hesaba çeker ve yaptığı kö-
tülüklerden tevbe eder. 

 Nefs-i mülheme: İlham edilmiş nefis demektir. 
Bundan maksat, insana iyiliği ve kötülüğü, hayır ve 
şerri birbirinden ayırt edebilecek yeteneğin verilmiş 
olması demektir. Kur’ân’da “Kişiye ve onu şekil-
lendirene, sonra da ona iyilik ve kötülüğü ilham 
edene and olsun.”336 buyrulmaktadır.

Nefs-i mutmainne: Doyuma, huzura, rahata ka-
vuşmuş nefis anlamına gelir. İman eden, İslâm’ın 
emir ve yasaklarına uyan, bu konularda hiçbir şüp-
he ve tereddütü olmayan, neticede Allâh (celle celâ-
luhû) ile mânevî bir bağ kuran ve bunun lezzetine 
ulaşan nefis demektir. Fecr Sûresi’nin son âyetlerin-
de bildirilen ve “Cennetime gir!”337 hitabına mazhar 
olan bu nefistir. Bu niteliğe kavuşan nefis, cömertlik, 

336 Şems, 91/7
337 Fecr, 89/30



153

doğruluk, alçakgönüllülük, güler yüzlülük, tatlı dil-
lilik gibi güzel huy ve sıfatları kazanmıştır. Daima 
tevekkül, tevfiz, teslim, sabır ve rızâ hâlleri içinde-
dir. 

 Nefs-i Râdıyye: Razı olan, hoşnut kalan nefis an-
lamına gelen nefs-i râdıyye tasavvufta her yönüyle 
Hakk’a (celle celâluhû) yönelen, Allâh’tan (celle celâ-
luhû) gafil olmama şuuruna eren ve ondan razı olan 
nefis demektir. Bu mertebedeki nefis, kendi irade-
sinden vazgeçip hakkın iradesine tâbi olur. Hiçbir 
şeyden şikâyetçi olmaz. Nefs-i râdıyye, Allâh (celle 
celâluhû) için ibadet, zikir ve taat ile meşgul olarak 
dünyaya gönül vermeyen, hayvani nefsin arzu ve is-
teklerini bırakan kâmil kimsenin ruhudur. Bu maka-
ma erişmiş olan kimse, şüpheli şeylerden uzak du-
rur (vera), keşif ve kerametlere nâil olur. Allâh Teâlâ 
(celle celâluhû) bu mertebeye erişenlere: “Ey huzura 
eren nefis! Razı olmuş ve (Allâh -celle celâluhû- ta-
rafından) razı ve hoşnut olunmuş olarak Rabbine 
dön!”338 diye hitap edecektir. 

338 Fecr, 89/27-28



154

 Nefs-i mardiyye: Hoşnut olunan nefis anlamı-
na gelen nefs-i mardiyye, bütün benliği ile Hakk’a 
(celle celâluhû) teslim olan, Allâh’ın (celle celâluhû) 
kendisinden razı olduğu nefis demektir. Bu niteli-
ğe kavuşan nefis, insanları sırf Allâh (celle celâluhû) 
rızâsı için sever, onların kusurlarını affeder, şefkat 
ve merhamet sahibidir, nefis muhasebesini en iyi 
şekilde yapar, cömert, hassas ve ince düşünceli bir 
yapıya sahiptir. Böyle nefisler için Allâh (celle celâ-
luhû) kıyamet günü şöyle buyuracaktır: “Ey huzura 
eren nefis, sen Allâh’tan ve O da senden razı ola-
rak Rabbine dön! (İyi) kullarımın arasına ve cen-
netime gir!”339

Nefs-i safiyye (nefs-i kâmile): Bütün olgunluk 
özelliklerini elde etmiş ve irşad makamına ulaşmış 
nefis demektir. Bu mertebeye erişen kişinin en belir-
gin özelliği Ümmet-i Muhammed’in derdiyle gerçek 
anlamda dertlenmesi ve onların iman, amel ve ah-
lâkta kemâl derecelere ulaşması için bütün gayretiy-
le çabalamasıdır.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, seni günah, 
gaflet ve isyan derekelerinden, rızâ, teslimiyet, sami-

339 Fecr, 89/27-30



155

miyet derecelerine, ancak Hakk Teâlâ’nın (celle celâ-
luhû) LÜTUF ve ihsanı ulaştırabilir. Nitekim Hakk 
Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) Yüce Kelâm’ında:

“Biz dilediğimizi derecelerle yükseltiriz.”340        
“Bazınızı, bazınızın derecelerle fevkine çıkar-

dık.”341 buyurarak, bu hakikati açıkça beyan etmiş-
tir. Allâh (celle celâluhû) katındaki kulluk derece-
lerinde yükselmek isteyenler, yine O’ndan imdad 
istemeli ve O’nun yüce dergâhına sığınmalıdırlar. 
Ve bu derecelere nâil olduklarında da tekrar asi ve 
günahkâr konumuna düşüp hak yoldan ayrılmak-
tan yine O’nun Yüce Zât’ına sığınmalıdırlar. Hakk 
Teâlâ Hazretleri  (celle celâluhû) Yüce Kelâm’ında:

“(Onlar şöyle yakarırlar:) Rabbimiz! Bizi doğru 
yola ilettikten sonra kalplerimizi eğriltme. Bize 
tarafından rahmet bağışla. Lûtfu en bol olan sen-
sin.”342 buyurarak, bu konunun lüzumuna açıkça 
işaret etmiştir. 

Çalışmak bizden, başarı Yüce Mevlâ’dandır (celle 
celâluhû). 

340  Yusuf, 12/76
341 En’âm 6/165
342 Âl-i İmrân, 3/8



156

TEVBENİN LÜZUMU

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Tevbe bir günahtan 
sırf Allâh (celle celâluhû) rızâsı için pişmanlıkta bu-
lunmak ve onu tekrar yapmaya gücü yettiği hâlde 
bir daha yapmamaya azmetmektir. Bir kişi günah 
işlemekten sağlığı ve maddi gücü elvermediği veya 
gücü yetmediği için vazgeçerse, bu Allâh (celle celâ-
luhû) katında muteber bir tevbe sayılmaz. Fakat gü-
nah işlemeye güç yetiremez bir durumda bulundu-
ğu hâlde, geçmiş günahlarından ciddi bir pişmanlık 
duyar, gücü yettiği takdirde de yapmamaya niyet 
ederse inşaAllâh tevbesi makbul olur. 

Şayet günah işlenirken bir kulun hakkına giril-
mişse, mümkün olduğu kadarıyla bu hak ödenme-
li ve hak sahibinden helallik alınmalıdır. Aksi tak-
dirde yapılan tevbe kabule şayan değildir. Çünkü 
tevbenin kabul olmasının bir kısım şartları vardır. 
Bunlar; günaha pişmanlık duymak, günahı derhâl 
terk etmek ve bir daha eski hâle dönmemeye az-
metmektir. Tevbenin rükünleri ise, farzların yerine 



157

getirilmesi, borçların ödenmesi ve helal lokma yen-
mesidir. İnsanı yeniden hayata bağlayan, ona ümit 
ve yaşama isteği veren, onu Allâh’a (celle celâluhû) 
yöneltip inanç ve imanını kuvvetlendiren, doğru ve 
dürüst davranmasını sağlayan, herkesin hakkını gö-
zeten ve kendi hakkına razı olan bir kişi hâline gel-
mesine vesile olan tevbenin insan hayatındaki rolü 
büyüktür.

Küfürden imana dönmek kâfirlerin, kötülükler-
den iyiliklere dönmek fâsıkların, kötü huylardan iyi 
huylara dönmek ebrarın, mâsivâdan Hakk’a (celle 
celâluhû) dönmek nebi ve velilerin tevbesidir.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, sadece pey-
gamberler küçük ve büyük günahtan masumdur-
lar. Bu mübarek insanlar hariç her âdemoğlundan 
günah sadır olabilir. Sen de beşeriyet gereği kebair, 
seğair, isyan, nisyan, gaflet ve hataya düşmüş olabi-
lirsin. Ama bil ki, günahkârların en iyileri, tevbekâr 
olanlardır. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem): “Her âdemoğlu hata eder. Hata 
edenlerin en hayırlısı tevbe edenlerdir.”343 buyur-
muştur. Ve yine:

343 Tirmizî, İbn-i Mâce



158

“Günahına tevbe eden kimse, hiç günah işleme-
miş gibidir.”344 buyurarak, tevbenin bütün günah 
kirlerini söküp attığını beyan eylemiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, sen ne kadar 
büyük günah işlemiş olursan ol, Hakk Teâlâ (celle 
celâluhû) seni affetmeye kâdirdir. O tevbeleri çokça 
kabul eden ve merhametlilerin en merhametlisidir. 
Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) Yüce Kelâm’ında:

“De ki: ‘Ey kendileri aleyhine (günahta) aşırı 
giden kullarım! Allâh’ın rahmetinden asla ümit 
kesmeyiniz. Şüphesiz ki Allâh, bütün günahları 
affeder. Çünkü O, çok bağışlayan, çok merhamet 
edendir.”345 ve “Rahmetim ise her şeyi kapsamış-
tır.”346 buyurarak, bu hakikati en açık bir şekilde be-
yan eylemiştir. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) de: “Allâh (celle celâluhû) mahlûkatı ya-
rattığında, kendi katında arşın üzerinde bulunan 
kitabına, ‘Rahmetim gerçekten gazabıma galiptir’ 
diye yazmıştır.”347

“Allâh (celle celâluhû), rahmetini yüz parçaya 

344 İbn-i Mâce, Taberânî, Beyhakî, Süyûtî
345 Zümer, 39/53
346 Araf, 7/156
347 Buhârî, Müslim



159

ayırmıştır. Doksan dokuzunu kendi katında tut-
muş, birini yeryüzüne indirmiştir. Bu sebeple var-
lıklar bu bir parça rahmet sebebiyle birbirlerine 
rahmet ederler. Hatta hayvanlar, yavrusunun üze-
rine basacağı endişesiyle ayağını çekip kaldırır.”348

“Şayet sizler hiç günah işlemeseydiniz, Allâh 
(celle celâluhû) günah işleyen ve günahlarından 
tevbe eden bir topluluk yaratır da onları bağış-
lardı.”349 buyurarak, Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) 
kullarına olan rahmetinin genişliğini izah buyur-
muşlardır.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Sakın hiçbir güna-
hı küçümseme! Günahın ne olduğuna değil, kime 
karşı işlendiğine bak. Bil ki, küçük günahlarda ısrar 
kişiyi fâsıklığa götüren bir yoldur. Nitekim Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem): 

“İstiğfar etmekle kebâir (büyük günahlar) kal-
maz. Israr etmekle de sağire (küçük günahlar kü-
çük olarak) kalmaz.”350 buyurarak, bu hakikati en 
açık bir şekilde beyan etmiştir. 

348 Buhârî, Müslim
349 Müslim
350 Deylemî



160

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, tevbe Al-
lâh’ın (celle celâluhû) rızâsına ulaştıran en mühim 
amellerden biridir. Kişi Rabbinin lûtfu karşısındaki 
nankörlüğünün farkına varıp pişman olursa, Hakk 
Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) onu sevdiği kulları 
arasına alır, günahlarını sevaba çevirir ve onu Rızâ-ı 
İlahiyyesine mazhar eyler. Nitekim ayet-i celîlelerde 
Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû): 

“Elbette Allâh çok tevbe edenleri de sever, çok 
temizlenenleri de.”351

“Ancak tevbe edip de inanan ve salih amel işle-
yenler başka. Allâh işte onların kötülüklerini iyi-
liklere çevirir. Allâh, çok bağışlayandır, çok mer-
hamet edendir.”352

“Ancak tevbe edip, hâlini düzeltip hakkı söyle-
yenler başka. Ben onları bağışlarım, ben tevbeleri 
çok kabul eden, çok merhametli olanım.”353 buyu-
rarak, samimiyetle tevbe edenlerin mazhar olacak-
ları yüce nimetleri beyan etmiş, Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

 “Herhangi birinizin tevbesinden dolayı Al-

351 Bakara, 2/222
352 Furkân, 25/70
353 Bakara, 2/160



161

lâh’ın (celle celâluhû) duyduğu hoşnutluk, ıssız 
çölde giderken üzerindeki yiyecek ve içeceği ile 
birlikte devesini kaybetmiş ve tüm ümitlerini de 
yitirmiş hâlde bir ağacın gölgesine uzanıp yatan, 
derken devesinin yanına dikiliverdiğini gören ve 
yularına yapışarak aşırı sevincinden dolayı ne söy-
lediğini bilmeyerek, Allâh’ım sen benim Rabbim 
ben de senin kulunum, diyeceği yerde, Sen benim 
kulumsun, ben de senin Rabbinim, diyen kimse-
nin sevincinden çok daha fazladır.”354 buyurarak, 
Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) tevbeye ve tevbekâra 
olan rızâsını güzel bir misâlle izah buyurmuştur. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Niceleri samimi-
yetle tevbe etmesine rağmen ahitlerinde sebat ede-
memişlerdir. Bunun en büyük sebebi ise bu kişilerin 
günahın aşikâre işlendiği yerlerden ve kötü arkadaş-
lardan ayrılmamalarıdır. Hazreti Peygamber (sallal-
lâhu aleyhi ve sellem) bir hadîs-i şeriflerinde:

“Sizden önce yaşayanlar arasında doksan dokuz 
kişiyi öldüren bir adam vardı. Bir ara yeryüzünün 
en bilgin kişisini sordu. Kendisine bir râhib tarif 
edildi. Ona kadar gidip, doksan dokuz kişi öldür-

354 Buhârî, Müslim



162

düğünü, kendisi için bir tevbe imkânının olup 
olmadığını sordu. Râhib: “Hayır yoktur!” dedi. 
Adam onu da öldürüp cinayetlerini yüze tamam-
ladı. Adamcağız, yeryüzünün en bilginini sorma-
ya devam etti. Kendisine âlim bir kişi tarif edildi. 
Ona gelip, yüz kişi öldürdüğünü, kendisi için bir 
tevbe imkânı olup olmadığını sordu. Âlim: “Evet, 
vardır, seninle tevben arasına kim perde olabilir?” 
dedi. Ve ilâve etti:

“Ancak, falan memlekete gitmelisin. Zîra orada 
Allâh’a (celle celâluhû) ibadet eden kimseler var. 
Sen de onlarla Allâh’a (celle celâluhû) ibadet ede-
ceksin ve bir daha kendi memleketine dönmeye-
ceksin. Zira orası kötü bir yer.”

Adam yola çıktı. Giderken yarı yola varır var-
maz ölüm meleği gelip ruhunu kabzetti. Rahmet 
ve azap melekleri onun hakkında ihtilâfa düştü-
ler. Rahmet melekleri: “Bu adam tevbekâr olarak 
geldi. Kalben Allâh’a (celle celâluhû) yönelmişti” 
dediler. Azap melekleri de: “Bu adam hiçbir hayır 
işlemedi” dediler. Onlar böyle çekişirken insan 
suretinde bir başka melek yanlarına geldi. Melek-



163

ler onu aralarında hakem yaptılar. Hakem onlara: 
“Onun çıktığı yerle, gitmekte olduğu yer arasını 
ölçün, hangi tarafa daha yakınsa ona teslim edin” 
dedi. Ölçtüler, gördüler ki, gitmeyi arzu ettiği yere 
(iyiler diyarına) bir karış daha yakın. Onu hemen 
rahmet melekleri aldılar.”355 buyurarak bu hakika-
te açıkça işaret buyurmuştur. Başka bir rivayette de 
naklolunduğuna göre:

Bir adam, Rasûlullah’a (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) sordu: “Yâ Rasûlallâh, hangi hicret daha fa-
ziletlidir?” Allâh’ın (celle celâluhû) elçisi buyurdu 
ki: “Allâh’ın (celle celâluhû) yasakladığı/haram 
kıldığı şeyleri terk etmendir.”356 buyurmuştur. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Şayet bir güna-
hı aşikâre işlediysen ondan tevbeyi de aşikâre yap 
ki, insanların gözünde fâsık konumunda olmaktan 
kurtulasın. Şayet günahı gizli işlediysen asla onu 
başka birine izhar etme. Umulur ki, Hakk Teâlâ’nın 
(celle celâluhû) affına mazhar olursun. Bir rivayet-
te naklolunur ki: Hazreti Ömer’in (radiyallâhu anh) 
kumandanlarından biri, bir şehre vardıklarında as-

355 Buhârî, Müslim, İbn-i Mâce
356 Nesai, Ebû Dâvûd, Darimi



164

kerlerine şöyle der: “Burası, kadını ve şarabı bol bir 
yerdir. İçinizden biri cezayı hak edecek bir suç iş-
lerse, hemen gelsin cezasını vererek kendisini güna-
hından temizleyelim.” Kumandanın bu sözü Haz-
reti Ömer’in (radiyallâhu anh) kulağına gider ve ona 
bu sözün yanlışlığını hatırlatan bir mektup yazarak 
şöyle çıkışır: “Günahlarını Allâh’ın (celle celâluhû) 
gizlediği kimselere, o günahları teşhir etmelerini 
tavsiye ediyormuşsun, öyle mi?”357

Hazreti Ömer’in (radiyallâhu anh) bu uyarısından 
da anlaşılacağı üzere, kişinin başta kendi günahı ol-
mak üzere, gizli işlenen günahları ifşa etmesi asla 
caiz değildir. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de:

“Bir kul, bu dünyada başka bir kulun ayıbını 
örterse, kıyamet gününde Allâh (celle celâluhû) da 
onun ayıbını örter.”358 buyurarak, ayıpları setret-
menin ehemmiyetine dikkatleri çekmiştir. 

Muvaffakiyet Allâh’ tandır (celle celâluhû).

357 Abdürrezzâk, el-Musannef
358 Müslim, Buhârî, Ebû Dâvûd, Tirmizî, İbn-i Mâce



165

GÖZYAŞI

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, âdemoğlu 
yere, göğe ve dağlara arz edilen fakat onların yük-
lenmekten imtina ettiği azim bir yükün hammâlıdır. 
Nitekim Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) Yüce 
Kelâm’ında:

“Biz emaneti göklere, yere ve dağlara teklif et-
tik de onlar bunu yüklenmekten çekindiler, (so-
rumluluğundan) korktular. Onu insan yüklendi. 
Doğrusu o çok zalim, çok cahildir.”359 buyurarak, 
bu hakikati açık bir şekilde beyan etmiştir. Ve yine 
âyet-i celîlede: 

“(Ne var ki) bunlardan sonra yine kalpleriniz 
katılaştı. Artık kalpleriniz taş gibi yahut daha da 
katıdır. Çünkü taşlardan öylesi var ki, içinden ır-
maklar kaynar. Öylesi de var ki, çatlar da ondan su 
fışkırır. Taşlardan bir kısmı da Allâh korkusuyla 
yukardan aşağı yuvarlanır. Allâh yapmakta olduk-

359 Ahzâp, 33/72



166

larınızdan gafil değildir.”360 buyurmuş ve bu âyette 
geçen taşların yuvarlanması ve içlerinden su fış-
kırması hakkında Yahyâ İbn-i Ebû Tâlib (radiyallâ-
hu anh), “Taşlardan öylesi var ki, içinden ırmaklar 
kaynar.” âyetin bu ifadesi çok ağlamak demektir.

“Öylesi de var ki, çatlar da ondan su fışkırır”: 
Bu da az ağlamaktır. 

“Taşlardan bir kısmı da Allâh korkusuyla yu-
karıdan aşağı yuvarlanır.”: Bu da, gözden yaş dök-
meden kalp ile ağlamaktır.”361 diye tefsir etmiştir. 
Dağlar, taşlar hiçbir sorumluluk taşımazken, Hakk 
Teâlâ’dan (celle celâluhû) bu denli çekinir ve O’nun 
azameti ve kibriyâsı karşısında kendilerinden geçip 
lisân-ı hâlleriyle cezbeye gelip ağlarken, acaba âde-
moğullarının gönül pınarlarını kurutan sebep nedir? 

Hâlbuki Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) si-
yer ve hadîs kitaplarının bize bildirdiğine göre hiçbir 
zaman kahkaha atmamış, ama yüzünden de gülüm-
semeyi eksik etmemiştir. O, Kur’ân okurken, Kur’ân 
dinlerken ağlamıştır. Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve 
sellem), müslümanları çok acıklı durumlarda, cenaze 

360 Bakara, 2/74
361 Hadîslerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, İbn-i Kesir



167

arkasında yaka bağır yırtarak, çığlık atarak, söyle-
nerek ağlamaktan alıkoymuştur. O, sessizce ağlar, 
yanaklarından yaşlar süzülürdü. Kızı Zeyneb’in 
çocuğu hastayken kucağına alarak ağlamış ve: “Bu 
Allâh’ın (celle celâluhû) merhametli kullarının gö-
nüllerine koyduğu rahmettir. Cenâb-ı Hakk (celle 
celâluhû) bu rahmeti, kullarından şefkatli olanlara 
ihsan eder.”362 buyurmuştur. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, günahların-
dan dolayı pişmanlık ve gözyaşıyla tevbe etmen 
ebedi kurtuluşun için en büyük vesilelerdendir. 
Nitekim Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) Yüce 
Kelâm’ında: “De ki: ‘Cehennem ateşi daha sıcak-
tır!’ Keşke anlasalardı! Artık kazanmakta oldukla-
rının cezası olarak az gülsünler, çok ağlasınlar!”363 
buyurarak, günahkârlara pişmanlıkla gözyaşı dök-
meyi emretmiş ve Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de, kendisine kurtuluşun yolunu 
soran Ukbe bin Âmir’e (radiyallâhu anh) işlediği gü-
nahlardan dolayı ağlamasını tavsiye etmişti.364

362 Buhârî, Müslim, Ebû Dâvud
363 Tevbe, 9/82
364 Tirmizî



168

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Hakk Teâlâ 
(celle celâluhû) kendisine tevazu ile yönelen, O’nun 
yüce makamından korkarak kalpleri titreyen ve tak-
vâsından gözyaşı döken kullarına rahmet nazarıyla 
bakar. Nitekim Makam-ı Mahmud’la müjdelenmiş, 
insanlara, cinlere ve meleklere peygamber olarak 
gönderilmiş ve tüm günahları affolmuş olan Haz-
reti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) namaz 
esnasındaki huşusundan dolayı ne denli ağladığı bir 
rivayette şu şekilde nakledilmiştir: 

Abdullah İbn-i Şıhhîr (radiyallâhu anh) şöyle de-
miştir: “Bir keresinde Rasûlullah’ın (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) yanına gitmiştim. Namaz kılıyor 
ve ağlamaktan dolayı göğsünden kaynayan kazan 
sesi gibi sesler geliyordu.”365

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) üm-
metine de özellikle Kur’ân okurken ağlamalarını ve 
ağlayamayanların da en azından ağlıyormuş gibi 
yapmalarını tavsiye etmiştir: “Kur’ân hüzünle nâ-
zil oldu; onu okurken veya dinlerken de hüzünle-
nip ağlayın veya ağlamaklı olun.”366

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, hüznü ve 

365 Ebû Dâvûd, Nesâî
366 İbn-i Mâce



169

gözyaşını tamamen terk edip dünyanın aldatıcılığı-
na kapılanlara bir ikâz ve tembih olarak Hakk Teâlâ 
(celle celâluhû) Yüce Kelâm’ında:

“Şimdi siz gaflet içinde eğlenerek bu söze mi 
(Kur’ân’a mı) şaşıyorsunuz, gülüyorsunuz da ağ-
lamıyorsunuz?”367 buyurmuş ve bazı hadîs-i şerifle-
rinde bu mevzuya dair Hazreti Peygamber (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) şu ikâzları yapmıştır:

“Eğer benim bildiğimi bilseydiniz az güler, çok 
ağlardınız.”368

“Kahkaha atmak şeytandan, gülümsemek ise 
Rahman’dandır.”369

“Dört şey vardır ki bedbahtlıktandır. Gözün 
donması (yaş akıtmaması), kalbin katılaşması, 
uzun emel ve dünyaya karşı hırs.”370

“Kurtuluş için dilini tut, evinde otur, günahla-
rın için ağla!”371

Ve yine Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem):

367 Necm, 53/59-61
368 Buhârî, Müslim
369 Taberânî, Harâitî, Münâvî
370 Kütüb-ü Sitte
371 Tirmizî



170

“Ya Rabbi faydasız ilimden, yaş dökmeyen göz-
den ve Hakk (celle celâluhû) sevgisiyle titremeyen 
kalpten sana sığınırım.”372 buyurarak, Yüce Mev-
lâ’ya (celle celâluhû) kalbinin katılaşmasından ve göz 
pınarlarının kurumasından sığınmıştır.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Şayet Rasûlullah’a 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) tam bir mutabaat üzere ol-
mayı niyet ettiysen, dünyanın dört bir yanında kâ-
firlerin ve zalimlerin çizmeleri altında inim inim in-
leyen müslüman kardeşlerinin derdiyle dertlenmek 
senin için elzemdir. Nitekim Cenâb-ı Hakk (celle 
celâluhû) Yüce Kelâm’ında o şanlı Peygamber’i (sal-
lallâhu aleyhi ve sellem) medh-ü sena ederken: 

“Andolsun size kendinizden öyle bir Peygam-
ber gelmiştir ki, sizin sıkıntıya uğramanız ona 
çok ağır gelir. O, size çok düşkün, mü’minlere 
karşı çok şefkatlidir, merhametlidir.”373 buyura-
rak, O’nun ümmetinin derdiyle nasıl dertlendiğine 
bizzat şehadet etmiş, Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de: “Birbirlerini sevmekte, birbir-
lerine acımakta ve birbirlerini görüp gözetmekte 

372 Buhârî
373 Tevbe, 9/128



171

mü’minler, tek bir vücut gibidirler. O vücudun 
bir organı rahatsız olunca, öteki organların tama-
mı uykusuzluk ve derin bir rahatsızlık hisseder, 
hasta organın ızdırabını paylaşırlar.”374 buyurarak, 
mü’minlerin de kendi aralarında bu konuda aynı 
hassasiyeti göstermelerini tembih etmiştir. 

İbrahim İbn-i Abdurrahman İbn-i Avf’tan (radi-
yallâhu anh) rivayet edildiğine göre, oruçlu olduğu 
bir gün Abdurrahman İbn-i Avf’in (radiyallâhu anh) 
önüne (mükellef bir iftar) sofrası getirdiler. O (sofra-
ya şöyle bir baktı ve sonra) şunları söyledi:

“Mus’ab İbn-i Umeyr Uhud Savaşı’nda şehit edil-
di. O benden daha iyi idi. Ama kefen olarak bir kaf-
tandan başka bir şeyi yoktu. Onunla da başı örtülse 
ayakları, ayakları örtülse başı açıkta kalıyordu. Son-
ra dünyalık olarak her şey önümüze kondu -ya da 
dünyalık olarak her şey bize verildi- (Şimdi bunca 
nimetler önüme getiriliyor). İyiliklerimizin karşılığı 
dünyada peşin verilmiş olmasın! Bundan endişelen-
mekteyiz, deyip ağlamaya başladı. Hatta iftar yeme-
ğini de yemedi, terk etti.”375

374 Buhârî, Müslim, Münavi
375 Buhârî



172

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Cenâb-ı 
Hakk (celle celâluhû) Yüce Kelâm’ında peygamber-
lerin babası Hazreti İbrahim’i (aleyhisselâm): “Şüphe 
yok ki İbrahim, çok ağlayıp dua eden, insanlara 
fazlasıyla merhamet eden bir zâttı.”376 buyurarak 
medhetmiş ve yine: “Onlar ağlayarak yüzüstü yere 
kapanırlar. Bu da onların derin saygısını artırır.”377

“Onlara, çok merhametli olan Allâh’ın âyetleri 
okunduğunda ağlayarak secdeye kapanırlardı.”378 
buyurarak da, Kendi rızâsı için gözyaşı dökenlerin 
yüce makamlarına işaret buyurmuştur. Hazreti Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

“Eğer Dâvud ve tüm yeryüzü ehlinin ağlamaları 
ile Âdem’in ağlaması karşılaştırılsaydı Âdem’inki 
daha fazla gelirdi.”379

“Ne mutlu o kimseye ki, diline sahip olur, evi 
kendisine yetecek derecede genişçe bulunur ve 
kusurlarından dolayı da ağlar.”380

“İki göze cehennem ateşi dokunmaz: Allâh’ın 

376 Tevbe, 9/114
377 İsra, 17/109
378 Meryem, 19/58
379 Taberanî
380 Taberânî, Süyûtî



173

(celle celâluhû) büyüklüğünü düşünerek ağlayan 
göz; Allâh (celle celâluhû) yolunda geceleri uyanık 
kalan göz.”381

“Süt memeye dönmedikçe, Allâh (celle celâ-
luhû) korkusuyla gözyaşı döken kişi cehenneme 
girmez.”382

“Allâh (celle celâluhû) korkusu ile ağlayan göze 
cehennem ateşinin dokunması haramdır.”383

“Allâh (celle celâluhû) korkusundan ağlayan 
kişi, cehennemden âzâd edilecektir.”384

“Başka bir gölgenin bulunmadığı Kıyamet Gü-
nü’nde Allâh Teâlâ (celle celâluhû) yedi sınıf insa-
nı, arşının gölgesinde barındıracaktır: Âdil devlet 
başkanı, rabbine kulluk ederek temiz bir hayat 
içinde serpilip büyüyen genç, kalbi mescidlere 
sevgi ile bağlı müslüman, birbirlerini Allâh (cel-
le celâluhû) için sevip birliktelikleri ve ayrılıkla-
rı Allâh (celle celâluhû) için olan iki insan, güzel 
ve mevki sahibi bir kadının gayr-i meşru davetine 

381 Tirmizî
382 Tirmizî, Nesâî, İbn-i Mâce
383 Nesai
384 Tirmizî, Nesâî



174

‘Ben Allâh’tan (celle celâluhû) korkarım’ diye yak-
laşmayan yiğit, sağ elinin verdiğini sol elinin bile-
meyeceği kadar gizli sadaka veren kimse, tenhâda 
Allâh’ı (celle celâluhû) anıp O’nun korkusundan 
gözyaşı döken kişi.”385

“Allâh (celle celâluhû) katında hiçbir şey, iki 
damla ve iki izden daha sevimli değildir: Allâh 
(celle celâluhû) korkusuyla akıtılan gözyaşı dam-
lası ve Allâh (celle celâluhû) yolunda dökülen kan 
damlası. İki iz ise, Allâh (celle celâluhû) yolunda 
çarpışırken alınan yara izi ve Allâh’ın (celle celâ-
luhû) emrettiği farzlardan birini yerine getirmek-
ten kalan kulluk izidir.”386 buyurarak, mehâfe-
tullahdan (Allâh korkusundan) dolayı ağlamanın 
üstünlüğüne dikkat çekmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Artık, Allâh (celle 
celâluhû) için ağlamanın lüzumunu ve gözyaşının 
faziletini anladıktan sonra geceleri gözyaşı dökerek 
istiğfar etmekten geri kalma! Nitekim Hakk Teâlâ 
(celle celâluhû) Hazretleri: “Onlar sabırlı, imanla-
rında sadık ve samimî, Allâh’ın huzurunda itaat-

385 Buhârî, Müslim, Tirmizî, Nesâî
386 Tirmizî



175

le divan duran, mallarını hayırda harcayan, seher 
vakitlerinde Allâh’tan af dileyen müminlerdir.”387 
buyurarak, Hakk (celle celâluhû) yolunun gerçek sâ-
liklerini Yüce Kelâm’ında tavsif etmiştir. Bu yolda 
sabitkadem olmak isteyen her bir kişi zikredilen bu 
vasıfları takatince elde etmeye çalışmalı ve bu konu-
da tevazu, mahcubiyet ve gözyaşıyla Yüce Allâh’tan 
(celle celâluhû) inayet istemelidir.

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mevlâ’dan-
dır (celle celâluhû). 

	

387 Âl-i İmrân, 3/17



176

TEZEKKÜR-ÜL MEVT

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, sen de, uğ-
runda ömrünü tükettiğin bu dünyalıklar da bir gün 
toprak olacaksınız! İsmin unutulup, malın talan edi-
lecek. İnsanlar akbabaların leşe üşüştüğü gibi, senin 
malını paylaşmak için birbirleriyle çekişip müca-
dele edecekler. Sen de, onlar bu tatlı malını yerken 
kabirde onun hesabını vereceksin. Nitekim Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem): “Hiçbir kul, 
kıyamet gününde ömrünü nerede tükettiğinden, 
ilmiyle neler yaptığından, malını nereden kazanıp 
nerede harcadığından, vücudunu nerede yıprattı-
ğından sorulmadıkça bulunduğu yerden kıpırda-
yamaz.”388 buyurarak, o gün gelmeden seni uyar-
mıştır. İşin aslı şudur ki; Sen nicesine dünya sevgisi 
için haset ettin ve düşmanlık besledin. Yine, nicesi-
nin kalbini dünya sevgisi için kırdın. Ve yine, diğer 
bütün günahları da dünyaya olan muhabbetin sebe-
biyle işledin. Hâlbuki Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem): “Dünya sevgisi bütün günahların 

388 Tirmizî



177

başıdır.”389 buyurarak, seni uyarmamış mıydı? 
Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, dünya sevgi-

sini Hakk (celle celâluhû) dostları iki kelime ile özet-
lemişler ve ona iki reçete sunmuşlardır. Birincisi 
“ben”dir ki, bu benlikten kurtulmanın tek yolu, sa-
dıklarla beraber olup onlardan kulluğu öğrenmek-
tir. İkincisi ise “yarın”dır ki, bu kaygıdan kurtulma-
nın tek yolu da, ölümü çokça düşünmektir. Nitekim 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) bazı 
ehâdis-i şerîfelerinde: “Zevkleri bıçak gibi kesen 
ölümü çok anın.”390

“Kabirleri ziyaret ediniz. Çünkü onlar size ah-
reti hatırlatır.”391 buyurarak bu hakikati açıkça be-
yan etmişlerdir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bir gün Emr-i 
Hakk’ın vâki olup ecel kuşunun seni kapacağını 
asla unutma! Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) Kur’ân-ı 
Kerîm’de: “Her canlı ölümü tadacaktır. Sonunda 
bize döndürüleceksiniz.”392 buyurarak bu mut-

389 Beyheki, İbn-i Ebiddünya
390 Tirmizî, Nesâî, İbn-i Mâce
391 İbn-i Mâce, Süyûtî
392 Ankebut, 29/57



178

lak hakikate dair kullarını ikâz etmiştir. Öyle ki, 
bu mutlak sondan: “Şüphe yok ki sen öleceksin 
ve muhakkak ki, onlar da öleceklerdir.”393 hitâb-ı 
ilâhiyyesi ile Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) ve ashâbı dahi istisna edilmemiştir.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Dünyanın bütün 
tabibleri ve ilaçları senin emrinde olsa ve seni bin-
lerce kişi bütün tedbirleri alarak da korusa, yine 
ölüm seni muhakkak yakalayacak. Tedbirler bitecek 
ve takdir edilen yerini bulacak. Nitekim Hakk Teâlâ 
(celle celâluhû) Hazretleri Yüce Kelâm’ında: “Nere-
de olursanız olun ölüm size ulaşır; sarp ve sağlam 
kalelerde olsanız bile.”394 buyurarak bu hakikati en 
açık bir şekilde ferman buyurmuştur. Yine ölümden 
ve ölümü düşünmekten kaçmanın ne kadar büyük 
divanelik olduğunu: “De ki: Sizin kendisinden 
kaçtığınız ölüm, muhakkak sizi bulacaktır. Sonra 
da görüleni ve görülmeyeni bilen Allâh’a döndü-
rüleceksiniz de, O size bütün yaptıklarınızı haber 
verecektir.”395 buyurarak beyan eylemiştir. 

393 Zümer, 39/30
394 Nisa, 4/78
395 Cum’a, 62/8



179

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Her işinde olduğun 
gibi ölümü düşünme konusunda da i’tidal (orta yol) 
üzere ol. Sakın ha aşırılığa gidip de Cenâb-ı Hakk’a 
(celle celâluhû), nefsine ve kullara karşı olan sorum-
luluklarını ihmâl etme! Fakat her zaman ahreti dün-
yaya tercih et. Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) 
Hazretleri: “Allâh’ın sana verdiği şeylerde ahiret 
yurdunu ara. Dünyadan da nasibini unutma. Al-
lâh’ın sana iyilik yaptığı gibi sen de iyilik yap ve 
yeryüzünde bozgunculuk isteme. Çünkü Allâh, 
bozguncuları sevmez.”396 buyurarak, bu konudaki 
ölçüsünü beyan eylerken, Cenâb-ı Peygamber (sal-
lallâhu aleyhi ve sellem) de: “Dünyanızı ıslaha, dü-
zeltmeye çalışınız! Yarın ölecekmiş gibi de ahiret 
için amel ediniz!”397

“Hiç ölmeyecekmiş gibi dünya için, yarın öle-
cekmiş gibi de ahiret için çalışınız!”398

“Sizin hayırlınız, ahireti için dünyasını, dün-
yası için ahiretini terk etmeyen ve insanlara yük 
olmayandır.”399

396 Kasas, 28/77
397 Deylemi
398 İbn-i Asakir
399 Deylemi



180

“Dünya malından ayrılınca üzülmek, buna ka-
vuşunca sevinmek ve azgınlık yapmak, insanı ce-
henneme götürür.”400

“Dünyayı seven, ahiretine zarar verir. Ahireti 
seven, dünyasına zarar verir. O hâlde, devamlı ola-
nı, geçici olana tercih etmelidir.”401

“Dünyaya meyledenin emeli uzun olur, sonunu 
getiremez, bitmez tükenmez ihtiyaca düşer; öyle 
bir meşgale kaplar ki mihnetinden kendini kurta-
ramaz.”402

“Ahireti isteyip onun için çalışan geçim sıkın-
tısı çekmez, zengin olarak sabahlar, zengin olarak 
akşamlar. Dünyayı talep edip onun için koşan ge-
çim darlığı çeker, fakir olarak sabahlar, fakir ola-
rak akşamlar.”403 buyurarak Cenâb-ı Hakk’ın (celle 
celâluhû) muradını lisân-ı pâk-i ile tefsir eyliyor. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, senin öl-
çün etrafında kibirlenerek yürüyen, bencil, gafil 
ve müsrifler değil! Üsve-i hasene (güzel örnek) ve 

400 Tirmizî
401 Beyhakî
402 Deylemi
403 İbn-i Neccar



181

mübelliğ-i Kur’ân (Kur’ân’ın tebliğcisi) olan Hazreti 
Muhammed (sallallâhu aleyhi ve sellem) ve O’nun vâ-
risleri olan, ilmi ile amel eden ehl-i sünnet âlimleri-
dir. Bil ki, onların hayattaki düsturu: 

“Sen dünyada bir garib veya bir yolcu gibi ol. 
Akşama erdin mi, sabahı bekleme, sabaha erdin 
mi akşamı bekleme. Sağlıklı olduğun sırada has-
talık hâli için hazırlık yap. Hayatta iken ölüm için 
hazırlık yap.”404 hadîs-i şerifi olup, onlar her türlü 
abartıdan ve debdebeden uzak durmuşlardır. Allâh 
(celle celâluhû) cümlemizi ölümü ense kökünde his-
sedip, salihlerin yoluna tâbi olanlardan eylesin. 

Muvaffakiyet Allâh’tandır (celle celâluhû).

404 Buhârî



182

Uyan Ey Gözlerim

Uyan ey gözlerim gafletten uyan
Uyan uykusu çok gözlerim uyan
Azrail’in kastı canadır, inan
Uyan ey gözlerim gafletten uyan
Uyan uykusu çok gözlerim uyan

Seherde uyanırlar cümle kuşlar
Dill-u dillerince tesbihe başlar
Tevhid eyler dağlar taşlar ağaçlar
Uyan ey gözlerim gafletten uyan
Uyan uykusu çok gözlerim uyan

Semâvâtın kapuların açarlar
Mü’minlere rahmet suyun saçarlar
Seherde kalkana hülle biçerler
Uyan ey gözlerim gafletten uyan
Uyan uykusu çok gözlerim uyan



183

Bu dünya fanidir sakın aldanma
Mağrur olup taç-u tahta dayanma
Yedi iklim benim deyu güvenme
Uyan ey gözlerim gafletten uyan
Uyan uykusu çok gözlerim uyan

Benim, Murad kulun, suçumu affet
Suçum bağışlayub günahım ref’et
Rasûl’ün sancağı dibinde haşret
Uyan ey gözlerim gafletten uyan
Uyan uykusu çok gözlerim uyan

                                                                                  
 Sultan III. Murat Han



184

SADIKLARLA BERABERLİK

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki sadık insan-
lar Allâh’a (celle celâluhû), ahiret gününe, meleklere, 
kitaplara ve peygamberlere iman eden,405 Allâh’a 
(celle celâluhû) ve Peygamber’ine (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) yardım eden,406 Allâh (celle celâluhû) yolun-
da malı ve canıyla cihat eden,407 beş vakit namazını 
kılan, malının zekâtını veren, akrabalarına, yetimle-
re, fakirlere, yolculara (Allâh yolunda), dilencilere, 
özgürlüğüne kavuşmak isteyen esirlere maddi yar-
dımda bulunan, sözleşmesine uyan, sıkıntı, hasta-
lık ve savaş zamanlarında sabreden, Allâh’a (celle 
celâluhû) karşı gelmekten sakınan (müttakî), iyi, ha-
yırlı, güzel ve salih ameller işleyen, insanlara iyilik 
eden (berr)408 kimselerdir. Kişinin, imanında,409 ni-

405 Bakara, 2/177
406 Haşr, 59/8
407 Hucurat, 49/15
408 Bakara, 2/177
409 Ankebut, 29/2-3



185

yetinde,410 sözlerinde,411 sözleşmelerinde, adak ve 
yeminlerinde,412 ticaretinde,413 amellerinde, bütün 
iş ve işlemlerinde414 doğru olması, sadık olmasının 
sonucudur.

Bir insan iman edip, Allâh’ın (celle celâluhû) emir 
ve yasaklarına uyar, Allâh (celle celâluhû) ve kul hak-
larına riayet eder, söz, sözleşme, yemin, ticaret, gö-
rev, iş ve işlemlerinde dürüst olursa “sadık” vasfını 
kazanmış olur. Allâh (celle celâluhû) bizlere sâdık 
insanlarla beraber olmayı emretmiştir. Âyet-i kerî-
mede: “Ey iman edenler! Allâh’tan korkun ve sa-
dıklarla beraber olun.”415 buyrulmuştur. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Sadıklarla beraber 
olmanın ehemmiyetini anlamak istersen Ashâb-ı 
Kirâm’dan Kâ’ b b. Mâlik Hazretleri’nin (radiyallâhu 
anh) anlattığı şu olayı iyice dinle ve bol bol tefekkür 
et! Çünkü Hazreti Kâ’b’ın (radiyallâhu anh) kıssası 
bu yolda ilerlemek isteyen her kişinin bilmesi ve iyi-
ce anlaması gereken bir vakıadır. 

410 Muhammed, 47/20-21
411 Ahzab, 33/70
412 Ahzab, 33/23
413 Rahman, 55/9
414 Tirmizî
415 Tevbe, 9/119



186

“Kâ’b İbn-i Mâlik (radiyallâhu anh) gözlerini kay-
bettiği zaman onu elinden tutup götürme görevini 
üstlenen oğlu Abdullah’tan (radiyallâhu anh) rivayet 
edildiğine göre şöyle demiştir:

Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) ile birlikte 
Tebük Gazvesi’ne katılmadığına dair mâcerasını 
Kâ`b İbn-i Mâlik’den (radiyallâhu anh) şöyle anlatır-
ken duydum:  

Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) gittiği 
gazâlardan sadece Tebük Gazvesi’ne katılmamış-
tım. Gerçi Bedir Gazvesi’nde de bulunamamıştım. 
Zaten Bedir’e katılmadıkları için hiç kimse azarlan-
mamıştı. O vakit Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) ile müslümanlar (savaşmak için değil) Kureyş 
kervanını takibetmek için yola çıkmışlardı. Nihayet 
Allâh Teâlâ (celle celâluhû) müslümanlarla düşman-
larını, aralarında verilmiş herhangi bir karar olma-
dığı hâlde bir araya getiriverdi. Hâlbuki ben Akabe 
Bîatı’nın yapıldığı gece, İslâm’a yardım etmek üzere 
söz verirken Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
yanındaydım. Her ne kadar Bedir Gazvesi halk ara-
sında Akabe Gecesi’nden daha meşhursa da, ben 



187

Bedir’de bulunmayı Akabe’de bulunmaktan daha 
üstün görmem.

Tebük Gazvesi’ne Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) ile birlikte gitmeyişim şöyle oldu:

Ben katılmadığım bu gazve sırasındaki kadar hiç-
bir zaman kuvvetli ve zengin olamamıştım. Vallâhi 
Tebük Gazvesi’nden önce iki deveyi bir araya ge-
tirememiştim. Bu gazvede iki tane binek devesine 
sahip olmuştum. Bir de Rasûlullah (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) bir gazveye hazırlandığı zaman asıl hedefi 
söylemez, bir başka yere gittiği sanılırdı. Fakat bu 
gazve sıcak bir mevsimde uzak bir yere yapılacağı 
ve kalabalık bir düşmanla karşı karşıya gelineceği 
için Resûl-i Ekrem durumu açıkladı. Savaşın özel-
liğine göre hazırlanabilmeleri için müslümanlara 
nereye gideceklerini söyledi. Rasûlullah (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) ile beraber sefere gidecek müs-
lümanların sayısı çok fazlaydı. Adlarını bir deftere 
yazmak mümkün değildi.

Kâ’b (radiyallâhu anh) sözüne şöyle devam etti:
Savaşa gitmemek için gözden kaybolunduğu tak-

dirde, hakkında bir âyet nâzil olmadıkça, işin gizli 



188

kalacağı zannedilebilirdi. Rasûlullah (sallallâhu aley-
hi ve sellem) bu gazveyi meyvaların olgunlaştığı, göl-
gelerin arandığı sıcak bir mevsimde yapmıştı. Ben 
de bunlara pek düşkündüm. Rasûlullah (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) ile müslümanlar savaş hazırlığına 
başladılar. Ben de onlarla birlikte savaşa hazırlan-
mak için çıkıyor, fakat hiçbir şey yapmadan geri 
dönüyordum. Kendi kendime de “Canım, ne zaman 
olsa hazırlanırım” diyordum. Günler böyle geç-
ti. Herkes işini ciddi tuttu ve bir sabah Rasûlullah 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) ile birlikte müslümanlar 
erkenden yola çıktılar. Ben ise hâlâ hazırlanmamış-
tım. Yine sabah evden çıktım, hiçbir şey yapamadan 
geri döndüm. Hep aynı şekilde davranıyordum. Sa-
vaş henüz başlamamıştı ama mücâhidler hayli yol 
almışlardı. Yola çıkıp onlara yetişeyim dedim, keşke 
öyle yapsaymışım; bunu da başaramadım. Rasûlul-
lah (sallallâhu aleyhi ve sellem) savaşa gittikten sonra 
insanların arasına çıktığımda beni en çok üzen şey, 
savaşa gitmeyip geride kalanların ya münafık diye 
bilinenler veya âciz oldukları için savaşa katılama-
yan kimseler olmasıydı.



189

Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) Tebük’e va-
rıncaya kadar adımı hiç anmamış. Tebük’te ashâbın 
arasında otururken:

- “Kâ’b İbn-i Mâlik ne yaptı?” diye sormuş. Bu-
nun üzerine Benî Selime’den bir adam:

- Yâ Rasûlallâh! Elbiselerine ve sağına soluna ba-
kıp gururlanması onu Medine’de alıkoydu, demiş.

Bunun üzerine Muâz İbn-i Cebel ona:
- Ne fena konuştun! demiş. Sonra da Peygamber’e 

(sallallâhu aleyhi ve sellem) dönerek, Yâ Rasûlallâh! 
Biz onun hakkında hep iyi şeyler biliyoruz, demiş. 
Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) hiçbir şey söy-
lememiş. O sırada çok uzaklarda beyazlar giymiş bir 
adamın gelmekte olduğunu görmüş:

- “Bu Ebû Hayseme olaydı” demiş. Bir de bakmış-
lar ki, gelen adam Ebû Hayseme el-Ensârî değil mi!

Ebû Hayseme, (bir savaş hazırlığı sırasında) bir 
ölçek hurma verdiği için münafıklara alay konusu 
olan zâttır.

Kâ’b (radiyallâhu anh) sözüne şöyle devam etti:
Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) Tebük’ten 



190

Medine’ye hareket ettiğini öğrendiğim zaman beni 
bir üzüntü aldı. Söyleyeceğim yalanı düşünmeye 
başladım. Kendi kendime “Yarın onun öfkesinden 
nasıl kurtulacağım?” dedim. Yakınlarımdan gö-
rüşlerine değer verdiğim kimselerden akıl almaya 
başladım. Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
gelmek üzere olduğunu söyledikleri zaman, kafam-
daki saçma düşünceler dağılıp gitti. Onun elinden 
hiçbir şekilde kurtulamayacağımı anladım. Her 
şeyi dosdoğru söylemeye karar verdim. Peygam-
ber (sallallâhu aleyhi ve sellem) sabahleyin Medine’ye 
geldi. Seferden dönerken önce Mescid-i Nebevî’ye 
gelerek iki rek’at namaz kılar, sonra halkın arasına 
gelip otururdu. Yine öyle yaptı. Bu sırada savaşa 
katılmayanlar huzuruna geldiler; neden savaşa gi-
demediklerini yemin ederek anlatmaya başladılar. 
Bunlar seksenden fazla kimseydi. Hazreti Peygam-
ber (sallallâhu aleyhi ve sellem) onların ileri sürdüğü 
mâzeretleri kabul etti; kendilerinden bîat aldı; Allâh 
Teâlâ’dan (celle celâluhû) bağışlanmalarını niyâz etti 
ve iç yüzlerini O’na bıraktı. Sonunda ben geldim. 
Selâm verdiğim zaman dargın dargın gülümsedi; 
sonra:



191

- “Gel!”, dedi. Ben de yürüyerek yanına geldim 
ve önüne oturdum. Bana:

- “Niçin savaşa katılmadın? Binek hayvanı satın 
almamış mıydın?” diye sordu. Ben de:

- Yâ Rasûlallâh! Allâh’a (celle celâluhû) yemin ede-
rim ki, senden başka birinin yanında bulunsaydım, 
ileri süreceğim mâzeretlerle onun öfkesinden kur-
tulabilirdim. Çünkü insanlara fikrimi kabul ettirme-
yi iyi beceririm. Fakat yine yemin ederim ki, bugün 
sana yalan söyleyerek gönlünü kazansam bile, ya-
rın Cenâb-ı Hak işin doğrusunu sana bidirecek ve 
sen bana güceneceksin. Şâyet doğrusunu söyler-
sem, bana kızacaksın. Ama ben doğru söyleyerek 
Allâh’tan (celle celâluhû) hayırlı sonuç bekliyorum. 
Vallâhi savaşa gitmemek için hiçbir özürüm yoktu. 
Hiçbir zaman da gazâdan geri kaldığım sıradaki ka-
dar kuvvetli ve zengin olamamıştım, dedim.

Kâ’b (radiyallâhu anh) sözüne devamla dedi ki:
Bunun üzerine Hazreti Peygamber (sallallâhu 

aleyhi ve sellem):
- “İşte bu doğru söyledi. Haydi kalk, senin hak-

kında Allâh Teâlâ (celle celâluhû) hüküm verene ka-



192

dar bekle!” buyurdu. Ben kalkınca Benî Selime’den 
bazıları yanıma takılarak:

- Vallâhi senin daha önce bir suç işlediğini bilmi-
yoruz. Savaşa katılmayanların ileri sürdükleri gibi 
bir mâzeret söyleyemedin. Hâlbuki günahlarının 
bağışlanması için Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) istiğfâr etmesi yeterdi, dediler.

Kâ’b (radiyallâhu anh) sözüne şöyle devam etti:
Beni o kadar çok ayıpladılar ki, tekrar Rasûlul-

lah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) yanına dönüp biraz 
önceki sözlerimin yalan olduğunu söylemeyi bile 
düşündüm. Sonra onlara:

- Bana verilen cezaya çarptırılan bir başka kimse 
var mı? diye sordum.

- Evet. Seninle beraber bu cezaya uğrayan iki kişi 
daha var, dediler. Onlar da senin gibi konuştular ve 
senin aldığın cevabı aldılar.

- O iki kişi kim? diye sordum.
- Biri Mürâre İbn-i Rebî` el-Amrî, diğeri de Hilâl 

İbn-i Ümeyye el-Vâkıfî diyerek, herbiri Bedir Gaz-
vesi’ne katılmış olan iki mükemmel örnek şahsiye-
tin adını verdiler. Bunun üzerine ben geri dönme 



193

düşüncesinden vazgeçerek yoluma devam ettim.
Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) savaşa ka-

tılmayanlardan sadece üçümüzle konuşulmasını 
yasakladı. İnsanlar bizimle konuşmaktan kaçındılar 
veya bize karşı tavırlarını değiştirdiler. Hatta bana 
göre yeryüzü bile değişti. Sanki burası benim mem-
leketim değildi. Elli gün böyle geçti. İki arkadaşım 
boyunlarını büktüler; ağlayarak evlerinde oturdu-
lar. Ben ise onlardan daha genç ve dayanıklı idim. 
Dışarı çıkarak cemaatle namaz kılar, çarşılarda do-
laşırdım. Fakat kimse benimle konuşmazdı. Namaz 
bittikten sonra Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
yerinde otururken yanına gelir, kendisine selâm 
verirdim. Kendi kendime “Acaba selâmımı alırken 
dudaklarını kıpırdattı mı kıpırdatmadı mı” diye so-
rardım. Sonra ona yakın bir yerde namaz kılar ve 
farkettirmeden kendisine bakardım. Ben namaza 
dalınca bana doğru döner, kendisine baktığım za-
man da yüzünü çeviriverirdi.

Müslümanların bana karşı olan sert tutumları 
uzun süre devam edince, amcamın oğlu ve en çok 
sevdiğim insan Ebû Katâde’nin bahçesine gidip du-



194

vardan içeri atladım ve selâm verdim. Vallâhi selâ-
mımı almadı. Ona:

- Ebû Katâde! Allâh (celle celâluhû) adına and ve-
rerek soruyorum. Benim Allâh’ı (celle celâluhû) ve 
Rasûlullah’ı (sallallâhu aleyhi ve sellem) ne kadar sev-
diğimi biliyor musun? diye sordum. Hiç cevap ver-
medi. Ona and vererek bir daha sordum. Yine cevap 
vermedi. Bir daha yemin verince:

- Allâh (celle celâluhû) ve Rasûlü (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) daha iyi bilir, dedi. Bunun üzerine gözle-
rimden yaşlar boşandı. Geri dönüp duvardan atla-
dım.

Birgün Medine çarşısında dolaşıyordum. Medi-
ne’ye yiyecek satmak üzere gelen Şamlı bir çiftçi:

- Kâ’b İbn-i Mâlik’i bana kim gösterir? diye sordu. 
Halk da beni gösterdi. Adam yanıma gelerek Gassân 
Meliki’nden getirdiği bir mektup verdi. Ben okuma 
yazma bilirdim. Mektubu açıp okudum. Selâmdan 
sonra şöyle diyordu:

- Duyduğumuza göre Efendiniz seni üzüyormuş. 
Allâh (celle celâluhû) seni değerinin bilinmediği ve 
hakkının çiğnendiği bir yerde yaşayasın diye ya-



195

ratmamıştır. Hemen yanımıza gel, sana izzet ikrâm 
edelim.

Mektubu okuyunca, bu da bir başka belâ, dedim. 
Hemen onu ateşe atıp yaktım.

Nihayet elli günden kırkı geçmiş, fakat vahiy gel-
memişti. Birgün Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) gönderdiği bir şahıs çıkageldi.

- Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) sana eşin-
den ayrı oturmanı emrediyor, dedi.

- Onu boşayacak mıyım, yoksa ne yapacağım? 
diye sordum.

- Hayır, ondan ayrı duracak, kendisine yanaşma-
yacaksın, dedi. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) diğer iki arkadaşıma da aynı emri gönder-
di. Bunun üzerine karıma:

- Allâh Teâlâ (celle celâluhû) bu mesele hakkında 
hüküm verene kadar ailenin yanına git ve onların 
yanında kal, dedim.

Hilâl İbn-i Ümeyye’nin karısı Rasûlullah’a (sallal-
lâhu aleyhi ve sellem) giderek:

- Yâ Rasûlallâh! Hilâl İbn-i Ümeyye çok yaşlı bir 



196

adamdır. Kendisine bakacak hizmetçisi de yoktur. 
Ona hizmet etmemde bir sakınca görür müsün? 
diye sormuş. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) de:

- Hayır görmem. Ama katiyen sana yaklaşmasın, 
buyurmuş. Kadın da şöyle demiş:

- Vallâhi onun kımıldayacak hâli yok. Allâh’a 
(celle celâluhû) yemin ederim ki, başına bu iş geldi-
ğinden beri durmadan ağlıyor.

Kâ’b (radiyallâhu anh) sözüne şöyle devam etti:
- Yakınlarımdan biri bana: Rasûlullah’tan (sallal-

lâhu aleyhi ve sellem) eşinin sana hizmet etmesi için 
izin istesen olmaz mı? Baksana Hilâl İbn-i Ümey-
ye’ye bakması için karısına izin verdi, dedi. Ben 
de ona: Hayır, bu konuda Rasûlullah’tan (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) izin isteyemem. Üstelik ben genç bir 
adamım. İzin istesem bile Peygamber’in (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) bana ne diyeceğini bilemem, dedim.

Bu vaziyette on gün daha durdum. Bizimle ko-
nuşulması yasaklandığından bu yana tam elli gün 
geçmişti. Ellinci gecenin sabahında, evlerimizden 
birinin damında sabah namazını kıldım. Allâh 



197

Teâlâ’nın (celle celâluhû) (Kur’ ân-ı Kerîm’de bizden) 
bahsettiği üzere canım iyice sıkılmış, o geniş yeryü-
zü bana dar gelmiş bir vaziyette otururken Sel Da-
ğı’nın tepesindeki birinin var gücüyle:

- “Kâ’b İbn-i Mâlik! Müjde!” diye bağırdığını 
duydum. Sıkıntılardan kurtulma gününün geldiğini 
anlayarak hemen secdeye kapandım.

Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) sabah nama-
zını kıldırınca, Allâh Teâlâ’nın (celle celâluhû) tev-
belerimizi kabul ettiğini ilân etmiş. Bunun üzerine 
ahâlî bize müjde vermeye koşmuş. İki arkadaşıma 
da müjdeciler gitmiş. Bunlardan biri bana doğru 
at koşturmuş. Eslem kabilesinden bir diğer müjde-
ci koşup Sel Dağı’na tırmanmış, onun sesi atlıdan 
önce bana ulaşmış. Sesini duyduğum müjdeci yanı-
ma gelip beni tebrik edince, sırtımdaki elbiseyi de 
çıkarıp müjdesine karşılık ona giydirdim. Vallâhi o 
gün giyecek başka elbisem yoktu. Emanet bir elbise 
bulup hemen giydim. Peygamber’i (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) görmek üzere yola koyuldum. Beni grup 
grup karşılayan sahâbîler tevbemin kabul edilme-
si sebebiyle tebrik ediyor ve “Allâh Teâlâ’nın (celle 



198

celâluhû) seni bağışlaması kutlu olsun” diyorlardı.
Nihayet Mescid’e girdim. Rasûlullah (sallallâhu 

aleyhi ve sellem) ashâbın ortasında oturuyordu. Tal-
ha İbn-i Ubeydullah hemen ayağa kalktı, koşarak 
yanıma geldi, elimi sıktı ve beni tebrik etti. Vallâhi 
muhâcirînden ondan başka kimse ayağa kalkmadı.

Râvi der ki, Kâ’b (radiyallâhu anh) Talha’nın (radi-
yallâhu anh) bu davranışını hiç unutmazdı.

Kâ’b (radiyallâhu anh) sözüne şöyle devam etti:
Peygamber’e (sallallâhu aleyhi ve sellem) selâm ver-

diğimde yüzü sevinçten parıldayarak:
- “Dünyaya geldiğinden beri yaşadığın bu en ha-

yırlı gün kutlu olsun!” buyurdu. Ben de:
- Yâ Rasûlallâh! Bu tebrik senin tarafından mıdır, 

yoksa Allâh (celle celâluhû) tarafından mı? diye sor-
dum.

- “Benim tarafımdan değil, Yüce Allâh (celle celâ-
luhû) tarafından” buyurdu. Sevindiği zaman Pey-
gamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) yüzü parıldar, 
ay parçasına benzerdi. Biz de sevindiğini böyle an-
lardık. Resûl-i Ekrem’in önünde oturduğumda:



199

- Yâ Rasûlallâh! Tevbemin kabul edilmesine şük-
ran olarak bütün malımı Allâh (celle celâluhû) ve 
Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) uğrunda fakir-
lere dağıtmak istiyorum, dedim. Rasûlullah (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem):

- “Malının bir kısmını dağıtmayıp elinde tutman 
senin için daha hayırlı olur” buyurdu. Ben de:

- Hayber’in Fethi’nde hisseme düşen malı elim-
den bırakıyorum, dedikten sonra sözüme şöyle de-
vam ettim. Yâ Rasûlallâh! Allâh Teâlâ (celle celâluhû) 
beni doğru söylediğimden dolayı kurtardı. Tevbe-
min kabul edilmesi sebebiyle, artık yaşadığım süre-
ce sadece doğru söz söyleyeceğim.

Vallâhi bunu Peygamber’e (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) söylediğim günden beri doğru sözlü olmaktan 
dolayı Allâh Teâlâ’nın (celle celâluhû) hiç kimseyi 
benden daha güzel mükâfatlandırdığını bilmiyo-
rum. Yemin ederim ki, Peygamber’e (sallallâhu aley-
hi ve sellem) o sözleri söylediğim günden bu yana 
bilerek hiç yalan söylemedim. Kalan ömrümde de 
Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) beni yalan söyle-
mekten koruyacağını umarım.



200

Kâ’b (radiyallâhu anh) sözüne devamla şöyle dedi:
Bunun üzerine Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şu âyet-i 

kerîmeleri indirdi:
“Allâh (savaşa gitmek istemeyenlere izin ver-

mesi sebebiyle) Peygamberini bağışladığı gibi, bir 
kısmının kalbi kaymak üzere iken güçlük zama-
nında Peygamber’e uyan muhâcirlerle ensârın da 
tevbelerini kabul etti. Çünkü Allâh onlara çok şef-
katli, pek merhametlidir.

Hani şu tevbeleri (Allâh’ın emri gelene kadar) 
geri bırakılan üç kişinin de tevbesini kabul etti. 
Bütün genişliğine rağmen yeryüzü onlara dar gel-
miş, vicdanları kendilerini iyice sıkıştırmıştı. Ni-
hayet Allâh’dan başka sığınılacak kimse olmadı-
ğını anlamışlardı. Eski hâllerine dönmeleri için 
Allâh onların tevbelerini kabul etti. Çünkü Allâh 
tevbeleri kabul edici ve bağışlayıcıdır.

Ey imân edenler! Allâh’ın azâbından korkun ve 
doğrularla beraber olun”416

Kâ’b (radiyallâhu anh) şöyle devam etti:
Allâh’a (celle celâluhû) yemin ederim ki, beni İs-

416 Tevbe, 9/117-119



201

lâmiyet’le şereflendirdikten sonra Cenâb-ı Hakk’ın 
(celle celâluhû) bana verdiği en büyük nimet, Pey-
gamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) huzurunda 
doğruyu söylemek ve yalan söyleyip de helâk olma-
maktır. Çünkü Allâh Teâlâ (celle celâluhû) şu yalan 
söyleyenler hakkında vahiy gönderdiği zaman, hiç 
kimseye söylemediği ağır sözleri söyledi ve şöyle 
buyurdu:

“O savaştan kaçanların yanına döndüğünüz za-
man, kendilerini hesaba çekmeyesiniz diye Allâh 
adına yemin ederler. Onlardan yüz çevirin. Çünkü 
onlar pistirler. Yaptıklarına ceza olmak üzere va-
racakları yer cehennemdir. Kendilerinden râzı ola-
sınız diye size yemin de ederler. Siz onlardan râzı 
olsanız bile Allâh fâsıklardan aslâ râzı olmaz.”417

Kâ’b (radiyallâhu anh) sözüne şöyle devam etti:
Biz üç arkadaşın bağışlanması, Peygamber’in (sal-

lallâhu aleyhi ve sellem) yeminlerini kabul edip kendi-
lerinden bîat aldığı ve Cenâb-ı Hak’dan affedilmele-
rini dilediği kimselerin bağışlanmasından (Elli gün) 
geri kalmıştı. Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem), 

417 Tevbe, 9/95-96



202

hakkımızda Allâh Teâlâ (celle celâluhû) bir hüküm 
verene kadar bize yapacağı muameleyi tehir etmişti. 
Nihayet Allâh Teâlâ (celle celâluhû) -anlatıldığı üze-
re- hükmünü verdi. Allâh Teâlâ’nın (celle celâluhû) 
“tevbeleri geri kalan üç kişinin...” diye bahsettiği bu 
geri kalış, bizim savaştan geri kalmamız değildir; 
bu, Hazreti Peygamber’e (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
gelip yemin ederek mâzeretleri olduğunu söyleyen-
lerin özürlerini Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) kabul etmesi, bize yapacağı muameleyi ise geri-
ye bırakması olayıdır.”418

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Onlarca harpte 
Hazreti Rasûlullah’a (sallallâhu aleyhi ve sellem) ya-
renlik yapıp, sadece bir seferinde zafiyet gösteren 
Hazreti Kâ’b’ın (radiyallâhu anh) nedameti (pişman-
lığı) senin için yeterli bir misal olmalı. Bil ki, kişi-
nin sadıklardan olabilmesi için sadece sözünün ve 
işinin doğruluğu kâfi değildir. Allâh (celle celâluhû) 
yolunun sâliki mümkün olduğunca yukarıda vasıf-
ları sayılan sadık kullarla hem ruhen hem bedenen 
beraber olmalıdır. Şâyet buna güç yetiremezse; on-
ların örnek hayatlarını okumalı ve ruhen onlarla bir 

418 Buhârî, Müslim, Tirmizî



203

gönül bağı kurmaya gayret etmelidir. Çünkü insan 
varlığında asıl olan ruhtur; ruhun beraberliği haki-
katte varlığın beraberliği demektir. Bu beraberlik 
psikolojisi insanının ruh âlemine çok faydalıdır ve 
sâlikin ibadetlerinde daimi olması için büyük bir ve-
siledir. Kişi şayet hastalık ve maişet meşguliyeti (he-
lal rızık peşinde olma) nedeniyle bedenen sadıklarla 
olamazsa, en azından gönlü onlarla beraber olmalı-
dır. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):  

“Şüphesiz Medine’de birtakım insanlar var ki, 
siz (cihad için) bir yolda yürür veya bir vadiyi ge-
çerken sanki sizinle beraberdirler. Onları hastalık 
alıkoymuştur.”419 ve “(Sözü, özü) doğru olan tica-
ret ehli, peygamberler, sıddîklar ve şehitlerle be-
raber haşrolunacaktır.”420 buyurarak, mazereti olan 
ve helal rızık peşinde koşan kişilerin muafiyetini be-
yan etmiştir. 

Hace Abdulhâlık Gücdüvânî (kuddise sırruhû) 
Hazretleri de oğluna şu şekilde nasihat etmiştir:

“Ey oğulcuğum! Sadıkları bul ve onlarla dost ol. 
Şayet onları bulamazsan onların kitaplarını oku ve 

419 Müslim, Buhârî, Ebû Dâvûd, İbn-i Mâce
420 Tirmizî, Darimî, Hâkim, Süyûtî



204

menkıbelerini dinle. Böylece onlara gönlünün rağbe-
ti artsın. Cenâb-ı Hakk’ın da (celle celâluhû) Kur’ân-ı 
Azimüşşan’da birçok kıssaya yer vermesi kuru ku-
ruya onları hikâye etmek için değildir. Bilakis, bu 
mübarek insanların hayat serüvenini öğrenip, ibret 
almamız ve onlarla mânevî bir beraberlik kurmamız 
içindir.”

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Sıddîkiyye 
yolunda bulunan zâtların gönlü bir tevazu pınarı-
dır. Onların birçoğu bu yolda sebat edebilmek için 
fakirliği seçmişler, zengin olsalar da zahidane bir 
hayat sürmüşlerdir. Onların bu hâli nedeniyle şey-
tan, sakın ha seni aldatıp kibre düşürmesin! Nitekim 
Ashâb-ı Kirâm’ın (radıyallahu anhüm) da çoğu bu 
zühd hâli üzereydiler. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû), 
Hazreti Peygamber’e (sallallâhu aleyhi ve sellem) ve 
onun namında bütün ümmete:

“Sabah akşam Rablerine, O’nun rızâsını dileye-
rek dua edenlerle birlikte candan sebat et. Dün-
ya hayatının süsünü isteyerek gözlerini onlardan 
çevirme. Kalbini bizi anmaktan gafil kıldığımız, 
kötü arzularına uymuş ve işi gücü aşırılık olan 



205

kimseye boyun eğme.”421 buyurarak, sadıklarla 
beraber olmayı, gafillerden ve cahillerden yüz çe-
virmeyi emretmiştir. Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de insanların katında düşük, fakat 
Allâh (celle celâluhû) katında değerli olan bazı zeva-
tın olduğunu:

“Allâh Teâlâ (celle celâluhû), Ben kalpleri kırık 
olanların yanındayım buyurmuştur.”422 buyurarak 
beyan etmiş ve Allâh’ın (celle celâluhû) rahmetine 
mazhar olmak isteyenlerin bu kişilerle gönül bera-
berliği kurmasının lüzumuna işaret etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Sadıklarla beraber 
olman, onlar nedeniyle Hakk Teâlâ’nın (celle celâ-
luhû) sana da rahmetiyle muamele etmesine neden 
olur. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem): 

“Kardeşlerinin salih kimseler olması, kişinin 
saadetindendir.”423

“Ey Enes (b. Mâlik)! Sadık dostlarını çoğalt. 
Çünkü onlar şefaatçidirler.”424

421 Kehf, 18/28
422 Münâvî, Gazâlî
423 Sülemî, Münâvî
424 Münâvî



206

“Kişi sevdiği ile beraberdir.”425 buyurarak, bu 
hakikati açık bir şekilde beyan etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, sadıkların 
bulunduğu cemaate felaket gelmez ve azap inmez. 
Nitekim Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) Yüce Kelâmın-
da:

“Hani (o kâfirler) bir zaman da: ‘Ey Allâh’ım! 
Eğer bu Kitap senin katından gelmiş bir gerçekse 
üzerimize gökten taş yağdır yahut bize elem verici 
bir azap getir!’ demişlerdi. Hâlbuki (Ey Muham-
med) sen onların içinde iken Allâh onlara azap 
edecek değildir. Ve onlar mağfiret dilerlerken de 
Allâh onlara azap edici değildir.”426 buyurarak bu 
hakikati beyan etmiştir. Bu durum kâfirler için böy-
le iken, mü’minler için böyle olmaması hiç düşünü-
lebilir mi? Öyleyse, Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) biricik vârisleri ve en iyi takipçileri olan 
sadıklarla beraber olanlar için de aynı durum söz 
konusudur. Allâh’ın (celle celâluhû) azabından sakı-
nanlar için en emin yol, bu mübarek zâtlarla ruhi ve 
bedeni beraberliktir. 

425 Buhârî, Müslîm
426 Enfâl, 8 /32-33



207

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Kurtuluşa erenin 
ve mahvolanın kim olduğunu bilmek istersen şu ha-
dîs-i şerife kulak ver:

“Said (yani mutlu kimse), başkasının hâl ve şa-
nına bakarak öğüt alan (ve böylelikle uyanmaya 
muvaffak olan) kimsedir. Şaki (yani fena kimse) 
de, kendisinin fena hâllerinden başkasının ibret 
aldığı kimsedir.”427 

Öyleyse sen sadıklarla beraber ol ve gönlünü 
uyandır. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem): 

Allâh Teâlâ (celle celâluhû) buyurmuştur ki: 
‘Ben Salih kullarıma gözlerin görmemiş, kulakla-
rın işitmemiş ve hiçbir insanın kalbine doğmamış 
şeyleri hazırladım.’428 buyurarak, onları müjdele-
miştir. 

Sakın ha, şekavete (fenalığa) düşüp de başkala-
rına ibret olacak hâle düşme! Çünkü bu işin sonu 
ebedi mahrumiyettir. 

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Allâh’tandır (celle 
celâluhû).

427 Müslim, İbn-i Mâce
428 Buhârî, Müslim, Ahmed, Süyûtî



208

TİLÂVET-İ KUR’ÂN

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Kur’ân Al-
lâh’ın (celle celâluhû) değişmez ve değiştirilemez ka-
dim kelâmı, kendisinden önce gelen bütün ilâhî ki-
tapların tasdikçisi, hakla-bâtılın, hayırla-şerrin ayırt 
edicisi ve Hazreti Muhammed’e (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) bahşedilen en büyük mucize olan yüce ki-
taptır. Onun kadir ve kıymetini en iyi takdir edecek 
olan yine onu indiren Cenâb-ı Hakk’tır (celle celâ-
luhû). Öyle ki, Hazreti Muhammed (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) bu kitaba muhatap olduğu için peygam-
berlerin en üstünü olmuş, O’nun ümmeti de O’nun 
tebliğ ettiği bu hakiki kitabı imanla tasdik edip amel 
ettikleri için ümmetlerin en üstünü ve en seçkini kı-
lınmışlardır. Mekke ve Medine, kendilerinde Kur’ân 
indirildiği için beldelerin en şereflisi, Asr-ı Saadet, 
Ramazan Ayı ve Kadir Gecesi de zamanların en ha-
yırlıları olmuşlardır. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû), 
yine Kur’ân-ı Kerîm’de yine Kur’ân hakkında şöyle 
buyurmaktadır:



209

“(Bu Kur’ân) âyetlerini iyiden iyiye düşünüp te-
fekkür etsinler ve temiz akıl sahipleri öğüt alsın-
lar diye sana indirdiğimiz mübarek bir kitaptır.”429

“İman edip yararlı işler yapanların, Rable-
ri tarafından hak olarak Muhammed’e indirilen 
Kur’ân’a inananların günahlarını Allâh örtmüş ve 
hâllerini düzeltmiştir.”430

“Eğer biz bu Kur’ân’ı bir dağa indirseydik,  mu-
hakkak ki onu, Allâh korkusundan baş eğerek, 
parça parça olmuş görürdün. Bu misalleri insanla-
ra düşünsünler diye veriyoruz.”431

“Müminler ancak o kimselerdir ki; Allâh anıl-
dığında kalpleri titrer, yanlarında Allâh’ın âyetleri 
okunduğunda (bu) imanlarını pekiştirir ve yalnız 
Rablerine dayanıp güvenirler.”432

“İşte bu Kur’ân, kendisiyle uyarılsınlar, Al-
lâh’ın ancak bir tek İlah olduğunu bilsinler ve akıl 
sahipleri iyice düşünüp öğüt alsınlar diye insanla-
ra (gönderilmiş) bir bildiridir.”433

429 Sad, 38/29
430 Muhammed, 47/2
431 Haşr, 59/21
432 Enfal, 8/2
433 İbrahim, 14/52



210

“(Senden önceki elçilerimizi) Apaçık deliller ve 
kitaplarla gönderdik. Sana da zikri (Kur’ân’ı) in-
dirdik ki, insanlara kendileri için indirileni açık-
layasın ve onlar da iyice düşünsünler, diye.”434

“Bu (Kur’ân), insanlar için basiret (nuruyla Al-
lâh’a yönelten âyet)lerdir, kesin bilgiyle inanan 
bir kavim için de bir hidayet ve bir rahmettir.”435

“Bu Kur’ân bana siz ve (sizden sonraya) erişen-
leri uyarmam için vahyolundu.”436

Kur’ân’ın ilk muhatabı ve mübelliği olan Hazreti 
Muhammed (sallallâhu aleyhi ve sellem) ise Kur’ân’ın 
kadir ve kıymeti hakkında bazı ehâdis-i şerîfelerin-
de şöyle buyurmuşlardır: 

“Kur’ân şefaati makbul bir şefaatçi, şahitliği 
tasdik edilmiş bir şahittir. Bir kimse, onu önder 
bilirse, Kur’ân da onu cennete götürür. Bir kimse, 
onu arkaya atarsa, Kur’ân da onu cehenneme gö-
türür.”437

“Allâh (celle celâluhû) şu Kur’ân’la bazı kavim-

434  Nahl, 16/44
435 Casiye, 45/20
436 En’âm, 6/19
437 Muhammed b. Fazl, Muhammed b. Cafer, İbrahim b. Yûsuf, 
Ebû Muaviye, A’meş Mûli yolu ile gelen bir rivâyette.



211

leri yükseltir; bazılarını da alçaltır.”438 
“Bu Kur’ân’dan ayrılmayın! Çünkü o, Allâh’ın 

(celle celâluhû) sofrasıdır. Kim Allâh’ın (celle celâ-
luhû) sofrasından istifade etmek isterse etsin. Zira 
ilim kazanmak öğrenmekle olur.”439

“Kim Kur’ân’a dosdoğru uyarsa, Kur’ân onu sa-
pıklıktan kurtarıp doğru yola eriştirir ve kıyamet 
günü onu kötü bir hesaptan korur.”440 

“Şüphesiz şu Kur’ân, Allâh’ın (celle celâluhû) 
kullarına olan bir ziyafetidir. Gücünüzün yettiği 
kadar Allâh’ın (celle celâluhû) bu sofrasından bir 
şeyler öğreniniz. Bu Kur’ân Allâh’ın (celle celâ-
luhû) sapasağlam ipi, apaçık nurudur. Fayda ve-
ren şifasıdır. Ona sımsıkı sarılanlar için bir koru-
naktır. Ona tâbi olanları kurtarıcıdır. Kur’ân çok 
okunmakla eskimez. Kur’ân okuyun, çünkü Allâh 
Teâlâ (celle celâluhû) onun okunan her bir harfine 
karşılık on katı sevap verecektir. Dikkat edin, ben 
‘Elif-lâm-mîm için on katı sevap verilir’  demiyo-
rum. Elif harfi için on katı sevap, lâm harfi için on 

438 Müslim
439 Bezzâr
440 Taberanî



212

katı sevap ve mîm harfi için de on katı sevap var-
dır.”441

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bu kadar açık ve 
anlaşılır âyet-i celîleler ve ehâdis-i şerîfelerden son-
ra, Kur’ân’ın ne büyük bir kurtarıcı, ne makbul bir 
şefaatçi, ne hakiki bir mürşid, ne tükenmez bir ilim 
kaynağı, ne büyük bir habl-i metin (sağlam ip) oldu-
ğunu anladın. Öyleyse Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâ-
luhû):

“Hep birlikte Allâh’ın (celle celâluhû) ipine (ki-
tabına, dinine) sımsıkı sarılın. Parçalanıp ayrılma-
yın. Allâh’ın (celle celâluhû) üzerinizdeki nimetini 
düşünün. Hani siz birbirinize düşmanlar idiniz 
de, O, kalplerinizi birleştirmişti. İşte O’nun (bu) 
nimeti sayesinde kardeşler olmuştunuz. Yine siz, 
bir ateş çukurunun tam kenarında iken oradan da 
sizi O kurtarmıştı. İşte Allâh (celle celâluhû) size 
âyetlerini böyle apaçık bildiriyor ki, doğru yola 
eresiniz.”442 buyruğuna kulak ver, Kur’ân’a tâbi ol, 
ona itaat et, onun emirlerine itaat edilmesini emret-
tiği kişilere de itaat et, sakın ha, Kur’ân’dan zerre-

441 Hâkim
442 Âl-i İmran, 3/103



213

ce şüphe etme ve asla ondan yüz çevirme! Çünkü 
Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) âyet-i celîlelerde: 

“Her kim Rahman olan Allâh’ın zikrinden yüz 
çevirirse biz ona bir şeytan musallat ederiz. Artık 
o şeytan onun yakın dostudur.”443 

“Her kim de benim zikrimden (Kur’ân’dan) yüz 
çevirirse, (bilsin ki) ona dar bir geçim vardır ve 
onu kıyamet günü kör olarak haşrederiz.”444 buyu-
rarak, Kur’ân’dan yüz çevirenlerin hazin sonunu en 
beliğ bir şekilde ifade ediyor. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Kelâmullah’a bü-
yük ihtimam göster ve onu hayatının merkezine ko-
yarak bol bol tefekkürle tilavet et. Nitekim Kur’ân-ı 
Azimüşşan’da, Kur’ân’a inanarak onu tilavet eden-
ler hakkında Cenâb-ı Mevlâ (celle celâluhû) şöyle bu-
yurmaktadır:

“Şüphesiz, Allâh’ın kitabını okuyanlar, nama-
zı kılanlar ve kendilerine rızık olarak verdiğimiz 
şeylerden, gizlice ve açıktan Allâh yolunda harca-
yanlar, asla zarar etmeyecek bir ticaret umabilir-
ler.”445

443 Zuhruf, 43/36
444 Tâhâ, 20/124
445 Fatır, 35/29



214

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) ise 
Kur’ân okumanın faziletine dair şöyle buyurmakta-
dır:

“Ümmetimin en faziletli ibadeti, Kur’ân’ı yüzü-
ne bakarak okumaktır.”446

“İnsanların en âbidi, onların Kur’ân’ı en çok 
okuyanıdır.”447

“Kur’ân okuyunuz. Çünkü Kur’ân, kendisini 
okuyanlara kıyamet gününde şefaatçi olarak gele-
cektir.”448

“Kur’ân’ı gereği gibi güzel okuyan kimse, vahiy 
getiren şerefli ve itaatkâr meleklerle beraberdir. 
Kur’ân’ı kekeleyerek zorlukla okuyan kimseye de 
iki kat sevap vardır.”449

“Kur’ân-ı Kerîm’den tek harf okuyana bile bir 
sevap vardır. Her sevap on misliyle kayda geçer. 
Elif Lâm Mîm bir harftir demiyorum. Aksine Elif 
bir harf, Lâm bir harf, Mîm bir harftir.”450

446 Beyhakî, Süyûtî
447 Süyûtî
448 Müslim
449 Buhârî, Müslim
450 Tirmizî



215

“Kur’ân’ı aşikâr okuyan, aşikâr sadaka veren gi-
bidir. Kur’ân’ı gizli okuyan sadakayı gizli veren 
gibidir.”451

“Kur’ân’ı öğrenin ve okuyun! Çünkü Kur’ân’ı 
öğrenip okuyan ve onun hükümleriyle amel edip 
yaşayanın misali, içi misk dolu bir keseye benzer; 
kokusu her yana yayılır. Kur’ân’ı okuyup onu sa-
dece içinde tutan, ağzı düğümlü misk torbasına 
benzer.”452

“Sizin en hayırlılarınız, Kur’ân’ı okuyan ve 
okutandır.”453

“Kur’ân okumak, kimi benden başka bir şey 
istemekten meşgul edip alıkoyarsa, dilekte bulu-
nanlara verilenin en üstününü ona veririm.”454

“Kur’ân okuyan bunamaz.”455

“Kim Allâh-u Teâlâ’nın kitabından bir âyet din-
lerse onun için kat kat sevap yazılır. Kim de onu 
okursa kıyâmet günü onun için nûr olur.”456

451 Mesabih
452 Tirmizî, Nesai, İbn-i Mâce
453 İbn-i Mace
454 Tirmizî
455 El-Manevi, İbn-i Asakir
456 Ahmed



216

“Kur’ân okuyan bir mü’min, kavun gibidir. 
Hem kokusu hem tadı güzeldir. Kur’ân okuma-
yan bir mü’min, hurma gibidir. Tadı güzeldir, ama 
kokusu yoktur. Kur’ân okuyan bir münafık, rey-
han gibidir. Kokusu iyidir; ama tadı acıdır. Kur’ân 
okumayan bir münafık, Ebû Cehil karpuzu gibi 
olup, kokusu yoktur, tadı da acıdır.”457

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bu muhkem ehâ-
dis-i şerîfelerden de anladın ki, Kur’ân ile meşgul 
olmak, onun hakkında tefekkürde bulunmak ve onu 
bol bol okumak her türlü zikirden ve duadan daha 
üstündür. Çünkü bütün duaların ve zikirlerin en gü-
zelleri, kelâmların en güzelinde zaten münderiçtir. 
Kur’ân okuyan da, tilaveti esnasında bunlarla dua 
etmekte ve zikirde bulunmaktadır. Mânâ âleminin 
erleri mânevî seyrin nihayetinde özellikle Kur’ân 
ile meşguliyete büyük ehemmiyet vermişlerdir ve 
bütün zikir ve murakabelerini Kur’ân tilavetini ve 
namazı ihya etmek için bir kalp cilası saymışlardır. 

Kişi okumasının zayıflığına bakmaksızın 
Kur’ân-ı Kerîm tilavetine, özellikle de yüzüne kıra-
at ederek devam etmelidir. Çünkü bakarak Kur’ân-ı 

457 Katâde, Ebû Musa el-Eş’arî yolu ile gelen bir rivâyetle.



217

Kerîm okumakta hem Kur’ân’a bakma sevabı hem 
de Kur’ân’ı okuma sevabı vardır. Ayrıca bakarak 
Kur’ân okumak esnasında lahn-i celî veya lahni hafî 
yapmak (açık ve gizli hata) daha az görülür. Müm-
künse mukabele esnasında hadr okuyuşu (normal), 
namaz esnasında tedvir okuyuşu (orta) ve cemaate 
Kur’ ân arzı esnasında da tahkik okuyuşu (yavaş) 
tercih edilmelidir. Kur’ân’ı tecvid kurallarına riayet 
etmeksizin, hızlı bir şekilde, edebe mugayir bir tarz-
da okumak, hiçbir kıraat âliminden nakledilmemiş 
ve hiçbir fakih bunu caiz görmemiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Şayet Kur’ân oku-
mayı bilmiyorsan bir an önce öğrenmek için yola 
koyul. Bil ki, Kur’ân okumak Hazreti Peygamber’in 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) sürekli devam ettiği bir 
sünnetidir. Şayet Kur’ân okunan bir mecliste bu-
lunuyorsan orada da edebe riayet ederek dikkatli-
ce dinle. Nitekim âyeti celîlede Cenâb-ı Hakk (celle 
celâluhû) şöyle buyurmuştur:

“Kur’ân okunduğu zaman onu dinleyin ve su-
sun ki size merhamet edilsin.”458 Binaenaleyh 
Kur’ân-ı Kerîm’i dinlemek bir farzı kifâyedir.

458 Araf, 7/204



218

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Kur’ân’da mâhir 
olmak istiyorsan, Kur’ân meclislerinde daima bulun 
ve evini de bir Kur’ân meclisi hâline getir. Bil ki, As-
hâb-ı Kirâm’ın (radıyallahu anhüm), ulemânın, evli-
yanın ve dahi meşayıh-i âlişânın meclisleri Kur’ân 
meclisi, evleri de bir Kur’ân sofrası idi. Nitekim 
Kur’ân meclislerinin faziletlerine dair Hazreti Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurmak-
tadır:

“Evlerinizi namaz kılmak ve Kur’ân okumakla 
nurlandırınız.”459

“Her sofra hazırlayan kimse sofrasına gelinme-
sini ister. Allâh’ın (celle celâluhû) (mânevî) sofrası 
ise Kur’ân’dır. O hâlde bu sofrayı terk etmeyin.”460

“İçinde Kur’ân okunan ev, gök ehline pırıl pırıl 
ışık saçar; nasıl ki yıldızlar ışık saçarsa.”461

“İçinde Kur’ân okunan evin hayrı çoğalır. İçin-
de Kur’ân okunmayan evin ise hayrı azalır.”462

“Evlerinizde Kur’ân-ı Kerîm okumayı çoğal-

459 Beyhakî
460 Beyhakî
461 Beyhakî
462 Bezzar



219

tınız. Çünkü içinde Kur’ân-ı Kerîm okunmayan 
evin hayrı az olur, şerri çok olur ve içindekilere 
dar gelir.”463 

“Bir topluluk, Allâh’ın (celle celâluhû) evlerin-
den birinde toplanır, Allâh’ın (celle celâluhû) Kita-
bı’ndan bir âyet okurlar, aralarında onu öğrenme-
ye çalışırlarsa, Allâh Teâlâ (celle celâluhû) onlara 
sekîne (huzur) indirir, kendilerini rahmet kaplar 
ve melekler onları sarar. Ve Allâh (celle celâluhû) 
onları katındakilere anlatır.”464

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Kur’ân’ı sünnet 
üzere ayda bir kez hatmet. Nitekim Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) Abdullah bin 
Amr’a (radiyallâhu anh): “Duyduğuma göre sen 
her gece Kur’ân okuyup (hatim) ediyor muşsun?” 
“Evet.” “Ayda bir hatim indir!” “Bundan daha 
fazlasını yapabilirim.” “Öyleyse, yedi günde bir 
hatim et, bundan daha kısa sürede hatim etmeye 
kalkışma!” Bu hususta daha iddialı konuşup ısrar 
ettim. O da ısrar etti ve nihayet şöyle buyurdu: 
“Kim bilir ömrün uzun olur da çok yaşarsın bu 

463 Süyûtî
464 A’meş, Ebû Sâlih yolu ile gelen bir rivâyette.



220

dediğini yapamazsın.” Hakikaten buyurduğu 
başıma geldi. Yaşlanınca, “Allâh Rasûlü’nün 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) ruhsatını keşke kabul 
etseydim!” dedim,465 buyurdu. 

Kur’ân-ı hatmetmek öyle büyük bir fazilettir ki, 
bu faziletin ehemmiyetini Hazreti Peygamber (sal-
lallâhu aleyhi ve sellem): 

“Mü’min, Kur’ân-ı Kerîm’i hatmettiği zaman, 
altmış bin melek onun için Cenâb-ı Hakk’tan 
mağfiret talep eder.” (Deylemi) buyurmuştur. Yine, 
sabah akşam Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aley-
hi ve sellem) okumaya devam ettiği Kur’ân sûre ve 
âyetlerini vird edinmeli. Kur’ân’la olan bağı sıcak 
tutmalıdır.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Kur’ân nasıl kelâm-
ların en üstünü ise, onun muhatabı peygamberlerin 
en üstünü ise, yine Kur’ân ehli de onun ahkâmı ile 
yaşarsa akranının en üstünüdür. Nitekim Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) Kur’ân ehlinin 
yüceliğine dair ehâdis-i şerîfelerinde şöyle buyur-
maktadır: 

465 Müslim



221

“Kur’ân-ı Kerîm’e bakarak okuyanın ezbere 
okuyana karşı fazileti, farzın nafileye karşı fazileti 
gibidir.”466

“Kur’ân-ı yüklenenler Allâh’ın (celle celâluhû) 
dostlarıdır. Onlara düşmanlık eden Allâh’a (celle 
celâluhû) düşmanlık etmiştir. Onları dost edinen, 
Allâh’ı (celle celâluhû) dost edinmiştir.”467

“Kur’ân-ı taşıyan (kalbinde ve kafasında onu 
muhafaza eden), İslâm sancağını taşıyandır. Ona 
ikramda bulunan Allâh’a (celle celâluhû) saygı 
göstermiş olur; ona ihanet eden Allâh’a (celle celâ-
luhû) ihanet etmiş olur. Allâh’ın (celle celâluhû) la-
neti böylesine olsun.”468

“Kur’ân-ı kalbinde, hafızasında taşıyanlar, kı-
yamet günü cennet ehlinin başı ve ileri gelenleri-
dir.”469

“Kur’ân-ı kalbinde, hafızasında taşıyanlar, Al-
lâh’ın (celle celâluhû) sunduğu gölgeden başka 
hiçbir gölgenin bulunmadığı günde Allâh’ın göl-
gesindedirler.”470

466 Kenzü’l-Ummâl
467 Buhârî
468 Firdevs
469 Taberânî
470 Deylemi



222

“Kur’ân-ı Kerîm’i ezberleyip okuyan ve onun-
la amel eden kimselere hürmet ediniz. Kim onlara 
hürmet ederse bana hürmet etmiştir.”471

“Kur’ân-ı yüklenmiş kimse için kabul olunmuş 
bir dua vardır.”472

“Ümmetimin en şereflileri ve ileri gelenleri, 
Kur’ân’ı kalbinde, hafızasında taşıyanlardır.”473

“Kim Kur’ân okur, ezberler de Mushaf’a bak-
madan tilavet eder, aynı zamanda Kur’ân’ın helal 
kıldığını helal, haram kıldığını haram sayarsa, Al-
lâh (celle celâluhû) onu bu sebeple cennete koyar; 
onun hanedanından cehennem azabını hak etmiş 
on kimseye de şefaatte bulunma yetkisi verir.”474

“Kalbinde Kur’ân-ı Kerîm’den bir şey bulun-
mayan kimse, harap olmuş ev gibidir.”475

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Kur’ân’ı ez-
berlemeye ve tefsir etmeye ve dahi ondan hüküm 
çıkarmaya en lâyık olanlar, iman, amel ve ahlâk yö-
nünden insanların en kâmil olanlarıdır. Bu yüzden 

471 Feyzü’l-Kadîr
472 Münâvî
473 İbn-i Abbas
474 Tefsir-i Kurtubi, el-Hasen
475 Tirmizî



223

hıfzı en kuvvetli, ahlâkı en düzgün ve sesi en güzel 
olanları Kur’ân’ı ezberlemek için teşvik et. Nitekim 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Kur’ân’ı sesleriniz ile süsleyiniz. Çünkü gü-
zel seda Kur’ân-ı Kerîm’in sahip olduğu güzelliği 
daha fazla göstermeye sebep olur.”476 buyurarak, 
geniş kitlelere Kur’ân sunumu yapacak kişilerin 
hem sözünü, hem sesini ve hem de lisân-ı hâlini gü-
zelleştirmesi gerektiğini tavsiye eylemiştir.

Yine, Kur’ân ilimlerine anlayışı yüksek, ahlâk-
ça ön plana çıkmış ve dinin hükümlerine riayet 
eden insanları yönlendir. Çünkü halk içinde ima-
nen, amelen, ahlâken ve aklen zayıf olan kişilerin 
Kur’ân’la ve Kur’ân ilimleriyle anılması bu ilimlerin 
insanların gözünde hak ettiği yere ulaşamamasına 
sebep olur. Bunun örnekleri ehlince çok iyi bilinir. 
Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de Cenâb-ı Hakk (celle celâ-
luhû) şöyle buyurmaktadır: 

“Kendilerine Tevrat yükletilip de sonra onu 
(içindeki derin anlamları, hikmet ve hükümleriyle 
gereği gibi) yüklenmemiş olanların durumu, kos-

476 Hâkim, Taberânî, Süyûtî



224

koca kitap yükü taşıyan eşeğin durumu gibidir. 
Allâh’ın âyetlerini yalanlayan kavmin durumu ne 
kötüdür. Allâh, zalim bir kavmi hidayete erdir-
mez.”477

Ve yine Fatiha Sûresi’ndeki gazaba uğrayanların, 
Allâh’ın (celle celâluhû) kitabı olan Tevrat’ı bilip de, 
amel etmeyenler olarak tefsir âlimleri tarafından 
nakledilmesi, bu hakikati ortaya koyan en açık de-
lillerdendir. İmam-ı Gazzali Hazretleri (radiyallâhu 
anh) İhya’da: “Nice Kur’ân okuyanlar vardır ki, 
hükmü ile amel etmedikleri için Kur’ân’ın lane-
tine müstahak olurlar.” hadîsini rivayet ederek bu 
konunun ehemmiyetine dikkat çekmiştir. Ve yine 
bazı hadîs-i şeriflerde:

“Ümmetimin sevapları -kişinin camiden çı-
kardığı hurma tohumu da olmak üzere- bana arz 
olundu. Ayrıca ümmetimin günahları da bana arz 
olundu. Kendisine Kur’ân’dan bir sûre veya âyet 
verildikten veya onu öğrendikten sonra unutan 
kimsenin günahından daha büyüğünü görme-
dim.”478

“İlmin afeti (ilme arız olan bela) ilmi unutmak-
tır. Onun boşa harcanması ise onu ehli olmayana 
477 Cuma, 62/5
478 Ebû Dâvûd, Tirmizî



225

öğretmektir.”479 buyurularak bu konu açıklığa ka-
vuşturulmuştur. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Kârı oldukça bü-
yük olan bu ameli şayet gereğince yapmaz isen, za-
rarının da büyük olması seni şaşırtmasın. Ehli bilir 
ki, en kârlı ticaretler umumiyetle riski en yüksek 
olanlardır. Bu yüzden Kur’ân’ı okurken, ezberler-
ken ve onunla meşgul olurken sünneti seniyyenin 
hudutlarını gözet! Onu okurken şarkı söyler gibi 
veya ağıt yakar gibi okuma. Ağlamaklı ve içten bir 
eda ile oku. Tecvid kaidelerine riayet ederek ve dü-
şünerek tertîl üzere oku. Onu okumak için Allâh’ın 
(celle celâluhû) rızâsı haricinde hiçbir menfaat gözet-
me. Ezberlerken de belli bir makama çıkmak veya 
şöhret sahibi olmak için değil Allâh (celle celâluhû) 
katında derece kazanıp, Kur’ân’la şeref kazanmak 
için hıfz et. Kur’ân’da mâhir olmak için bütün zor-
luklara katlan ve bu çabaları hiçbir zaman yeterli 
görme. Allâh (celle celâluhû) seni Kur’ân’la yükselt-
sin, şereflendirsin ve Kur’ân’ın hürmetine mad-
dî-mânevî hacetlerini gidersin. 

Çalışmak bizden, tevfik Allâh’tandır (celle celâ-
luhû). 

479 Ramuz, İbn-i Ebi Şeybe, Askeri, İbn-i Abdi’l-Berr



226

SALÂVAT-I ŞERİFE

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Vefayı hiçbir za-
man terk etme! Hele, ilk ve son sözü “Ümmetim” 
olan, Miraç’ta ümmetini unutmayan ve yarın Haşr 
Meydanı’nda da unutmayacak olan ve Cenâb-ı 
Hakk’ın (celle celâluhû): 

“Andolsun, size kendi içinizden öyle bir pey-
gamber gelmiştir ki, sizin sıkıntıya düşmeniz ona 
çok ağır gelir. O size çok düşkün, mü’minlere kar-
şı da çok şefkatli ve merhametlidir.”480 buyurarak 
kendisini medh-ü sena ettiği, Şah-ı Rusül Hazreti 
Muhammed Mustafa’ya (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
karşı vefayı asla terk etme ve sadakatten de ayrılma. 
Ve bu vefa ve sadakatin bir nişanesi olarak salâvat-ı 
şerifeyi dilinden düşürme! 

Bil ki, bu senin için çok kazançlı bir ticaret kapı-
sıdır. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem): 
“Kişi müslüman kardeşine arkasından (gıyabın-

480 Tevbe, 9/ 128



227

da) dua ederse, melekler: ‘Âmin! Aynısı sana da 
olsun!’ derler.”481 buyurarak, sade bir mü’minin gı-
yabında bile yapılacak duanın faziletine ve kazan-
cına ilgi çekerken, bir düşün ki, Cenâb-ı Hakk’ın 
(celle celâluhû): “Allâh ve melekleri o peygambere 
salât-u selâm ederler. Öyleyse ey müminler siz de 
O’na salât-u selâm edin ve tam bir teslimiyetle tes-
lim olun”482 buyurarak, teşrif ettiği o şanlı Peygam-
ber’e (sallallâhu aleyhi ve sellem) gıyabında dua nasıl 
bir fazilet taşır!

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Salâvat-ı şerife ge-
tirmenin faziletini bilmek dilersen şu ehâdîs-i şerîfe-
ye iyi kulak ver:

“Bir kimse bana salâvat getirdiğinde, onun selâ-
mını almam için Allâh Teâlâ (celle celâluhû) ruhu-
mu iade eder.”483

 “Kim bana salât-ü selâmda bulunursa Allâh 
Teâlâ (celle celâluhû) onun için bir kırat sevap ya-
zar. Bir kırat ise Uhud Dağı kadar büyüktür.”484

481 MüsIim, Ebû Dâvud
482 Ahzab, 33/56
483 Ebû Dâvûd
484 Abdürrezzâk, Süyûtî



228

“Günlerinizin en faziletlisi cuma günüdür. Bu 
sebeple o gün bana çok salâvat getiriniz; zira sizin 
salât-ü selâmlarınız bana sunulur.”485

“Kim bana bir defa salâvat getirirse, Allâh Teâlâ 
da (celle celâluhû) ona on misli merhamet eder.”486

“Kıyamet gününde insanların bana en yakın 
olanları, bana en çok salâvat getirenlerdir.”487

“Kim bana bir kere salâvat-ı şerife getirirse, Al-
lâh (celle celâluhû) ona on salât eder, on günahını 
siler, on derece de yükseltilir.”488

“Bir gün Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
yüzünde büyük bir sevinç ifadesiyle geldi. Dedik 
ki: ‘Yüzünde sevinç ifadesi görüyoruz; hayırdır in-
şaAllâh.’  Şöyle buyurdu: ‘Bir melek geldi ve bana: 
‘Rabbinin sana selâmı var.’  Diyor ki: Bir kimse 
sana bir kere salât ederse, ben ona on kere rahmet 
ederim. Sana bir kere selâm, ederse, ben ona on 
kere selâm ederim. Bu seni hoşnut etmez mi?”489

485 Ebû Dâvûd, Nesâî, İbn-i Mâce
486 Müslim
487 Tirmizî
488 Nesâî
489 Nesâî



229

“Allâh’ın (celle celâluhû), yeryüzünde gezgin 
melekleri vardır. Onlar ümmetimin selâmını bana 
ulaştırırlar.”490

Bir adam dedi ki: “Ey Allâh’ın Rasûlü! Duamın 
üçte birini sana yapayım mı?” “Evet.” “Üçte iki-
sini?” “Evet.” “Bütün dualarım senin içindir” de-
yince, şöyle buyurdu: “Öyleyse dünya ve âhiret 
saadetin için, Allâh (celle celâluhû) senin yanında 
olacak ve senin için yeterli olacaktır.”491

“Allâh (celle celâluhû) kabrimde bir melek gö-
revlendirmiş ve ona bütün mahlûkatın sesini duy-
ma yeteneğini vermiştir. Kıyamete kadar kim bana 
salât-ü selâm getirirse, onun ve babasının ismini 
de söyleyerek falan oğlu filan sana salât-ü selâm 
getirdi diyerek, onun o salât-ü selâmını bana ulaş-
tırır.”492

“Kim bana bir kere salât-ü selâm getirirse Allâh 
(celle celâluhû) ona on salât eder, kim bana on kere 
salât getirirse Allâh (celle celâluhû) ona yüz salât 
eder. Kim bana yüz salât-ü selâm getirirse, Allâh 

490 Nesâî
491 Taberanî
492 Bezzâr



230

(celle celâluhû) onun iki gözü arasına ateşten ve ni-
faktan beraat ettiğini yazar. Kıyamet gününde ise 
onu şehitlerle beraber kılar.”493

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ömürde bir 
kez, Hazreti Peygamber’e (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) salât-ü selâm getirmek bir farz-ı ayndır. Haz-
reti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) isminin 
anıldığı yerlerde ve gıyabında salâvat-ı şerife getir-
mek ise sünnet bir ameldir. Fakat ulemâdan bazıları 
Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) is-
minin her anıldığı yerde salâvat-ı şerife getirmenin 
farz olduğunu söylemişlerdir. Sana yakışan ihtiyatla 
hareket edip Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) isminin her geçtiği yerde salât-ü selâm ge-
tirmekten cimrilik etmemektir. Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) salâvat-ı şerife getirmek-
te zafiyet gösterenlere yönelik olarak bazı ehâdîs-i 
şerîfelerinde şöyle buyurmuşlardır:

“Dua gök ile yeryüzü arasında durur. Benim 
üzerime salât-ü selâm getirilmedikçe (Allâh’a -cel-
le celâluhû-) yükselmez. Beni hayvanına binen 
adamın maşrapası yerine tutmayınız. Bana duanın 
başında, ortasında ve sonunda salât-ü selâm geti-
rin!”494

493 Taberânî
494 Tîrmizî



231

“Cimri o kimsedir ki, yanında adım anıldığı 
hâlde bana salât-ü selâm getirmez.”495 

“Yanında anıldığım hâlde bana salât-ü selâm 
getirmeyen kişi cimrinin ta kendisidir.”496

“Bir gün Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) minbere çıktı. Birinci basamakta ‘Âmin!’ 
dedi. Sonra diğer basamağa çıktı. Onda da ‘Âmin!’ 
dedi. Sonra üçüncü basamağa çıktı ve onda da 
‘Âmin!’ dedi. Minberden indikten sonra: ‘Ey Al-
lâh’ın Rasûlü! Senden bugün bir söz duyduk.’ 
diye sorduk. ‘Duydunuz mu?’  ‘Evet’  dedik. Şöy-
le buyurdu: ‘Birinci basamakta Cibril gelip bana 
şöyle dedi: ‘Ana babasına veya onlardan birine ih-
tiyarladıklarında erişip de onların sebebiyle cen-
nete giremeyen (Allâh’ın -celle celâluhû- rahme-
tinden) uzak olsun’  Ben de ona karşılık ‘Âmin!’  
dedim. ‘Yanında anıldığında sana salât-ü selâm 
getirmeyen de (Allâh’ın -celle celâluhû- rahmetin-
den) uzak olsun’ dedi, ben de ‘Âmin!’ dedim. ‘Ra-
mazana erişip de bağışlanmayan (Allâh’ın -celle 
celâluhû- rahmetinden) uzak olsun’ dedi. Ben de: 
‘Âmin!’  dedim.”497

495 Tirmizî, Ahmed, İbn-i Hibbân, Hâkim, Süyûtî
496  Tirmizî
497 Taberânî



232

“Kim bana salât-ü selâmı getirmeyi unutup ih-
mâl ederse cennet yolunu şaşırır.”498

“Allâh Rasûlü (sallallâhu aleyhi ve sellem), 
salât-ü selâm getirmeden dua eden bir adamın du-
asını duydu ve şöyle buyurdu: ‘Bu adam acele etti.’ 
Sonra onu çağırtıp ona veya başkasına şöyle dedi: 
‘Biriniz namaz kıldığında, Allâh’a (celle celâluhû) 
hamd-ü sena ile başlasın, sonra Peygamber’e (sal-
lallâhu aleyhi ve sellem) salât-ü selâm getirsin, on-
dan sonra istediği duayı yapsın’.”499

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Sana âcizane tavsi-
yem, namazdan sonra dualarında, muhtelif zaman-
larda boş kaldığında, sıkışıp imdat beklediğinde ve 
her fırsat bulduğunda Hazreti Peygamber’e (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) bol bol salâvat-ı şerife getir ve bu 
kazançlı yolun kıymetini iyi bil. Şayet imkânın varsa 
Süleyman Cezûli’nin (kuddise sırruhû) salâvat-ı şe-
rifeleri cem ettiği Delail-ul Hayrat’ı bol bol oku ve 
kalbinden Hazreti Peygamber’e (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) ve ümmetine olan sevgiyi eksik etme! 

Tevfik Allâh’tandır (celle celâluhû).

498 İbn-i Mâce
499 Tirmizî, Ebû Dâvud, Nesâî



233

ZİKRULLAH

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, bu yolun azı-
ğı zikirdir. Bu yol, zikre ehemmiyet verdiğin ölçüde 
ilerleyişe elverir. Zikrin ne olduğunu bilmek ister-
sen zikir; Allâh’ı (celle celâluhû) her an ve her yerde 
anmak ve hatırlamak, O’nu asla unutmamak, gaflet 
hâlinde olmamak ve bütün işlerini Allâh’ın (celle 
celâluhû) seni gözettiğini bilerek, O’nun rızâsına uy-
gun yapmak demektir. Zikir, Allâh’ın (celle celâluhû) 
yüceliğini hatırlamak ve mânevî kemâlâta ulaşmak 
amacıyla yapılır. Zikir, dil, kalp ve beden ile olmak 
üzere üç çeşittir. Dil ile zikir Allâh’ı (celle celâluhû) 
güzel isimleri ile anmak, O’na hamd etmek, tesbihte 
bulunmak, dua etmek ve Kur’ân okumaktır. Beden 
ile zikir; Bütün organların Allâh’ın (celle celâluhû) 
emirlerine uyması ve yasaklarından kaçınması ile 
olur. Kalp ile zikir ise Allâh’ı (celle celâluhû) gönül-
den çıkarmamaktır. 

Zikrin çoğulu ezkar ve zükürdür. Zikir aynı kök-



234

ten gelen kelimelerle birlikte, Kur’ân’da üç yüze ya-
kın yerde geçmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’de Allâh’ı 
(celle celâluhû) zikretmek emredilmiş, Allâh’ı (celle 
celâluhû) zikreden mü’minlerden övgüyle söz edil-
miş ve kendileri için mağfiret ve büyük mükâfatlar 
bulunduğu müjdesi verilerek, en büyük amelin Al-
lâh’ı (celle celâluhû) zikretmek olduğu beyan edil-
miştir. Nitekim âyeti celîlelerde: 

“Allâh’ı zikir, en büyük ibadettir.”500

“Ey iman edenler! Allâh’ı çokça zikrediniz.”501 
buyrularak, bu hakikati en sarih ve beliğ bir şekilde 
Ümmet-i Muhammed’e ilan edilmiştir. Hazreti Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de zikrin faziletini 
ifade etmek üzere: 

“Öyle ise siz beni anın ki ben de sizi anayım. 
Bana şükredin; sakın bana nankörlük etmeyin!”502

“Şüphe yok ki müslüman erkeklerle müslüman 
kadınlar, mü’min erkeklerle mü’min kadınlar, ita-
at eden erkeklerle itaat eden kadınlar, sadık erkek-
lerle sadık kadınlar, sabreden erkeklerle sabreden 

500 Ankebut, 29/45
501 Ahzab, 33/41
502 Bakara, 2/152



235

kadınlar, mütevazı erkeklerle mütevazı kadınlar, 
sadaka veren erkeklerle sadaka veren kadınlar, 
oruç tutan erkeklerle oruç tutan kadınlar, ırzlarını 
koruyan erkeklerle ırzlarını koruyan kadınlar, Al-
lâh’ı çok zikreden erkeklerle Allâh’ı çok zikreden 
kadınlar var ya, işte onlar için Allâh bir mağfiret ve 
büyük bir mükâfat hazırlamıştır.”503 

“Amellerinizin hayırlısını, Sultan’ınızın katın-
da en temizini, derecelerinizi en çok yükselten 
şeyi, sizin için altın ve gümüş sadakasından ve 
düşmanla karşılaşıp vuruşmaktan daha hayırlı bir 
şeyi size haber vereyim: Allâh’ı (celle celâluhû) an-
maktır.”504

“Allâh Teâlâ (celle celâluhû), kendisini çokça 
zikredeni sever.”505

“Hakk Teâlâ, ‘Kulum beni zikrettikçe, dudakla-
rı benim zikrim ile kımıldadıkça ben onunla bera-
berim.’  buyurmuştur.”506 

Azîz ve Celîl olan Allâh (celle celâluhû): “Ben ku-
lumun beni düşündüğü gibiyim; beni andığı (her) 

503 Ahzab, 33/35
504 İbn-i Mâce
505 Süyûtî, Ali el-Müttakî
506 İbn-i Hibbân, Münavî



236

yerde, onunlayım.”507 buyurmuş ve zikrin çok bü-
yük bir LÜTUF olduğunu ve bu lûtfu Allâh’tan (celle 
celâluhû) istemenin gerektiğini Hazreti Muaz’a (radi-
yallâhu anh) şu şekilde ifade etmiştir: 

“Ey Muâz! Vallâhi seni gerçekten seviyorum.” 
buyurdu ve şöyle devam etti: “Muâz her namaz-
dan sonra şu duayı mutlaka okumanı tavsiye edi-
yorum: ‘Allâhümme einnî âlâ zikrike ve şükrike 
ve hüsni ibâdetik.’ (Anlamı: Allâh’ım! Seni anıp 
zikretmek, nimetine şükretmek, sana lâyık ibadet 
etmek için bana yardım eyle!)”508

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Zikrin en faziletlisi-
ni soracak olursan, bil ki, dil ile yapılan zikirlerin en 
faziletlisi Kur’ân okumak ve kelime-i tevhid getir-
mektir. Hâl ile yapılan zikrin en faziletlisi ise Allâh’ı 
(celle celâluhû) görür gibi hareketlerini kontrol altın-
da bulundurmaktır. Zikirde sünnet olan hem kalp 
hem de dille yapmaktır. Fakat kişinin buna gücü 
yetmiyorsa sadece kalbi ile yapması daha faziletli-
dir. Çünkü kalpten yapılan zikrin riyâya bulaşması 
mümkün değildir ve zamanla kalpten yapılan zikir 

507 Buhârî, Müslim
508 Ebû Dâvûd, Nesâî



237

önce dile sonra da hâle yansır. Zikrin gizli ve riyâ-
dan uzak bir şekilde yapılması hakkında Cenâb-ı 
Hakk (celle celâluhû) Kur’ ân-ı Kerîm’de: 

“Rabbini, içinden yalvararak ve korkarak, yük-
sek olmayan bir sesle sabah-akşam zikret ve ga-
fillerden olma.”509 buyurmuş, Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) de, “Zikrin hayırlısı gizli 
olanıdır.”510 buyurarak bunu teyid etmiştir. 

Zikir nimetinin kıymetini iyi bilmeli ve imkân 
buldukça dili, kalbi ve hâli zikirle süslemelidir. Haz-
reti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Zikir, Allâh Teâlâ (celle celâluhû) tarafından 
bir nimettir. Artık o nimetin şükrünü yerine ge-
tiriniz.”511 buyurarak bu hakikate dikkat çekmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, gaflet bir 
ucu küfürde, diğer ucu nisyanda (Cenâb-ı Hakk’ı 
unutma) olan büyük bir nankörlüktür. Gafil olan 
kişi ölü hükmündedir. Bu yüzden sana Allâh’ı (cel-
le celâluhû) hatırlatacak ve seni bu ölüm uykusunda 
uyandıracak kişileri bul ve onlara kulak ver. Çünkü 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

509 Araf, 7/205
510 Ahmed, Beyhakî, Abd b. Humeyd, Süyûtî
511 Süyûtî, Münâvî



238

“Ölmek üzere olanlarınıza ‘Lâ ilâhe illallâh’  de-
meyi telkin ediniz!”512 buyururken, emin ol ki sade-
ce ölüm döşeğindeki yatalak hastaları kastetmiyor. 
O aynı zamanda zımnen (dolaylı olarak) ruhları gaf-
letle kararmış ve ölüm döşeğine düşüp mühürlen-
meye yüz tutmuş mücrimleri (günahkâr) de işaret 
buyuruyor. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, zikir meclis-
lerinde bulunmak büyük bir şeref ve mânevî menfa-
at sebebidir. Bu meclislere girenler, oralarda yapılan 
zikrin ve zikredenlerin hürmetine, Hakk Teâlâ (celle 
celâluhû) katında zâkirlerden yazılırlar. Zaman içe-
risinde gülün kokusunun toprağa sindiği gibi, bu 
meclisler de güzel kokularını sana sindirirler. Nite-
kim Cenâb-ı Hakk Kur’ân-ı Kerîm’de:

“Allâh’ın yüceltilmesine ve içlerinde adının 
anılmasına izin verdiği evlerde hiçbir ticaretin ve 
hiçbir alış verişin kendilerini, Allâh’ı anmaktan, 
namazı kılmaktan, zekâtı vermekten alıkoymadı-
ğı birtakım adamlar buralarda sabah akşam O’nu 
tesbih ederler. Onlar, kalplerin ve gözlerin diki-

512 Müslim



239

lip kalacağı bir günden korkarlar.”513 buyurarak, 
zikir meclislerinin ve zâkirlerin faziletine işaret bu-
yururken, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) de:

Allâh Teâlâ (celle celâluhû) bir kudsî hadîste 
şöyle buyurdu: “Kulum beni özünde anarsa, ben 
de onu özümde anarım. Kulum beni yalnız başına 
anarsa, ben de onu yalnız başıma anarım. Kulum 
beni bir topluluk içinde anarsa ben de onu daha 
güzel, daha keremli bir topluluk içinde anarım.”514

“Hiçbir topluluk yoktur ki, Allâh Teâlâ’yı (cel-
le celâluhû) zikrettiler mi, mutlaka çevrelerinde 
melekler dolaşır, kendilerini ilâhî rahmet kuşatır 
ve üzerlerine sekine (huzur) iner ve onları Allâh 
Teâlâ (celle celâluhû) mânevî huzurunda bulunan-
lara haber verir.”515 

“Zikir ehli öyle seçkin bir topluluktur ki, onlar-
la beraber oturanlar günahkâr olmaz.”516 

“İçinde Allâh’ın (celle celâluhû) zikredildiği ev 

513 Nur, 24/36-37
514 Buhârî
515 Tirmizî, Süyûtî
516 Buhârî, Müslim, Münâvî



240

ile Allâh’ın (celle celâluhû) anılmadığı evin farkı, 
diriyle ölünün farkı gibidir.”517 buyurarak bu haki-
kati lisân-ı pâkıyla teyit ediyor. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, senin fay-
dalandığın her nimeti sana bahşeden, seni akıl ve 
iman sahibi kılan ve bütün mahlûkata karşı koruma 
kuvvetine tek sahip olan Aziz ve Celil olan Allâh’tır 
(celle celâluhû). O’nun zikrine gaflet bir nifak alâmeti 
ve bir hüsran sebebidir. Nitekim Cenâb-ı Hakk (celle 
celâluhû) âyeti celîlelerde: 

“Onlar (münafıklar) namaza kalktıkları zaman 
üşenerek kalkarlar, insanlara gösteriş yaparlar, Al-
lâh’ı da pek az hatıra getirirler.”518 

“Ey iman edenler! Mallarınız ve çocuklarınız 
sizi Allâh’ı anmaktan alıkoymasın. Kim bunu ya-
parsa işte onlar ziyana uğrayanlardır.”519

“Her kim benim zikrimden yüz çevirirse onun 
için dar bir geçim vardır. Kıyamet günü de, onu 
kör olarak diriltirim.”520 buyurarak gafillerin hazin 

517 Müslim
518 Nisa, 4/142
519 Münafikûn, 63/9
520 Tâhâ, 20/124



241

sonunu sarih (açık) bir şekilde ortaya koyuyor. Haz-
reti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de: 

“Allâh’ı (celle celâluhû) anmaksızın çok konuş-
mayın. Allâh’ın (celle celâluhû) zikri dışında çok 
konuşmak kalbi katılaştırır. Katı kalpli olanlar ise, 
Allâh’tan (celle celâluhû) en uzak kimselerdir.”521

“Bir topluluk oturduğu mecliste Allâh’ı (cel-
le celâluhû) anmaz ve peygamberlerine salât ve 
selâm getirmezlerse, bu meclis onlar için bir nedâ-
met olur. Allâh (celle celâluhû) dilerse onlara aza-
beder, dilerse mağfiret eder.”522 buyurarak Allâh’ı 
(celle celâluhû) zikrin ehemmiyetine ilgileri çekiyor. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Şu içinde bulundu-
ğumuz fitne ortamında seni maddî ve mânevî hasta-
lıklardan bir zırh gibi Allâh’ın (celle celâluhû) izniyle 
koruyacak olan amel zikrullâhtır. Nitekim Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Her şeyin bir şifası vardır. Gönüllerin şifası 
da Allâh Teâlâ’yı (celle celâluhû) zikretmektir.”523 
buyurarak bu hakikati açıkça beyan eylemiştir. Bi-

521 Tirmizî
522 Tirmizî
523 Deylemî, Münavî



242

lesin ki, Allâh’ı (celle celâluhû) zikreden gönül sürek-
li koruma ve gözetim altında olduğunu bilir ve bu 
nedenle de çaresizliğe ve ümitsizliğe duçâr olmaz. 
Onun için her olay hikmetli ve her gün bayramdır. 

Çalışmak bizden, tevfik Allâh’tandır (celle celâ-
luhû). 



243

KELİME-İ TEVHİD’İN FAZİLETİ
 
“Allâh, kendisinden başka hiçbir ilâh olmayan-

dır. Diridir, kayyumdur. O’nu ne bir uyuklama tu-
tabilir, ne de bir uyku. Göklerdeki her şey, yerdeki 
her şey O’nundur. İzni olmaksızın O’nun katında 
şefaatte bulunacak kimdir? O, kulların önlerinde-
kileri ve arkalarındakileri (yaptıklarını ve yapa-
caklarını) bilir. Onlar O’nun ilminden, kendisinin 
dilediği kadarından başka bir şey kavrayamazlar. 
O’nun kürsüsü, bütün gökleri ve yeri kaplayıp 
kuşatmıştır. (O, göklere, yere, bütün evrene hük-
metmektedir.) Gökleri ve yeri koruyup gözetmek 
O’na güç gelmez. O, yücedir, büyüktür.”524

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, “Lâ ilâhe 
illallâh” kelime-i mübarekesi Hakk Teâlâ’nın (celle 
celâluhû) tüm kitaplarının zübtesi (özü), bütün enbi-
yanın ortak daveti, İslâm binasının giriş kapısı, cen-
netin anahtarı, iki cihanda necat (kurtuluş) vesilesi 
ve zikrin en faziletlisidir. Nitekim Hazreti Peygam-
ber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

524 Bakara, 2/255



244

“Benim ve diğer peygamberlerin dediği en üs-
tün şey, ‘Lâ ilâhe illallâh’ sözüdür.”525

“Lâ ilâhe illallâh diyen ve kalbinde zerre kadar 
imanı olan kişi ateşten çıkar.”526

“Ahiret, dünyaya tercih edilince, ‘Lâ ilâhe il-
lallâh’  sözü, Allâh’ın (celle celâluhû) gazabından 
korur. Dünya kârını ahirete tercih eden, ‘Lâ ilâhe 
illallâh’ dediği zaman, Allâh Teâlâ (celle celâluhû): 
‘Yalan söylüyorsun, sözünde sadık değilsin’ buyu-
rur.”527

“Kalpten ve ihlâsla ‘Lâ ilâhe illallâh’ diyenler 
şefaatime en önce nâil olacaklardır.”528

“Kıyamet gününde benim şefaatimle insanların 
en mutlusu, kalbinden içtenlikle ‘Lâ ilâhe illallâh’  
-Allâh’tan (celle celâluhû) başka hiçbir ilâh yoktur- 
diyen kimsedir.”529 buyurarak bu hakikatlere işaret 
etmiştir.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, bu mübarek 
kelimeye iman etmeyen bir kişi asla mü’min sayı-

525 Tirmizî
526 Buhârî, Müslim
527 Beyhakî
528 Buhârî
529 Buhârî



245

lamaz. Mü’min olmayan da kat’iyyen cennetin ni-
metlerinden istifade edemez ve cehennemin acıklı 
azabından ebediyyen kurtulamaz. Bu kelime-i mü-
barekeye iman etmiş olan, aynı zamanda İslâm’ın 
bütün iman, amel ve ahlâk esaslarını da kabul etmiş 
olur. Bu anlamda Hazreti Peygamber (sallallâhu aley-
hi ve sellem):

“Her kim ‘Lâ ilâhe illallâh’ derse Cennet’e gire-
cektir.”530 buyurmuştur. Bundan sadece ‘Allâh’tan 
(celle celâluhû) başka ilah yoktur.’ cümlesini diliy-
le söyleyen cennete girecektir anlamı çıkarılamaz. 
Çünkü Kur’ân-ı Kerîm’in birçok âyeti cennete gir-
mek için İslâm’ın bütün prensiplerine iman etmenin 
lüzumunu bizlere beyan etmiştir. Nitekim Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) başka bir ha-
dîs-i şerifinde:

“Lâ ilâhe illallâh, cennetin anahtarıdır.”531 bu-
yurarak, bu mübarek kelimenin icmalî imanın (ge-
nel olarak) bir göstergesi olduğunu ifade etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, fitne zama-
nında iman eldeki bir kor gibidir. Birçokları farkın-

530 Müslim
531 Buhârî



246

da olmadan ağzından çıkan bir sözle veya mukad-
desata bir hürmet eksikliği nedeniyle, okun yaydan 
çıktığı gibi farkında olmadan imandan çıkabilmek-
tedir. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
de:

“Güzel amellerde bulunmaya koşunuz, karan-
lık bir gecenin parçaları gibi zuhur edecek fitne-
lerden evvelki; insan mü’min olarak sabahladığı 
hâlde kâfir olarak akşamlayacaktır. Veya sabah-
leyin mü’min olduğu hâlde akşamleyin küfre dü-
şecektir. Dinini az bir dünya metaı mukabilinde 
satacaktır.”532 buyurarak, bu durum karşısında üm-
metini uyarmıştır. Öyleyse sana lâzım gelen senin 
ebedi saadetinin garantisi olan imanını sürekli ta-
zelemektir. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem): 

“İmanınızı tazeleyiniz, ‘Lâ ilâhe illallâh’ kavli 
şerifini çokça okuyunuz: Bununla iman tazelenmiş 
olur.”533 buyurarak ümmetini bu konuda teşvik et-
miştir.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, kelime-i tev-

532 Müslim, Ebû Dâvûd, Tirmizî
533 Ahmed, Taberânî



247

hid senin için ahirette sağlam bir zırh olduğu gibi, 
dünyada da yüce bir emandır. Bu mübarek kelime 
senin lisânından döküldüğü müddetçe, senin canın, 
malın ve ırzın İslâm’ın hakları (hudud) müstesna, 
bütün müslümanlara haramdır. Nitekim Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Her kim, ‘Lâ ilâhe illallâh’ der ve Allâh’tan 
(celle celâluhû) başka tapılan şeyleri reddederse, 
onun malına ve canına dokunmak haram olur. He-
sabı da Allâh’a (celle celâluhû) kalmıştır.”534 buyu-
rarak bu konuda açık bir beyanda bulunmuştur. 

Yine müslümanın en büyük payesi olan iman bu 
mübarek kelime ile izhar olunduğu için bu yüce ke-
lime ağzından çıkan bir kişiye küfür isnadında bu-
lunmak kat’iyyen haramdır ve onun sözlerini tevil 
etmek ehl-i sünnet ve’l-cemaat olmanın bir gereği-
dir. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) bu konunun ehemmiyetine binaen:

“Lâ ilâhe illallâh diyene, işlediği günahlardan 
dolayı kâfir demeyiniz! Buna kâfir diyenin kendisi 
kâfir olur.”535 buyurarak bu konuda ümmetini uyar-
mıştır. 

534 Müslim
535 Buhârî



248

 Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, kişi imanı-
nın gereği olan salih amelle müzeyyen olursa (süsle-
nirse) imanı tahkike ulaşır ve bu kemalin bir belirti-
si olarak ahlâkı da kemâle erer. Nihayet iman, amel 
ve ahlâkı tam bir istikamet kazanır ve insan-ı kâmil 
olur. Netice olarak da iman üzere can verir. Nitekim 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Kişi yaşadığı hâl üzere ölür ve öldüğü hâl üze-
re haşrolunur.”536 buyurarak bu hakikati en açık bir 
şekilde beyan etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, hem ölüm 
döşeğindeki müslüman kardeşine hem de gafletin 
zulumatıyla mânen can çekişen ruhuna bu kelime-i 
mübarekeyi telkin etmek senin için en lüzumlu bir 
vazifedir. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) son sözün ‘Lâ ilâhe illallâh’ olması-
nın faziletini bazı ehâdis-i şerîfelerinde şöyle ifade 
buyurmuşlardır: 

 “Ölüm hâlindekilere ‘Lâ ilâhe illallâh’  söyle-
mesini telkin edin, onları cennetle de müjdeleyin. 
Şeytanın insana en yakın olduğu an bu vakittir.”537

536 Müslim, Münâvî
537 Ebu Nuaym



249

“Ağır hastayı, ‘Lâ ilâhe illallâh’ demeye zorla-
mayın, sadece telkinde bulunun.”538

“Ben bir kelime biliyorum ki, herhangi bir kul 
onu kalbinden gerçekten söyler, bunun üzerine 
ölürse cesedi cehenneme haram kılınır. O kelime 
‘Lâ ilâhe illallâh’tır.”539

“Lâ ilâhe illallâh sözünü ölüm hâli sizi iyice ku-
şatmadan önce çokça söyleyiniz.”540

“Her kimin son sözü kelime-i tevhid olursa cen-
nete girer.”541

“Son sözü ‘Lâ ilâhe illallâh’ olanın, ruhu kolay 
çıkar ve o söz kıyamette ona nur olur.”542

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Nasıl ki Mekke-i 
Mükerreme’den yola çıkıp da kuzeye doğru iler-
leyen bir kervanın Yemen’e gitmesi muhtemel de-
ğilse, iman ve salih amel üzere yetiştirilmemiş bir 
çocuğun da müslümanca yaşaması ve müslüman 
olarak ölmesi muhtemel değildir. Nitekim Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem):

538 Dârekutnî
539 Hâkim
540 Ebu Ya’la
541 Ebû Dâvûd, Hâkim
542 Hâkim



250

“Her doğan, İslâm fıtratı üzerine doğar. Sonra, 
anne-babası onu Hıristiyan, Yahudi veya Mecusi 
yapar.”543 buyurarak, bu hakikati açık bir şekilde 
ifade etmiştir. Öyleyse, evladına öğretmen gereken 
ilk şey marifetullahı (Allâh celle celâluhû bilincini) en 
neciz (özlü) bir şekilde ifade eden kelime-i tevhid-
dir. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem):

“Çocuklarınıza konuşmadan önce, ilk olarak Lâ 
ilâhe illallâh’ı öğretin! İlk önce onlar Lâ ilâhe illal-
lâh demeyi öğrensinler! Sonra, vefât etmek üzere 
olan müslümanlara da, ölmek üzere olan müslü-
man kardeşinize, yakınlarınıza da Lâ ilâhe illallâh 
sözünü telkin edin! Çünkü kimin ilk sözü Lâ ilâhe 
illallâh diyerek başlar, ondan sonra da son sözü Lâ 
ilâhe illallâh olur da öyle kapanırsa; bin sene ya-
şasa, herhangi bir günahtan sorgu suali olmaz!”544 
buyurarak, bu konunun ehemmiyetine ilgileri çek-
miştir.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, kelime-i tev-
hidin birçok fezaili (faziletleri) vardır. Hazreti Pey-

543 Buhârî
544 Hakîm, İbn-i Hibban



251

gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) bunlardan bazıla-
rını lisân-ı pâkıyla şu şekilde ifade buyurmuşlardır:

“Zikrin en faziletlisi Lâ ilâhe illallâh ve duanın 
en faziletlisi de Elhamdülillâh’tır.”545

“Mûsâ dedi ki: ‘Ya Rabbi! Bana seni zikredebi-
leceğim bir şey öğret!’ Allâh (celle celâluhû): ‘Ey 
Mûsâ! Lâ ilahe illallâh, de!’ buyurdu. ‘Bunu her 
kulun söylüyor?’ ‘Lâ ilâhe illallâh, de!’ ‘Lâ ilahe 
illâ ente. Ben kendime özgü olan bir şey istiyo-
rum’ deyince, Allâh (celle celâluhû) şöyle buyurdu: 
‘Ey Mûsâ! Yedi kat gök, benden başka O’na iman 
edenler ve yedi kat yer bir kefede, Lâ ilahe illallâh 
da öbür kefede olsa, mutlaka Lâ ilahe illallâh’ın 
bulunduğu kefe ağır gelir.”546 

“Kıyamet günü, adamın biri amel terazisinin 
başına getirilir. Kendisine ait gözün görebileceği 
uzunlukta doksan dokuz evrak ortaya çıkarılır, 
bu evrakta onun günahları ve kötülükleri yazılı-
dır. Bu evrak amel terazisinin kefelerinden birine 
konur. Arkasından yine o adama ait karınca irili-
ğinde ve üzerinde ‘Eşhedu enlâ ilâhe illallâh ve 

545 İbn-i Mâce, Nesai, İbn-i Hibban, Hâkim
546 Hâkim, İbn-i Hibban



252

eşhedu enne Muhammeden abduhû ve Rasûluhû’ 
yazan küçücük bir kâğıt ortaya çıkarılarak amel te-
razisinin öbür kefesine konur ve bu kefe günahla-
rın kefesine ağır basar.”547

“Sübhanallâh diyen, Allâh’ı (celle celâluhû) zik-
retmiş olur. Allâh (celle celâluhû) da onu anar. El-
hamdülillâh derse, Allâh’a (celle celâluhû) şükret-
miş olur. Allâh (celle celâluhû) da ihsanını artırır. 
Lâ ilâhe illallâh derse, işte o öyle bir kelime-i tev-
hiddir ki, kim bu kelimeyi şüphe, kibir ve zulüm 
etmeden söylerse Allâh (celle celâluhû) onu ateşten 
korur.”548

“Allâh dört sözü diğer sözlere üstün kıldı: 
Sübhanallâh, Elhamdülillâh, Lâ ilâhe illallâh 
ve Allâhü Ekber. Kim Sübhanallâh veya Allâhü 
Ekber yahut Lâ ilâhe illallâh derse ona on sevap 
yazılır, on günahı da silinir. Bir nimete karşılık 
olmasa da, Elhamdülillâh derse otuz sevap yazılır, 
otuz günahı silinir.”549

 “Her kim sabah akşam yüzer kez ‘Sübhanallâh’  

547 Tirmizî, İbn-i Mâce, İbn-i Hibban, Hâkim, Beyhakî
548 Hâkim
549 Ahmed



253

derse, yüz hac sevabı alır. Ve yine her kim sabah 
akşam yüzer kez ‘Elhamdülillâh’ derse, Allâh (cel-
le celâluhû) yolunda yüz at techîz (cihad için do-
natma) etme sevabı alır. Ya da yüz kere harbe çık-
mış gibi olur. Ve yine her kim sabah akşam yüzer 
kez ‘Lâ ilahe illallâh’ derse İsmail soyundan tam 
yüz köle azat etmişçesine sevap alır. Ve yine her 
kim sabah akşam yüzer kez ‘Allâhü Ekber’ derse, 
o gün onun kadar güzel bir amelde hiç kimse bu-
lunmamış olur. Onun gibi ya da ondan çok amel 
yapanlar müstesna.”550

“Hiç bir kavim yoktur ki, Allâh Teâlâ’yı (celle 
celâluhû) tesbih ve tevhidde bulundular mı, mut-
laka çevrelerinde melekler dolaşır, kendilerini 
rahmeti ilâhiye kuşatır, üzerlerine vakar ve tem-
kin nâzil olur ve onları Hakk Teâlâ (celle celâluhû) 
Hazretleri indi mânevîsinde bulunanlara haber 
verir.”551

“Lâ ilâhe illallâh demek doksan dokuz belayı 
önler. Bunun en aşağısı sıkıntıdır.”552

550 Tirmizî
551 Buhari, Müslim
552 Deylemi



254

“Lâ ilâhe illallâh diyenin günahları silinir, yeri-
ne o kadar sevap yazılır.”553

“Günde yüz defa Lâ ilâhe illallâh diyenin yüzü 
kıyamette dolunay gibi parlar.”554

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Artık, kelime-i tev-
hidin ne ehem (en önemli), ne efdal (en faziletli), 
ne elzem (en lüzumlu) bir mübarek söz olduğunu 
ve ulema-ı âmilinin niçin bu zikre diğer zikirlerden 
daha fazla rağbet ettiğini bildin ve anladın. Bundan 
böyle, her genişlik ve darlıkta, hastalık ve sağlıkta, 
meşguliyette ve geniş vakitte bu mübarek kelimeyi 
zikret, onun icabınca bir yaşam sür, son nefeste onu 
söyleyerek can ver ve haşr günü de Lâ ilâhe illallâh  
sancak-ı şerifi altında toplananlardan ol!

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mevlâ’dan-
dır (celle celâluhû).

553 Ebu Ya’la
554 Taberanî



255

TEFEKKÜR

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, tefekkür, 
kişinin baş ve kalp gözüyle, nefsine, diğer yaratıl-
mışlara ve âlemdeki nizama ibretle bakarak, mutlak 
hakikat ve vacib-ül vücud olan Hakk Teâlâ’nın (celle 
celâluhû) varlığını, ihsanını ve azametini müşahede 
etmek amacıyla kafa yorması demektir. Tefekkür, 
insanı diğer varlıklardan farklı kılan ayırıcı bir özel-
liktir. Kur’ân hakikatlerin tefekkürü ve tezekkürü 
için gönderilmiştir. Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâ-
luhû) Yüce Kelâm’ında:

“(Ey Habibim!) Sana bu Kur’ân’ı indirdik ki 
kendilerine indirileni insanlara açıklayasın, belki 
onlar düşünürler.”555

“Yaratan, hiç yaratmayan gibi midir? Artık öğüt 
alıp-düşünmez misiniz?”556 

“Allâh; gökleri, yeri ve ikisi arasında olanları 
altı günde yarattı sonra arşa istivâ etti. Sizin O’nun 

555  Nahl, 16/44
556 Nahl, 16/17



256

dışında bir yardımcınız ve şefaatçiniz yoktur. Yine 
de öğüt alıp düşünmeyecek misiniz?”557

“De ki: Size bir tek öğüt veriyorum: Allâh için 
ikişer ikişer ve teker teker kıyam etmeniz, sonra 
düşünmeniz.”558

“İşte Allâh, size âyetlerini böyle açıklar ki akıl 
erdiresiniz.”559 

“Dünya hayatı yalnızca bir oyun ve bir oyalan-
madan başkası değildir. Korkup sakınmakta olan-
lar için ahiret yurdu gerçekten daha hayırlıdır. 
Yine de akıl erdirmeyecek misiniz?”560 buyurarak, 
tefekkürün lüzumunu beyan ederken; 

“Göklerin ve yerin yaratılışında, gece ve gün-
düzün gidip gelişinde, elbette akl-ı selim sahipleri 
için ibret verici deliller vardır.”561 

“Bu, Rabbinin dosdoğru yoludur. Öğüt alıp dü-
şünmesini bilen bir topluluk için âyetleri böyle 
birer birer açıkladık.”562

557 Secde, 32/4
558 Sebe, 34/46
559 Bakara, 2/242
560 En’âm, 6/32
561 Al-i İmran, 3/190
562 En’âm, 6/126



257

“O, size âyetlerini gösteriyor ve sizin için gök-
ten rızık indiriyor. İçten (Allâh’a) yönelenden baş-
kası öğüt alıp düşünmez.”563 

“Andolsun, ilk yaratmayı bildiniz; ama öğüt 
alıp düşünmeniz gerekmez mi?”564

“Bu insanlar, devenin nasıl yaratıldığına, göğün 
nasıl yükseltildiğine, dağların nasıl dikildiğine, 
yerin nasıl yayıldığına bir bakmazlar mı?”565

“Yiyiniz; hayvanlarınızı otlatınız. Şüphesiz 
bunda akıl sahipleri için (Allâh’ın kudretine) işa-
retler vardır.”566

“Kime dilerse hikmeti ona verir; şüphesiz ken-
disine hikmet verilene büyük bir hayır da veril-
miştir. Temiz akıl sahiplerinden başkası öğüt alıp 
düşünmez.”567

“Yeryüzünde birbirine yakın komşu kıtalar var-
dır; üzüm bağları, ekinler, çatallı ve çatalsız hur-
malıklar da vardır ki, bunlar aynı su ile sulanır; 
ama ürünlerinde (ki verimde ve lezzette) bazısını 

563 Mü’min, 40/13
564 Vakıa, 56/62
565 Ğaşiye, 88/17-20
566 Tâhâ, 20/54
567 Bakara, 2/269



258

bazısına üstün kılıyoruz. Şüphesiz, bunlarda ak-
lını kullanan bir topluluk için gerçekten âyetler 
vardır.”568

“Geceyi, gündüzü, güneşi ve ayı sizin emrinize 
verdi; yıldızlar da O’nun emriyle emre hazır kı-
lınmıştır. Şüphesiz bunda, aklını kullanabilen bir 
topluluk için âyetler vardır.”569

“Hurmalıkların ve üzümlüklerin meyvelerin-
den kurdukları çardaklarda hem sarhoşluk verici 
içki, hem güzel bir rızık edinmektesiniz. Şüphe-
siz aklını kullanabilen bir topluluk için gerçekten 
bunda bir âyet vardır.”570

“Gece ile gündüzün ard arda gelişinde (veya ay-
kırılığında), Allâh’ın gökten rızık indirip ölümün-
den sonra yeryüzünü diriltmesinde ve rüzgârları 
(belli bir düzen içinde) yönetmesinde aklını kul-
lanan bir kavim için âyetler vardır.”571

“(Bu hususta) ölü toprak onlar için mühim bir 
delildir. Biz ona yağmurla hayat verdik ve ondan 

568 Ra’d, 13/4
569 Nahl, 16/12
570 Nahl, 16 /67
571 Casiye, 45/5



259

dane çıkardık. İşte onlar bundan yerler. Biz, yer-
yüzünde nice nice hurma bahçeleri, üzüm bağları 
yarattık ve oralarda birçok pınarlar fışkırttık. Tâ 
ki, onların meyvelerinden ve elleriyle bunlardan 
imâl ettiklerinden yesinler. Hâlâ şükretmeyecek-
ler mi? Yerin bitirdiklerinden, insanların kendile-
rinden ve henüz mahiyetini bilmedikleri şeyler-
den bütün çiftleri yaratan Allâh’ı tesbih ve takdis 
ederim. Gece de onlar için bir ibret alâmetidir. Biz 
ondan gündüzü sıyırıp çekeriz de onlar karanlık-
lara gömülürler. Güneş, kendisi için belirlenen 
yerde akar (döner). İşte bu, Azîz ve Alîm olan Al-
lâh’ın takdiridir. Ay için de birtakım menziller 
(yörüngeler) tayin ettik. Nihayet o, eğri hurma dalı 
gibi (hilâl) olur da geri döner. Ne güneş aya yeti-
şebilir, ne de gece gündüzü geçebilir. Her biri bir 
yörüngede yüzerler. Onların zürriyetlerini dopdo-
lu bir gemide taşımamız da onlar için büyük bir 
ibrettir. Onlar için, bunun gibi binecekleri başka 
şeyler de yarattık. Dilesek onları suda boğarız. O 
zaman ne onların imdadına koşan olur, ne de onlar 
kurtarılırlar. Ancak bizim tarafımızdan bir rahmet 
ve belli bir zamana kadar dünyadan faydalandır-



260

mamız müstesnadır. Onlara yapmakta olduğunuz 
ve yapıp arkada bıraktığınız işlerde Allâh’tan kor-
kun; umulur ki size merhamet olunur denildiğin-
de (aldırmazlar). Onlara Rablerinin âyetlerinden 
bir âyet gelmeye dursun, ille de ondan yüz çevir-
mişlerdir.”572

“Üstlerindeki göğe bakmazlar mı ki, onu nasıl 
bina etmiş ve nasıl donatmışız! Onda hiçbir çatlak 
da yok.”573 buyurarak da, mahlûkatın yaratılışı hak-
kında nasıl tefekkür edileceğini akıl sahibi kullarına 
tâlim eylemiştir.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, insanın di-
ğer mahlûklardan alâmet-i farikası olan düşünme 
fonksiyonu dumura uğradığında, artık onun için 
ne âdemoğullarına bahşedilen yücelikten ve ne de 
ahsen-i takvimden bahsetmek mümkün değildir. 
Nitekim Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) Yüce 
Kelâm’ında:

“Onların kalpleri vardır ama anlamazlar; göz-
leri vardır ama görmezler; kulakları vardır ama 
işitmezler. İşte bunlar hayvanlar gibi hatta daha 
sapıktırlar. İşte bunlar gafillerdir.”574

572 Yasin, 36/33-46
573 Kaf, 50/6
574 A’raf, 7 / 179



261

“Göklerde ve yerde nice deliller vardır ki, onlar 
bu delillerden yüzlerini çevirip geçerler.”575

“Bu iki grubun örneği; kör ve sağır ile gören ve 
işiten gibidir. Örnekçe bunlar eşit olur mu? Yine 
de öğüt alıp düşünmeyecek misiniz?”576

“Onlar için öğüt alıp düşünmek nerede? Hâlbu-
ki onlara, açıklayan bir elçi gelmişti.”577

“Yeryüzünde gezip dolaşmıyorlar mı, böylece 
onların kendisiyle akledebilecek kalpleri ve işite-
bilecek kulakları oluversin? Çünkü doğrusu, göz-
ler kör olmaz, ancak sinelerdeki kalpler körelir.”578 

“Yoksa sen, onların çoğunu (söz) işitir ya da ak-
lını kullanır mı sayıyorsun? Onlar, ancak hayvan-
lar gibidirler; hayır, onlar yol bakımından daha 
şaşkın (ve aşağı)dırlar.”579 buyurarak, onların ne al-
çak bir konumda olduklarını ve diğer insanlarla kı-
yaslanamayacak derecede düşkünleştiklerini açıkça 
beyan edip akıl sahiplerini bu konuda ikâz etmiştir. 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

575 Yusuf 12/105
576 Hud, 11/24
577 Duhan, 44/13
578 Hacc, 22/46
579 Furkan, 25/44



262

“Göklerin ve yerin yaratılışında, gece ile gün-
düzün birbiri ardından gelişinde (uzayıp kısalma-
sında) akıl sahipleri için elbette ibret verici delil-
ler var.580 âyeti varken nasıl ağlamayım? Bu âyeti 
okuyup da tefekkür etmeyene yazıklar olsun!”581 
buyurarak, tefekkürün akl-ı selim sahipleri için vaz-
geçilmez bir tutum olduğunu ifade eylemiştir.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Hakk 
Teâlâ’nın (celle celâluhû) Yüce Zât’ını düşünmek asla 
caiz değildir. Tefekkürden maksat Yüce Mevlâ’nın 
(celle celâluhû) mahlûkatını ve bu mahlûkatın içe-
risinde bulunduğu intizamı müşahede ederek Al-
lâh’ın (celle celâluhû) yüceliğini anlamaya çalışmak-
tır. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem):

“Allâh’ın (celle celâluhû) yarattıklarını düşü-
nün, O’nun zâtını düşünmeyin.”582

“Zât-ı İlahi’yi düşünmeyiniz, O’nu anlayamaz-
sınız.”583

580 Âl-i İmran, 3/190
581 İbn-i Hibban
582 Süyûtî, Ali el-Müttakî
583 Heysemî, Süyûtî



263

“Allâh Teâlâ’nın (celle celâluhû) yarattıkları 
üzerinde düşünün, zâtı hakkında düşünmeyin!”584 
buyurarak bu konuyu açıklığa kavuşturmuştur. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, tefekkür kişi-
yi aklen, irfanen ve imanen akranlarına karşı üstün 
kıldığı gibi amelen de yüksek derecelere ulaştırır. 
Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem):

“Allâh Teâlâ’nın (celle celâluhû) büyüklüğünü 
bir saat tefekkürde bulunmak, bir geceyi ibadetle 
geçirmekten daha hayırlıdır.”585

“Allâh Teâlâ’nın (celle celâluhû) azameti, cennet 
ve cehennem hakkında bir an tefekkür, bir geceyi 
ibadetle ihya etmekten daha faziletlidir.”586

“Tefekkür gibi kıymetli ibadet yoktur.”587

“Bir saat tefekkür bazen bir sene ibadetten daha 
hayırlıdır.”588 buyurarak, diğer birçok ibadete naza-
ran tefekkürün ne faziletli bir amel olduğunu açıkça 
ifade eylemiştir. 

584 Beyhakî
585 Deylemî, Münâvî
586 Ebuşşeyh
587 İbn-i Hibban
588 Suyutî, Aclûnî



264

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, akıl sana an-
cak hakikati buluncaya kadar mürşidlik yapabilir. 
Hakikati bulduktan sonra sana düşen ona mutlak 
teslimiyettir. Aksi takdirde aklını hakikate tercih 
ederek nefsinin hevasını ilah edinmiş olursun. Nasıl 
ki lambanın anahtarını arayan kişinin onu bulduk-
tan sonra hâlâ el fenerini açık tutması ahmakça bir 
hareketse, aynı şekilde Yüce İslâm dinine Allâh’ın 
(celle celâluhû) lûtfuyla kavuşmuş bir kişinin de hâlâ 
kuru akılla hayatını yönlendirmesi böylece ahmak-
lıktır. Bu konu derin düşünce sahipleri tarafından 
tefekkür edilmesi gereken önemli bir noktadır.

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mevlâ’dan-
dır (celle celâluhû).



265

MURAKABE

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki murakabe; 
kulun nefsini devamlı kontrol altında bulundurma-
sı, Allâh (celle celâluhû) ile birlikte olma bilincini diri 
tutması, Allâh’ın (celle celâluhû) nerede olursa olsun 
onunla beraber olduğunu ve şah damarından daha 
yakın olduğunu bilip, O’nun sonsuz LÜTUF ve ih-
sanından ilahi feyizlerin gelmesini tevazu ile bekle-
mesi demektir. Allâh’ın (celle celâluhû) güzel isimle-
rinden birisi “Rakib” olup, Allâh’ın (celle celâluhû) 
yarattıklarından bir an bile gafil bulunmaması ve 
kendisinden hiçbir şeyin gizli kalmaması anlamına 
gelir. Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri 
Yüce Kelâm’ında:

“Şüphesiz ki Allâh sizin üzerinizde gözcü bu-
lunuyor.”589

“Allâh her şeyi gözleyicidir.”590

“O (öyle Allâh’tır) ki, gece namaza kalktığında 

589 Nisâ, 4/1
590 Ahzab, 33/52



266

ve secde edenler arasında dolaştığında seni görü-
yor.”591

“Yerde ve gökte hiç bir şey, asla Allâh’a gizli 
kalmaz.”592

“Doğrusu senin Rabbin hep gözetlemekte-
dir.”593

“Şüphesiz Allâh bizimle beraberdir.”594

“And olsun, insanı biz yarattık ve nefsinin ken-
disine fısıldadıklarını biliriz ve biz ona şah dama-
rından daha yakınız.”595

“O, gökleri ve yeri altı günde yaratan, sonra 
Arş’ın üzerine istivâ edendir (hükmedendir). Yere 
gireni ve ondan çıkanı, gökten ineni ve oraya yük-
seleni bilir. Nerede olsanız, O sizinle beraberdir. 
Allâh yaptıklarınızı görür.”596 buyurarak bu haki-
kati açık bir şekilde beyan etmiştir. 

Bil ki murakabe, kulun Allâh’ı (celle celâluhû) gö-
rürmüşçesine ibadet etme mertebesine ulaşmasıdır. 

591 Şuarâ, 26/218-219
592 Âl-i İmrân, 3/5
593 Fecr, 89/14
594 Tevbe, 9/40
595 Kaf, 50/16
596 Hadîd, 57/4



267

Her türlü iyiliğin kaynağı murakabedir. Çünkü kul 
murakabe sayesinde kendisini her türlü kötülük-
ten uzak tutabilmekte ve işlediği hatalardan döne-
bilmektedir. Böylece Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) 
muhabbeti ve mehafeti kulun kalbine yerleşmekte-
dir. Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri 
Yüce Kelâm’ında:

“Şüphesiz Allâh’ın rahmeti muhsinlere (Allâh’ı 
görür gibi ibadet edenlere) çok yakındır.”597 buyu-
rarak, bu hakikati açıkça beyan eylemiştir. Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

“İhsan, sanki sen O’nu görüyormuşsun gibi Al-
lâh’a (celle celâluhû) kulluk etmendir. Her ne ka-
dar sen O’nu göremiyor olsan da O, seni görmek-
tedir.”598  

“Her nerede bulunursan bulun Allâh’tan (celle 
celâluhû) kork (onun hukukuna riayet et).”599 

“En faziletli iman, nerede olursan ol, Allâh 
Teâlâ’nın (celle celâluhû) seninle beraber olduğu-
nu bilmendir.”600 buyurarak, ihsanın mahiyetini ve 

597 Araf, 7/56
598 Buhârî, Müslim, Tirmizî, Ahmed, Süyûti
599 Tirmizî, Ahmed, Darimî, Süyûtî
600 Taberanî



268

faziletini lisân-ı pâkıyla açıkça ortaya koymuş ve bu 
makama erişmek için çabalamayı emretmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ihsan makamı 
yani murakabe hâli ancak imanın tahkike ve amelin 
devamlılığa ulaşması sonucu elde edilir. Bu hâl bir-
kaç kısa cümle ile ifade edilebiliyor gibi görünse de, 
bal yememiş kişiye balın tadını anlatmaktan daha 
zor anlatılabilir. Bir kişinin bu hâl üzere olduğunun 
en büyük belirtisi şeriatın zâhirine harfiyen muta-
baatta bulunmak ve mahlûkata karşı şefkatli dav-
ranmaktır. Kul ancak murakabe hâline girip ihsan 
makamına ulaşmak suretiyle Cenab-ı Hakk’ın (celle 
celâluhû) has kulları arasına girebilir. 

Ariflerin şeytanla yaptığı bunca mücadelenin ve 
nefisleriyle yaptıkları bunca mücahedelerin hedefin-
de, bu makama ulaşıp Hakk’ın (celle celâluhû) rızâsı-
na vâsıl olmak vardır. Ve O’nun rızâsına da mazhar 
olmak yine ancak O’nun tevfikiyle mümkündür. 

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mevlâ’dan-
dır (celle celâluhû).



269

TA’DİL-İ ERKÂN VE HUŞU

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ta’dil-i erkân, 
namaz kılarken bütün rükünlerin hakkını vermek; 
rükûda, secdede, rükûdan sonra ve iki secde arasın-
da uzuvların yerine oturmasını beklemek (en az bir 
kere ‘sübhânallâh’ diyecek kadar beklemek) demek-
tir. Namazın vaciblerindendir. Namazın ikâmesi 
(dosdoğru kılınması) için ta’dil-i erkân vazgeçilmez 
bir unsurdur.

Huşu ise Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) beyan buyurduğu üzere namazın farzına, 
vacibine, sünnetine ve edeblerine uyarak, Allâh (cel-
le celâluhû) rızâsından başka bir şey düşünmeden, 
korku ve ümitlilik hâli arasında Hakk Teâlâ’yı (celle 
celâluhû) görürmüşçesine ikâme etmektir.

Bilinmelidir ki, ta’dil-i erkânla huşu, ruh ile beden 
gibi birbiriyle gayet alâkadar iki unsurdur. Önce be-
den yaratılıp bir müddet sonra Hakk Teâlâ (celle celâ-
luhû) tarafından ruh üflendiği gibi, muhakkak Allâh 



270

(celle celâluhû) rızâsı için gözetilen bir ta’dil-i erkânın 
ardından da huşu gelir. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) 
Yüce Kelâm’ının muhtelif âyetlerinde ta’dil-i erkâna 
ve huşuya riayet edilerek namazın dosdoğru kılın-
masını emretmiştir. Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâ-
luhû) Hazretleri bazı âyet-i celîlelerde:

“Gündüzün iki tarafında, gecenin gündüze ya-
kın vakitlerinde namazı dosdoğru kıl. Şüphesiz 
güzel işler (hasenât), kötülükleri (günahları) silip 
giderir.”601 

“Namazı hakkıyla eda edin, zekâtı verin. Dün-
yada hayır olarak ne yapıp gönderirseniz mutlaka 
onun mükâfatını ahirette Allâh katında bulursu-
nuz. Zira Allâh işlediğiniz her şeyi görmektedir.”602

“Muhakkak ki mü’minler felaha erdiler; onlar 
namazlarında huşû (tam bir saygı ve tevazu) için-
dedirler.”603 

“Allâh’ın kitabını okuyup ona uyanlar, namazı 
hakkıyla ifa edenler ve kendilerine nasip ettiği-
miz imkânlardan gizli ve aşikâr olarak hayır yo-

601 Hûd, 11/114
602 Bakara, 2/110
603 Mü’minun, 23/1-2



271

lunda harcayanlar, ziyan ihtimâli olmayan bir ti-
caret umarlar.”604 buyurmuştur. 

Nitekim Ebû Hureyre (radiyallâhu anh) Asr-ı Saa-
det’te cereyan eden bir hâdiseyi şöyle anlatır: Rasû-
lullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) mescide gir-
mişti. Derken taşradan bir şahıs geldi ve namaz 
kıldı. Sonra gelip Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) ile selâmlaştı. Rasûlullah (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) ona, “Dön ve yeniden namaz kıl; çün-
kü sen namaz kılmış olmadın!” dedi. O da dönüp 
evvelce kıldığı gibi namaz kıldı. Rasûlullah (sal-
lallâhu aleyhi ve sellem) yine ona dedi ki: “Dön ve 
yeni baştan kıl; çünkü sen namaz kılmış olmadın!” 
Allâh Rasûlü (sallallâhu aleyhi ve sellem) üçüncü-
sünde de namazı tekrar kılmasını emredince o şa-
hıs: “Seni hak üzere gönderen Allâh’a (celle celâ-
luhû) yemin ederim ki, bu kıldığımdan başka daha 
iyi nasıl kılacağımı bilmiyorum. Bana doğrusunu 
öğretir misin ya Rasûlullah? (sallallâhu aleyhi ve 
sellem)” dedi. Bunun üzerine Rasûlullah (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu: “Namaza dur-
duğun vakit başlangıç tekbirini al. Kur’ân’dan iyi 

604 Fâtır, 35/29



272

bildiğin (sûre veya âyetleri) oku. Rükûa varınca 
beden azaların yerleşinceye kadar bekle. Rükûdan 
başını kaldırınca bedenin tamamen doğruluncaya 
kadar ayakta dur. Sonra secdeye kapan ve azaların 
yerleşinceye kadar orada kal. Secdeden başını kal-
dırınca azaların yerleşinceye kadar otur. Ardından 
tekrar secde yap ve azaların yerleşinceye kadar 
orada kal. Sonrasında ayağa kalk ve dimdik dur. 
Namazın bütün rekâtlarında aynen böyle yapma-
ya devam et!”605

Ve yine Ashâb-ı Kirâm’ın (radıyallahu anhüm) di-
linden Peygamber Efendimiz’in (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) namazı şöyle anlatılmaktadır:  

“Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) kı-
yamda ağırlığını iki ayağının üzerine verip dim-
dik dururdu. Rükûda başını ne yukarıya diker ne 
de aşağıya büker, ikisi arasında tutardı. Rükûdan 
kalktığı vakit iyice doğrulmadan secdeye gitmez-
di. Başını secdeden kaldırdığı zaman iyice doğru-
lup oturmadıkça ikinci secdeyi yapmazdı.”606 

“Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) namaz 

605 Buhârî, Müslim
606 Buhârî, Ezan



273

kılarken rükû ve secdelerinde üçer kere ‘sübhâ-
nallâhi ve bi-hamdihi’ diyecek kadar dururdu.”607 

“Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) na-
mazda ‘semiAllâhu li-men hamideh’ deyip başını 
rükûdan kaldırınca, sanki secde etmeyi unuttu di-
yeceğimiz kadar ayakta uzun süre beklerdi. Sonra 
secdeye giderdi. Başını secdeden kaldırınca, ikinci 
secdeyi unuttu diyeceğimiz kadar iki secde arasın-
daki oturuşu uzun yapardı.”608 

“Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) kı-
yamı, rükûu, rükûdan sonraki ayakta bekleyişi, 
secdesi, iki secde arasındaki oturuşu ve teşehhüd-
deki oturuşu neredeyse birbirine denk uzunlukta 
idi.”609

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, namazı zâyi 
etmek dünya ve ahirette hüsrana uğrama sebebidir. 
Namazını ikame etmiş olan dinini ikame etmiş, na-
mazı zâyi eden ise dinini zâyi etmiş olur. Nitekim 
Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû), münafıkların vasıfla-
rını beyan ederken namaza karşı olan tutumlarını: 

607 Ebû Dâvud
608 Buhârî, Müslim
609 Müslim



274

“Onlar (münafıklar) namaza kalktıkları zaman 
üşenerek kalkarlar, insanlara gösteriş yaparlar, Al-
lâh’ı da pek az hatıra getirirler.”610 buyurarak, açık-
ça beyan etmiş ve yine gerek namaz içinde gerekse 
namaz dışında bu mübarek ibadete lâyık olmayan 
hâl ve hareketlerde bulunanları:

“İşte (böyle) namaz kılanların vay hâline ki, 
onlar namazlarından gaflet içindedirler.”611 buyu-
rarak tenkit etmiştir. Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de bazı hadîs-i şeriflerinde:

“Hırsızlığın en kötüsü, namazını çalmaktır.” 
buyurmuş; sahabeler “Ey Allâh’ın Rasulü (sallallâhu 
aleyhi ve sellem), kişi namazını nasıl çalar?” diye sor-
duklarında ise “Rükûunu ve secdelerini tamamla-
maz.” cevabını vermiştir.612

Peygamber Efendimiz (sallallâhu aleyhi ve sellem), 
horozun yemi hızlı hızlı gagalaması gibi namaz kıl-
maktan men etmiştir.613 

“Teennî (temkin ve sükûnetle hareket etmek) 

610 Nisa, 4/142
611 Mâ’ûn, 107/4-5
612 Muvatta
613 Müsned



275

Rahman’dan; acele ise şeytandandır.”614

“Allâh’ın (celle celâluhû) dilediği zaman gelince 
bu tür namazlar, bir eski paçavra gibi dürülüp sa-
rılarak sahibinin suratına çarpılır.”615

“Rükû ve secdeleri tamamlayın!”616

“Rükû ve secdelerinizi güzel yapın!”617

“Sizden biriniz rükû ve secdelerden kalkarken 
belini tam olarak doğrultmadıkça namazı yeterli 
olmaz.”618 buyurarak bu konuda ümmetine gerekli 
ikâzı yapmıştır. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, herkes na-
mazın faziletinden aynı şekilde nasibdar değildir. 
Ta’dil-i erkân ve huşûya riayet namazın Allâh (celle 
celâluhû) katındaki makbuliyet derecesini yükseltir. 
Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem):

“Kişi vardır, namazını kılar bitirir de kendisi-
ne namazın sevabının ancak onda biri yazılır. Kişi 

614 Tirmizî
615 et-Terğip ve’t-Terhib
616 Buhârî
617 Müsned
618 Ebû Dâvud



276

vardır, dokuzda biri, sekizde biri, yedide biri, altı-
da biri, beşte biri, dörtte biri, üçte biri yahut yarı-
sı yazılır.”619 buyurarak bu hakikate işaret etmiştir. 
Bilinmelidir ki, bu hakikatin farkında olan şeytan, 
kulun namazını zâyi etmek için hiç durmadan çaba-
lamaktadır. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem):

“Şeytan, ezan ve kamet okunurken bunları duy-
mayacağı uzak yere doğru yellenerek kaçar. Sonra 
geri döner ve namaz kılan kişi ile kalbi arasına gi-
rer. Ona ‘Şunu hatırla, bunu düşün.’ diye aklında 
daha önce hiç olmayan şeylerle vesvese verir. Öyle 
ki buna kapılan kişi, kaç rekât kıldığını (ve ne 
okuduğunu) bilemeyecek hâle gelir.”620 buyurarak 
bu konuda ümmetini uyarmış ve son nefeste dahi 
namazın ehemmiyetini ümmetine hatırlatmıştır. Ni-
tekim bir rivayette şöyle nakledilmiştir:

“Rasululah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) son 
sözleri şöyle oldu: Namaza dikkat edin! Namaza 
dikkat edin! Elinizin altında bulunan (çalıştırdık-

619 Ebû Dâvud
620 Buhârî, Müslim



277

larınız) hususunda Allâh’tan (celle celâluhû) kor-
kun.”621

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ehlullâhın 
bunca mücahedesi evrad ve ezkarı hep mânevî ci-
hadın lokomotifi olan namazı ihya ve ikame etmek 
içindir. Sakın ha, şeytan seni aldatıp da namazı basit 
bir işmiş gibi gösteremesin! Çünkü namaz, ibadetin 
en üstünü, dinin direği, mü’minin nuru ve Hakk 
Teâlâ’ya (celle celâluhû) uzanan miracıdır. 

Çalışmak bizden, Tevfik Allâh’tandır (celle celâ-
luhû).

621 Ebû Dâvûd



278

CEMAATLE NAMAZ

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, cemaatle na-
maz kılma, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) devrinden itibaren teşvik edilmiş ve İslâm’ın 
şiarından sayılmıştır. Hatta cuma ve bayram namaz-
ları gibi bazı namazlar için cemaat şart koşulmuştur. 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) cema-
atle namazı teşvik etmek maksadıyla, cemaatle kı-
lınan namazın, tek başına kılınan namazdan yirmi 
yedi derece daha faziletli olduğunu belirtmiştir.622 
Cemaatle farz namazları kılmanın hükmü konusun-
da Hanefiler ve Mâlikiler müekked sünnet, Şafiler 
farz-ı kifaye, Hanbelîler ise farz-ı ayn olduğuna dair 
görüş bildirmişlerdir. Ashâb-ı Kirâm (radıyallahu an-
hüm), savaş esnasında bile cemaatle namaz kılma-
yı terk etmemiş ve onların savaş esnasında Hazreti 
Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) arkasında 
nöbetleşe namaz kıldıkları bizzat Kur’ân-ı Kerîm’de 
açıkça anlatılmış ve şöyle buyrulmuştur: 

622 Buhârî, Müslim



279

“(Ey Rasûlüm!) Sen o vakit (savaş esnasında) 
mü’minlerin içinde olup da onlara namaz kıldırdı-
ğında, içlerinden bir kısmı seninle beraber nama-
za dursun, silâhlarını da yanlarına alsınlar, bun-
lar secdeye vardıklarında diğer kısım arkanızda 
beklesinler, sonra o namaz kılmamış diğer kısım 
gelsin seninle beraber kılsınlar ve ihtiyatlı bulun-
sunlar ve silâhlarını yanlarına alsınlar. Kâfirler is-
terler ki silâhlarınızdan ve eşyanızdan gafil bulu-
nanız da size birdenbire bir baskın yapsalar. Eğer 
yağan yağmurdan bir eziyet varsa ve hasta iseniz, 
silâhları bırakmanızda beis yoktur! Bununla bera-
ber ihtiyatı elden bırakmayın; çünkü Allâh kâfir-
ler için alçaltıcı bir azap hazırlamıştır.”623

Bu âyet-i celîleden de anlaşıldığı gibi ufak tefek 
sebeplerden dolayı kâmil bir mü’minin cemaati terk 
etmesi asla uygun düşmez ve kıyamet günü bu ki-
şiler (cemaati gereksiz yere terk edenler) Hazreti 
Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) kınamasına 
uğrarlar. 

Şu on iki şey cemaatle namaz kılamama konusun-
da kişiye mazeret sayılır:

623 Nisâ, 4/102



280

1- Şiddetli yağmur ve soğuk
2- Zalim, sarhoş gibilerden korku 
3- Çok karanlık 
4- Hapislik, körlük ve felç
5- Eli ve ayağı kesiklik, hastalık ve oturaklık 
6- Fazla çamurluk ve kötürümlük 
7- İhtiyarlık
8- Bir toplantıda fıkıh meselelerini müzakere ve 

tekrarı
9- Nefsinin iştiha ile arzu ettiği bir yemek hazır 

bulunması
10- Yolculuk yapmayı istemek ve hazırlanmış bu-

lunmak, cemaate gitmesi durumunda yolculuğun 
geri kalması muhtemel ise kişi namazını yalnız ola-
rak kılar.

11- Hastabakıcılık 
12- Gece esen çok şiddetli rüzgâr (gündüz değil-

dir).
Nitekim Allâh (celle celâluhû) cemaatle namaz kıl-

manın önemine dair bazı âyet-i celîlelerde şöyle bu-
yurmuştur: 



281

“Namazı dosdoğru kılın ve zekâtı verin, rükû 
edenlerle birlikte siz de rükû edin!”624 

“Ey Meryem! Rabbine ibadet et, secdeye kapan 
ve rükû edenlerle beraber rükûa var.”625

“Hep birlikte Allâh’ın ipine (İslâm’a) sımsıkı 
yapışın; parçalanmayın. Allâh’ın size olan nimeti-
ni hatırlayın: Hani siz birbirinize düşman kişiler 
idiniz de O gönüllerinizi birleştirmişti ve O’nun 
nimeti sayesinde kardeş kimseler olmuştunuz. 
Yine siz bir ateş çukurunun tam kenarında iken 
oradan da sizi O kurtarmıştı. İşte Allâh size âyet-
lerini böyle açıklar ki doğru yolu bulasınız.”626 

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de 
cemaatle namaz kılmanın faziletine dair ehadîs-i şe-
riflerinde şöyle buyuruyor: 

“İki, birden daha hayırlıdır. Üç ikiden daha ha-
yırlıdır. Dört ise üçten daha hayırlıdır. Artık siz ce-
maat hâlinde olunuz. Allâh Teâlâ (celle celâluhû), 
ümmetimi ancak hidayet üzere toplamıştır.”627

624 Bakara, 2/43
625 Âl-i İmran, 3/43
626 Âl-i İmran, 3/103
627 Ahmed, Süyûtî



282

“Cemaatle kılınan namaz, tek başına kılınacak 
namazdan yirmi beş derece üstündür.”628

“Cemaat (yani topluluk) hâlinde rahmet; firkat 
(ayrılık), ihtilaf (uyuşmazlık) hâlinde de azap var-
dır.”629

“Kim evinde temizlenir, sonra da Allâh 
Teâlâ’nın (celle celâluhû) farz kıldığı namazlardan 
bir namazı eda etmek için Allâh Teâlâ’nın (celle 
celâluhû) evlerinden bir eve yürüyerek giderse, at-
tığı her iki adımdan biri bir hatayı düşürür, diğeri 
de bir derece yükseltir.”630

“Namaza attığınız her adım sadakadır.”631

“Karanlık gecelerde mescidlere yürüyerek gi-
den kimselere, kıyamet gününde tam bir nura ka-
vuşacaklarını müjdeleyiniz.”632

“Mescidlere devam etmeyi alışkanlık hâline ge-
tiren bir adamı gördüğünüz zaman onun gerçek 
mü’min olduğuna şahitlik ederiz.”633

628 Buhârî, Ahmed, Süyûtî
629 Münâvî, Deylemî
630 Müslim
631 Buhârî
632 Ebû Dâvûd, Tirmizî
633 Tirmizî



283

“Yatsı namazını cemaatle kılan kimse, gece ya-
rısına kadar namaz kılmış gibidir. Sabah namazını 
cemaatle kılan kimse ise bütün gece namaz kılmış 
gibidir.”634

“Erkeklerin en çok sevap kazanacağı saf ilk saf, 
en az sevap kazanacakları saf son saftır.”635

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Allâh’ın (cel-
le celâluhû) mescidlerini imar etmek büyük bir şeref-
tir. Bu dünyada Allâh’ın (celle celâluhû) mescidlerini 
inşa edenler, o mescidde yapılan bütün ibadet ve 
taatlerin sevabına misli ile ortaktır. Nitekim Hakk 
Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) bu zevatın şerefini 
izhar etmek için Kur’ân-ı Azimüşşan’da şöyle buyu-
ruyor:

“Allâh’ın mescidlerini ancak Allâh’a ve ahiret 
gününe iman eden, namazı dosdoğru kılan, zekâtı 
veren ve Allâh’tan başkasından korkmayan kim-
seler imar eder. İşte doğru yola ermişlerden olma-
ları umulanlar bunlardır.”636 

Fakat şunu da iyi bil ki, cemaatsiz mescidler ha-
rab olmaya ve zikrullâhtan mahrumiyete mahkûm-

634 Müslim
635 Müslim
636 Tevbe, 9/18



284

durlar. Bu yüzden mescidlerin binalarını inşaa et-
mek ne kadar ehemmiyetli ise, o mescidlere devam 
ederek oraları hayatın merkezine alıp ihya etmek de 
o kadar mühimdir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Mescidlere gider-
ken en güzel ve en temiz kıyafetlerini giyin. Özel-
likle Cuma günleri güzel kokular sürünmeye ve 
gusletmeye ehemmiyet göster. Nitekim Hakk Teâlâ 
(celle celâluhû) Hazretleri Kur’ ân-ı Azimüşşan’da: 

“Ey Âdemoğulları! Her mescide gidişinizde gü-
zel elbiselerinizi giyin.”637 buyurarak bu hakikati 
beyan eylemiştir. 

Yine bil ki, mescidlerde gözetilecek bazı hususlar 
vardır:

1- Mescide sağ ayakla, besmele çekerek girmek 
(Biliyorsa duasını okumak.)

2- Kerahat vakti değilse tahiyyetül mescid na-
mazı kılmak (Şayet kerahat vakti ise ‘Sübhanallâhi 
velhamdülillâhi ve lâ ilâhe illallâhu vallâhu ekber’  
zikri şerifini en az üç kez tekrarlamak.)

3- Mescide abdestli girmek
4- Mescidde kıbleye karşı oturmak

637 A’raf, 7/31



285

5- Dünya Kelâmı konuşmamak
6- Uygunsuz bir şekilde (köpek oturuşu gibi) 

oturmamak
7- Selâm verenlerin selâmına mukabele etmek 
8- Yüksek sesle konuşmamak
9- Kirli elbiselerle ve kötü kokar bir şekilde gel-

memek
10- Sarımsak, soğan, sigara gibi ağzı kokutacak 

şeyleri kullandıktan sonra bu kokuları izale etme-
den cemaate yaklaşmamak 

11- Kur’ân okunurken, hutbe irad olunurken ve 
vaaz edilirken sessiz bir şekilde, saygıyla dinlemek 

12- Ön saflardan itibaren camiyi doldurmaya baş-
lamak

13- İmamın arkasına, varsa namaz kıldırmaya 
ehil birinin geçmesi

14- Yetişkin erkeklerin ön saflarda, erkek çocuk-
larının onların arkasında, hanımların ise en arkada 
saf tutması

15- Bir saf dolmadan yeni bir saf kurulmaması
16- Saf kurmaya imamın arkasından başlanması



286

17- Ön saflara ilerlenirken başkalarına eziyet ve-
rilmemesi

18- Camide kendine ait bir yer bellenmemesi
19- İmamete şahsiyet, ilim ve irfan yönünden ol-

gunluğa kavuşmuş kişilerin getirilmesi
20- Müezzinliğe güzel huylu ve gür sesli genç ki-

şilerin getirilmesi 
21- Mescidlerde görülen çer çöpün kaldırılması
22- Camiden çıkarken kimseye eziyet vermemek 
23- Camiden çıkılırken sol ayakla, besmele çekile-

rek (duası biliniyorsa yapılarak) çıkılması.
Bu adablara riayet etmeyenler sevaptan mahrum 

kalırlar ve mesuliyete girerler. 
Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Mescidlere gider-

ken vakardan ayrılma. Koşarak veya sağa sola ge-
reksiz yere teveccüh ederek yürüme. Namazın han-
gi rekâtına yetişirsen cemaate tâbi ol, eksik rekâtları 
da sonradan tamamla. Nitekim Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem):

“Kâmet getirildiği zaman namaza koşarak de-
ğil, yürüyerek ağırbaşlı olarak geliniz. Yetişebildi-
ğiniz kadarını da imamla birilikte kılınız; yetişe-



287

mediğiniz rekâtları da kendiniz tamamlayınız.”638 
buyurarak bu konuya açıklık getirmiştir. 

Yine safı kurarken sık ve düzgün kur. Çünkü 
safların düzgünlüğü, insanlar arasında yakınlık 
peydah eder ve Allâh’ın (celle celâluhû) rahmetinin 
tecellisine vesile olur. Nitekim Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) bu konuda:

“Saflarınızı düzeltiniz, yoksa Allâh Teâlâ’nın 
(celle celâluhû) aranıza düşmanlık sokacağını iyi 
biliniz.”639 buyurarak safların nasıl düzenleneceğini 
veciz bir şekilde ifade buyurmuşlardır. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Müezzinlik için 
yarış, imamlıktan ise kaçın. Çünkü müezzinlikte 
Hakk’ın (celle celâluhû) ilanı, imamlıkta ise mesuliyet 
vardır. Şayet imam olursan, cemaatin durumunu 
gözet. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi 
ve sellem):

“Sizden biri insanlara imam olunca namazı ha-
fifçe kıldırsın, fazla uzatmasın. Çünkü onların ara-
sında çocuk, ihtiyar, zayıf ve hasta olanlar vardır. 
Kendi başına namaz kıldığında ise istediği kadar 

638 Buhârî, Müslim
639 Buhârî, Müslim



288

uzatsın.”640 buyurarak bu konuda ümmetin imamla-
rını ciddiyetle ikaz etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Anne babanın evla-
dından kaçacağı, dostun dostu görmeyeceği o gün-
de, sen ahiret azığına her şeyden çok muhtaçsın. O 
zorluklar sana ulaşmadan tedbirini al ve ömür ser-
mayesini en verimli bir şekilde kullanmaya gayret et. 
Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) hu-
zuruna çıkacağın zaman O’nun sana şefaat etmesini 
gerektirecek bir işe koyul. Bil ki, Hazreti Peygam-
ber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) şefaatini en çok hak 
edenler, O’nun sünnetine mutabaat edenlerdir.641 Ve 
mutabaatın da en kıymetlisi, fesat zamanı yapılan 
mutabaatır. Öyleyse Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) en çok terk edilen sünnetlerinden biri olan 
cemaatle namaza devam et. Bu konuda akranlarının 
düştüğü hataya düşme ve Hazreti Peygamber’in 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) arşın gölgesinde gölgele-
nenleri sayarken, kalplerini mescidlere bağlayanla-
rı da saydığını unutma.642 Bil ki, kişi sevdiği insanı 
evinde misafir etmek ister. 

	 Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mev-
lâ’dandır (celle celâluhû).
640 Buhârî, Müslim, Ebû Dâvûd, Ahmed, Süyûtî
641 bkz. Sünnete Mutabaat konusu
642 Buhârî, Tirmizî



289

NAFİLE NAMAZLAR

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, imandan 
sonra İslâm’ın en büyük emri namaz kılmaktır. Na-
maz kişiyi istikamet üzere kılan en büyük bir vası-
tadır. Nitekim Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû): 

“(Rasûlüm!) Sana vahyedilen Kitab’ı oku ve 
namazı kıl. Muhakkak ki, namaz, hayâsızlıktan 
ve kötülükten alıkoyar. Allâh’ı anmak elbette 
(ibadetlerin) en büyüğüdür. Allâh yaptıklarınızı 
bilir.”643 buyurarak bu hakikati en açık bir şekilde 
ifade etmiş, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) de:

“Namaz mü’minin nurudur.”644 buyurarak, na-
mazın hak yolun sâliklerine bu seyirde onları aydın-
latacak en parlak bir ışık olduğunu beyan etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, namazın farz, 
vacib ve nafile olmak üzere çeşitli kısımları vardır. 
Her mü’mine günde beş vakit namazı, cuma nama-

643 Ankebût, 29/45
644 Süyûtî, Münavî



290

zını ve bunların kazalarını ifa etmek birer farz-ı ay-
ndır. Cenaze namazı ise bir farz-ı kifayedir. Adak, 
vitir ve bayram namazlarını bir de tamamlanama-
mış nafile namazları kılmak da birer vacibtir. Bunla-
rın dışında kalan namazlar ise nafile birer namazdır. 
Nafile namazlar revatib ve reğaib olmak üzere iki 
kısımdır. Beş vakit namazın ve cuma namazının ilk 
ve son sünnetleri ve teravih namazına revatib sün-
net denilirken, bunların dışındaki diğer nafile na-
mazlara da reğaib sünnet denir. Revatib namazların 
nasıl kılınacağı umumen mâlûm olduğu için burada 
reğaib namazları ana başlıklarıyla izah etmeye gay-
ret edeceğiz. 

 İşrak namazı, kuşluk namazının vaktinde kılı-
nan, fakat sabah namazından sonra hiç dünya kelâ-
mı edilmeksizin zikirle meşgul olunduktan sonra 
kılınan sünnet bir namazdır. Birçok kaynakta kuş-
luk namazı ile aynı vakitte kılınması sebebiyle bu 
namazla kuşluk namazının kastedildiği görüşü de 
vardır. Fakat kuşluk namazına dair hadîslerde sa-
bah namazından sonra kuşluk vaktine kadar geçen 
zamanı zikirle geçirme şartı bulunmamaktadır. Ey-
yûb Sabri Efendi Hazretleri (kuddise sırruhu) işrak 



291

namazını genelde dört rekât kılmış ve sevenlerine 
de devamlılığı sağlayabilmeleri için dört rekât kıl-
malarını tavsiye etmiştir. İşrak namazının nasıl kı-
lındığına ve faziletine dair Peygamber Efendimiz 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) bir hadîs-i şeriflerinde 
şöyle buyurmuşlardır:

“Bir kimse sabah namazını cemaatle kıldıktan 
sonra (mescitte) oturup güneş doğuncaya kadar zi-
kir ile meşgul olursa, güneş doğduktan sonra da 
iki rekât (işrak) namazı kılarsa, bir tam nâfile hac 
ve umre sevabına nâil olur.”645 

Kuşluk namazı, güneşin doğmasından yaklaşık 
40-45 dakika geçmesinden öğle ezanına 45 dakika 
kalıncaya kadar olan süre içinde kılınan nafile na-
maza denir. En az iki, en çok on iki rekât namaz 
kılmak sünnettir. Ancak sekiz rekât kılınması daha 
faziletlidir. Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) kuşluk vaktinde namaz kıldığı ve ashâbı-
na da tavsiye ettiği pek çok hadîste variddir. Eyyûb 
Sabri Efendi Hazretleri (kuddise sırruhu) kuşluk na-
mazını genelde dört rekât kılmış ve sevenlerine de 
devamlılığı sağlayabilmeleri için dört rekât kılmala-

645  Tirmizî



292

rını tavsiye etmiştir. Kuşluk namazında diğerlerinde 
olduğu gibi Fâtiha’dan sonra Kur’ân’dan herhangi 
bir yerin okunması mümkünse de Ukbe b. Âmir’in 
(radiyallâhu anh), “Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) bize, kuşluk vaktiyle ilgili olan Şems Sûresi’yle 
Duhâ Sûresi’ni okuyarak kuşluk namazını kılma-
mızı emretti.”646 şeklindeki rivayetinden hareketle 
bu sûrelerin okunarak kuşluk namazının kılınması 
daha faziletli olur.

Bazı rivayetlerde kuşluk namazının fazileti şöyle 
ifade buyrulmuştur:

Ebû Hureyre (radiyallâhu anh): “Dostum Rasûlul-
lah (sallallâhu aleyhi ve sellem) bana her ay üç gün 
oruç tutmayı, iki rekât kuşluk namazı kılmayı ve 
uyumadan önce vitir kılmayı tavsiye buyurdu.”647

“Kuşluk namazını ancak evvâb (yani ibadet ve 
taate düşkün olan) kimseler muhafaza eder. Bu na-
maz evvâbîn namazıdır.”648

“Her birinizin her bir eklemi için günde bir sa-
daka vermesi gerekir. İşte bu sebeple her tesbih 

646 Beyhakî, İbn-i Hacer, Aynî
647 Buhârî, Müslim
648 Hâkim, Süyûtî



293

(sübhânallâh demek) bir sadaka, her hamd (elham-
dülillâh demek) bir sadaka, her tehlîl (Lâ ilâhe il-
lallâh demek) bir sadaka, her tekbîr (Allâhü Ekber 
demek) bir sadaka, iyiliği tavsiye etmek bir sada-
ka, kötülükten sakındırmak bir sadakadır. Kuşluk 
vakti iki rekât namaz kılmak da bu sadakalardan 
biridir.”649

“Kuşluk namazını kim on iki rek’at kılarsa Al-
lâh onun için cennette altından bir köşk yapar.”650

Evvabin namazı, evvabin, tevbe eden, sığınan 
anlamına gelen evvab kelimesinin çoğuludur. Ku-
ran’da beş yerde tekil ve bir yerde de çoğul olarak 
geçen bu kelime peygamberlerin ve salih kulların 
tevbe edip Allâh’a (celle celâluhû) yöneldiklerini 
anlatır. Evvabin namazı ise, tevbe eden ve Allâh’a 
(celle celâluhû) sığınanların namazı demektir. Haz-
reti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) akşam 
namazından sonra altı rekât nafile namaz kıldığı ve 
bunu tavsiye ettiği rivayet edilmektedir.651 Rasûlul-
lah (sallallâhu aleyhi ve sellem), akşam ile yatsı ara-

649 Müslim, Ebû Dâvûd
650 Tirmizî
651 İbn-i Mâce, Tirmizî



294

sında kılınan bu namazı, Kuran’da evvabin diye 
nitelendirilen salih kulların namazı gibi sayılacağı-
nı belirtmek maksadıyla “evvabin namazı” olarak 
vasıflandırmaktadır. Bunun yanında kuşluk vaktin-
de kılınan namazın da hadîslerde evvabin namazı 
olarak vasıflandırıldığı görülmektedir.652 Evvabin 
namazını Eyyûb Sabri Efendi Hazretleri (kuddise sır-
ruhu) dört rekât kılmış ve devamlılığı sağlamak için 
talebelerine bu şekilde kılmayı tavsiye etmiştir. 

 Teheccüd namazı, gece kılınan namaz demektir. 
Yatsı namazından sonra, teravih ve vitir namazı-
nın dışında bir süre uyuduktan sonra kalkılıp kılı-
nan gece namazlarının tamamı için teheccüd ifadesi 
kullanılmaktadır. Hazreti Peygamber’in (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) sürekli olarak devam ettiği teheccüd 
namazı, sevabı çok bir ibadet olup mü’minler için 
sünnettir. Kur’ ân-ı Kerîm’de: 

“Gecenin bir kısmında uyanarak, sana mahsus 
bir nafile olmak üzere namaz kıl. (Böylece) Rab-
binin, seni övgüye değer bir makama ulaştıracağı-
nı umabilirsin.”653 ve “Gecenin bir kısmında O’na 

652 Müslim
653 İsra, 17/79



295

secde et; geceleyin de O’nu uzun uzadıya tesbih 
et.”654 buyrularak, Peygamberimize (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) gece namazı farz kılınmıştır. Fakat Üm-
met-i Muhammed’e sadece nafile bir ibadet olarak 
tavsiye edilmiştir. Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de: 

“Kim gece uyanır, hanımını da uyandırır ve iki 
rekât namaz kılarlarsa, Allâh’ı (celle celâluhû) çok 
zikreden erkekler ve kadınlardan yazılırlar.”655

“Farz namazlardan sonra en faziletli namaz, 
gece (teheccüd) namazıdır.”656

“Gece namazına (yani teheccüde) devam ediniz. 
Çünkü bu sizden önceki salih kimselerin âdetidir, 
Allâh Teâlâ’ya (celle celâluhû) yaklaşmaya bir ve-
siledir, günahlardan men ve korunma vasıtasıdır, 
bir takım günahlar için kefârettir, bedenden hasta-
lıkları uzaklaştırmaya da bir vesiledir.”657

“Ey insanlar! Birbirinize açıktan selâm veriniz, 
yemek yediriniz, insanlar uykuda iken geceleyin 

654 İnsan 76 / 26
655 Ebû Dâvûd
656 Müslim, Ahmed b. Hanbel, Süyûtî
657 Tirmizî, Ahmed, Hâkim, Süyûtî



296

namaz kılınız ve cennete selâmetle giriniz.”658 bu-
yurarak, teheccüd namazının ve gece ibadetinin fa-
ziletini açıkça beyan etmiş, ümmetinin bu ibadete 
devam ederek Allâh (celle celâluhû) katındaki kulluk 
derecelerinde yükselmelerini tavsiye eylemiştir. 

Bilinmelidir ki, teheccüd namazı dört veya sekiz 
rekât kılınabileceği gibi iki rekât da kılınabilir. İki 
rekâtta bir selâm verilerek kılınması ise daha fazilet-
lidir. Eyyûb Sabri Efendi Hazretleri (kuddise sırruhu) 
teheccüd namazını genelde dört rekât kılmış ve se-
venlerine de devamlılığı sağlayabilmeleri için dört 
rekât kılmalarını tavsiye etmiştir.

 Tesbih namazı, her rekâtında yetmiş beş olmak 
üzere, toplam üç yüz defa tesbih okunan dört rekâtlı 
ve ömürde bir defa da olsa kılınması tavsiye edilen 
sünnet bir namazdır. Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) tesbih namazı kılınmasını tavsiye et-
miş, bu namazın pek çok günahın affına sebep olaca-
ğını haber vermiş; her gün kılınmasının zorluğu se-
bebiyle, haftada bir, ayda bir, yılda bir veya ömürde 
bir defa kılınmasının yeterli olacağını belirtmiştir.659 

658 Ahmed, Hâkim
659 Ebû Dâvûd, Tirmizî



297

Tesbih namazının kılınışı şöyledir: Namaz kılma-
ya niyet edilerek iftitah tekbiri ile namaza başlanır. 
Subhaneke duası okuduktan sonra 15 defa “Sübhâ-
nallâhi ve’l-hamdülillahi ve lâ ilâhe illallâhu vallâhu 
ekber” denir. Sonra euzü besmele çekilerek Fatiha 
Sûresi ve Kur’ân’dan bir miktar okunduktan sonra 
10 defa daha bu tesbih okunur. Daha sonra rükûa 
eğilip üç defa ‘sübhane rabbiye’l-azim’ dedikten 
sonra 10 defa aynı tesbih okunur. Rükûdan doğru-
lunca 10 defa, secdede 10 defa, iki secde arasında 
10 defa ve ikinci secdede 10 defa aynı şekilde tesbih 
okunur. Böylece bir rekatte 75 defa tesbih tamam-
lanmış olur. İkinci rekâta kalkınca 15 defa tesbihle 
başlar ve kalanını birinci rekâtta olduğu gibi kılar. 
Bu şekilde 4 rekât namaz kılınır. Tesbih namazı na-
file bir namaz olduğundan, teravih dışındaki diğer 
nafilelerde olduğu gibi tek başına kılınması daha fa-
ziletlidir. Tek başına kılamayanlar cemaatle de kıla-
bilirler.

Abdest namazı, abdest aldıktan sonra şayet ke-
rahet vakti içinde değilse kişinin iki rekât namaz 
kılması bir sünnet-i seniyyedir. Nitekim Peygambe-
rimiz (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur:



298

“Abdest, öncesinde işlenmiş (küçük) günahları 
örter. Sonrasında nâfile olarak kılınan namaz da 
sahibinin derecesini yükseltir.”660

 Hacet namazı, bir kişinin sıkıntısının ve ihtiyaç-
larının giderilmesi veya isteklerine kavuşturulması 
maksadıyla, Allâh (celle celâluhû) rızâsı için kılacağı 
namazdır. Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Haz-
retleri:

“Ey iman edenler! Rabbinizden sabır ve namaz-
la yardım isteyin. Muhakkak ki Allâh sabreden-
lerle beraberdir.”661 buyurarak, hacetlerin gideril-
mesinde namazın önemli bir vesile olduğunu beyan 
eylemiş, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) de:

“Kimin Allâh (celle celâluhû) tarafından veya 
hemcinsi olan biri tarafından giderilecek bir ih-
tiyacı varsa usulüne uygun abdest alıp iki rekât 
namaz kılsın, arkasından Allâh’a (celle celâluhû) 
hamd edip Peygamber’e (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) salâvat getirsin ve şöyle desin: Halîm ve 
Kerîm olan Allâh’tan (celle celâluhû) başka ilâh 

660 Ahmed, Süyûtî
661 Bakara, 2/45-46



299

yoktur. Büyük arşın rabbi olan Allâh’ı (celle celâ-
luhû) yüceltir, âlemlerin rabbi olan Allâh’a (celle 
celâluhû) hamd ederim. Senden rahmetine ve affı-
na ulaştıracak davranışlarda bulunmayı, her türlü 
iyiliği elde etmeyi, her türlü günahtan sâlim olma-
yı diliyorum. Bende bağışlamadığın günah, gider-
mediğin keder ve karşılamadığın rızâna uygun bir 
ihtiyaç bırakma, ey merhametlilerin en merhamet-
lisi olan Allâh’ım!”662 buyurarak hacet namazının 
nasıl kılınacağını, önemini ve faziletini açıkça ortaya 
koymuştur.

Tahiyyet-ül mescid namazı, kişinin şayet kerahat 
vakti değilse, camiye girdiği zaman henüz oturma-
dan evvel kılması sünnet olan çok faziletli bir na-
mazdır. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aley-
hi ve sellem) bir hadîs-i şerifinde:

“Biriniz mescide girdiğinde, iki rekât namaz 
kılmadan oturmasın.”663 buyurarak bu namazın 
ehemmiyetine dikkat çekmiştir. Şayet mescide giril-
diğinde kerahat vakti ise “Sübhânallâhi ve’l-hamdü 
lillahi ve lâ ilâhe illallâhu vallâhu ekber” diye zikir 
yapılarak mescid selâmlanır, şayet bu da yapılma-

662 İbn-i Mâce, Tirmizî, Hâkim
663 Buhârî, Müslim



300

mışsa kılınan ilk farz, vacib veya nafile namazla 
mescid selâmlanmış olur.

Bu namazlar dışında teravih namazı ve farz na-
mazların ilk ve son sünnetlerine büyük bir ehem-
miyet gösterilmeli ve zaman zaman iki rekât olan 
öğlen ve yatsı namazının son sünnetlerini dört rekât 
olarak kılmalıdır.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, seni Allâh’a 
(celle celâluhû) en çok yaklaştıracak ibadetler, farz ve 
vacib olanlardır. Fakat bu yolda Hakk (celle celâluhû) 
dostlarının ulaştıkları o yüce dereceleri arzulayan-
lar için nafile ibadetler de vazgeçilemez birer azıktır. 
Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri:

“Kim benim velî kuluma düşmanlık ederse ben 
de ona harp ilan ederim. Kulumu bana yaklaştıran 
şeyler arasında en çok hoşuma gideni, ona farz kıl-
dığım şeyleri eda etmesidir. Kulum bana nafile iba-
detlerle yaklaşmaya devam eder, sonunda sevgime 
erer. Onu bir sevdim mi artık ben onun işittiği ku-
lağı, gördüğü gözü, tuttuğu eli olur, onu yolumca 
yürütürüm. Benden bir şey isteyince onu veririm, 
benden sığınma talep etti mi onu himayeme alır, 



301

korurum.”664 buyurarak, Hakk (celle celâluhû) yolu-
nun sâliklerinin kendisine dostluk yolunda nasıl bir 
yol izleyeceklerini açıkça beyan eylemiştir. 

Çalışmak bizden, tevfik Allâh’tandır (celle celâ-
luhû). 

664 Buhârî



302

NAFİLE ORUÇLAR
	
Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, takvâ kişiyi 

Allâh (celle celâluhû) katındaki kulluk derecelerinde 
yükselten yegâne fazilettir. Nitekim Hakk Teâlâ (cel-
le celâluhû) Hazretleri Yüce Kelâm’ında:

“Ey insanlar! Doğrusu biz sizi bir erkekle bir 
dişiden yarattık. Ve birbirinizle tanışmanız için 
sizi milletlere ve kabilelere ayırdık. Muhakkak ki 
Allâh yanında en değerli ve en üstününüz O’ndan 
en çok korkanınızdır. Şüphesiz Allâh bilendir, her 
şeyden haberdar olandır.”665 buyurarak bu hakikati 
en açık bir şekilde beyan eylemiştir. 

Ve yine Yüce Kelâm’ında orucun takvâyı elde et-
mek için önemli bir vasıta olduğunu: 

“Ey iman edenler! Oruç sizden evvelkilerin üze-
rine farz olduğu gibi sizin üzerinize de farz olmuş-
tur. Tâ ki sakınabilesiniz.”666 buyurarak haber ver-
miştir. 

665 Hucurat, 49/13
666 Bakara, 2/183



303

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki oruç, farz, 
vacib ve nafile olmak üzere üç kısımdır. Sağlıklı ve 
mukim olan her mü’minin Ramazan ayında oruç 
tutması, tutamadığı Ramazan oruçlarını kaza etme-
si ve gerek orucu terk etmekten ve gerekse de ye-
mini bozmak gibi bazı masiyetlerden dolayı kişinin 
üzerine terettüb eden kefaret oruçlarını tutması bi-
rer farzdır. Kişinin adadığı bir orucu tutması veya 
tamamlayamadığı bir nafile orucu tamamlaması ise 
vacibtir. Bu saydıklarımız dışında kalan oruçlar ise 
nafile birer ibadettir. Bilinmelidir ki, kişiyi Allâh’a 
(celle celâluhû) en çok yaklaştıran farzların ve va-
ciblerin edasıdır. Nafileler ise Allâh (celle celâluhû) 
katında yükselmeye ve velilik derecesine ulaşmaya 
birer vesiledir. Nitekim Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) 
hadîs-i kudsîde şöyle buyurmuştur:

“Kim benim velî kuluma düşmanlık ederse ben 
de ona harp ilan ederim. Kulumu bana yaklaştı-
ran şeyler arasında en çok hoşuma gideni, ona farz 
kıldığım şeyleri eda etmesidir. Kulum bana nafi-
le ibadetlerle yaklaşmaya devam eder, sonunda 
sevgime erer. Onu bir sevdim mi artık ben onun 
işittiği kulağı, gördüğü gözü, tuttuğu eli olur, onu 



304

yolumca yürütürüm. Benden bir şey isteyince onu 
veririm, benden sığınma talep etti mi onu himaye-
me alır, korurum.”667

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ibadetlerin 
Allâh (celle celâluhû) katında makbul olmasının en 
büyük sebebi ihlâsla eda edilmiş olmalarıdır. Riyâ ile 
işlenen ibadetlerin Allâh (celle celâluhû) katında bir 
saman çöpü kadar bile değeri yoktur. Hatta kul riyâ 
ile işlediği ameller yüzünden Allâh (celle celâluhû) 
katında hesaba çekilecektir. Bil ki, ibadetler arasında 
riyâdan en uzak olan oruçtur. Nitekim Hakk Teâlâ 
(celle celâluhû) Hazretleri bir hadîs-i kudsîde:

“Âdemoğlunun her ameli kendisine aittir. Oruç 
ise müstesnadır. Çünkü oruç benim içindir, onun 
mükâfatını verecek olan ancak benim. Oruçlu için 
iki sevinç (mânevî zevk) vardır ki onlarla ferah-
lar. Biri, iftar edince, biri de Rabb’ine kavuşunca 
orucu ile sevinir.”668 buyurarak bu hakikate işaret 
etmiştir. Bu yüzden Allâh (celle celâluhû) katındaki 
kulluk derecelerinde yükselmeyi arzulayan sâlikler 
için oruçla meşguliyet Hakk’ın (celle celâluhû) rızâsı-
na ulaştırıcı güvenli bir yoldur. Hazreti Peygamber 

667 Buhârî
668 Buhârî, Müslim



305

(sallallâhu aleyhi ve sellem) de nafile oruç tutmanın fa-
ziletine ve ehemmiyetine dair:

“Ramazan ayı dışında Allâh (celle celâluhû) 
rızâsı için bir gün oruç tutan, iyi bir yarış atının bir 
asırda alacağı mesafe kadar cehennemden uzakla-
şır.”669 buyurarak ümmetini bu yola teşvik etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Hazreti Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) bazı günlerin di-
ğer günlere olan üstünlüğü ve bugünlerde oruç tut-
manın sevabının yüceliğini bazı hadîs-i şeriflerinde 
şöylece ifade etmişlerdir.  

 Muharrem ayında ve Aşure Günü’nde oruç tut-
manın faziletine dair Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur:

“Ramazan orucundan sonra oruçların en fazilet-
lisi Allâh’ın (celle celâluhû) ayı Muharrem ayında-
ki oruçtur.”670

“Aşure gününde (yani Muharrem ayının onun-
cu gününde) oruç tutunuz. O günde peygamberler 
oruç tutarlardı.”671

669 Ebu Ya’la
670 Müslim, Ahmed, Süyûtî
671 İbn-i Ebû Şeybe, Süyûti



306

 Şevval ayında oruç tutmanın faziletine dair Haz-
reti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle bu-
yurmuştur:

“Kim Ramazan orucunu tutar, altı gün de Şev-
val’den ilave ederse bütün bir yılı oruçlu geçirmiş 
gibi olur.”672

 Zilhicce ayında ve özellikle Arefe gününde oruç 
tutmanın faziletine dair Hazreti Peygamber (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) şöyle buyurmuştur:

“Allâh’a (celle celâluhû) kulluk yapmada Zilhic-
ce’nin on gününden Allâh’a (celle celâluhû) daha 
sevimli gün yoktur. Bu on günde tutulacak her bir 
günün orucu bir senenin orucuna denktir. Her bir 
gecesini ibadetle değerlendirmek de Kadir Gece-
si’ne denktir.”673

“Arefe günündeki oruç, geçen sene ile gelecek 
sene için kefârettir.”674

 Pazartesi ve perşembe gününde oruç tutmanın 
faziletine dair Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) şöyle buyurmuştur:

672 Müslim, Ahmed, Süyûtî
673 Tirmizî, İbn-i Mâce
674 Taberânî, Süyûti



307

Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) pazartesi 
günü oruç tutmanın fazileti soruldu. O da şöyle bu-
yurdu: “O gün benim doğduğum, Peygamber ol-
duğum (veya bana vahiy geldiği) gündür.”675

“Pazartesi ve perşembe günleri ameller (Allâh’a 
celle celâluhû) arz olunur. Ben, oruçluyken amelle-
rimin arz olunmasını isterim.”676

 Bir gün iftar edip bir gün oruç tutmanın fazile-
tine dair Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) şöyle buyurmuştur:

“En fazîletli oruç, Dâvud’un tuttuğu oruçtur; o 
bir gün oruç tutar, bir gün tutmazdı.” Sahâbeden 
Abdullah bin Amr, “Ben daha fazlasını tutabili-
rim” deyince, Peygamberimiz (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) bunun fazîletli bir şekil olduğunu ve daha 
fazlasını tutmaya çalışmamayı tavsiye etmiştir.”677

 Her Arabî ayın üç gününde özellikle 13, 14 ve 
15. günlerinde oruç tutmanın faziletine dair Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyur-
muştur:

675 Müslim
676 Tirmizî, Müslim, Nesâî
677 Müslim



308

“Her ay üç gün oruç tutmak, bütün seneyi oruç-
la geçirmek demektir.”678

Haram aylarda oruç tutmanın faziletine dair 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle 
buyurmuştur: 

“Haram aylarda perşembe, cuma ve cumartesi 
günleri oruç tutana iki yıllık ibadet sevabı yazı-
lır.”679

“Haram aylarda bir gün oruç tutup bir gün ye-
mek çok faziletlidir.”680

 Üç aylarda oruç tutmanın faziletine dair Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyur-
muştur:

“Cennette öyle köşkler vardır ki, onlara ancak 
Receb ayında oruç tutanlar girer.”681

“Allâh Teâlâ (celle celâluhû), Receb ayında ha-
senatı kat kat eder. Bu ayda bir gün oruç tutan, bir 
yıl oruç tutmuş gibi sevaba kavuşur. 7 gün oruç 
tutana, Cehennem kapıları kapanır. 8 gün tutana 
Cennetin 8 kapısı açılır. 10 gün tutana Allâh Teâlâ 

678 Buhârî, Müslim
679 Taberânî
680 Ebû Dâvûd
681 Deylemî



309

(celle celâluhû) istediğini verir. 15 gün oruç tutana, 
bir münadi, ‘Geçmiş günahların affoldu’ der. Allâh 
Teâlâ (celle celâluhû) Nuh aleyhisselâmı Receb’de 
gemiye bindirdi. O da, Receb ayını oruçlu geçirip 
oradakilere oruç tutmalarını emretti.”682

“Receb’de, takvâ üzere bir gün oruç tutana, oruç 
tutulan günler dile gelip, ‘Yâ Rabbi, onu mağfiret 
et’ derler.”683 

Âişe (radiyallâhu anh) validemiz buyuruyor ki: 
“Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem), hiç-
bir ayda, Şaban ayından daha çok oruç tuttuğunu 
görmedim. Bazen Şaban’ın tamamını oruçla geçi-
rirdi.”684

“Şaban, öyle faziletli bir aydır ki, insanlar bun-
dan gâfil olurlar. Bu ayda ameller âlemlerin Rab-
bine arz edilir. Ben de amelimin oruçluyken arz 
edilmesini isterim.”685

“Ramazan’dan sonra en faziletli oruç, Şaban 
ayında tutulan oruçtur.”686

682 Taberanî
683 Ebu Muhammed
684 Buhârî
685 Nesaî
686 Tirmizî



310

“Şaban’ın 15. gecesini ibadetle, gündüzünü de 
oruçla geçirin! O gece Allâh Teâlâ (celle celâluhû) 
buyurur ki: ‘Af isteyen yok mu, affedeyim. Rızk is-
teyen yok mu, rızk vereyim. Dertli yok mu, sıhhat, 
afiyet vereyim. Ne isteyen varsa, istesin vereyim.’ 
Bu hâl, sabaha kadar devam eder.”687

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Ramazan 
Bayramı’nın ilk gününde ve Kurban Bayramı’nın 
bütün günlerinde oruç tutmak haram (bazı görüş-
lerde tahrimen mekruh) ve yine sırf yevm-üş şekte 
(Şaban ayının son günü), cuma gününde ve Aşu-
re Günü’nde oruç tutmak ise mekruhtur. Fakat bu 
oruçlara en azından bir gün evvelinden başlanırsa 
veya Aşure ve cuma gününden sonra bir gün daha 
oruç tutulursa, bu kerahat kalkar.688 

Çalışmak bizden, tevfik Allâh’tandır (celle celâ-
luhû). 

687 İbn-i Mace
688 Detaylı bilgi için bakınız: Ö. N. Bilmen, Büyük İslâm İl-
mihâli, Oruç Kitabı



311

TAKVÂ

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, takvâ, sırf 
Allâh (celle celâluhû) rızâsı için İslâm’ın men ettiği 
şeylerden yüz çevirmek ve emrettiği şeylere sımsıkı 
sarılmaktır. Takvânın mahiyeti konusunda birçok-
ları aldanmışlardır. Bazıları takvâyı salihlere ben-
zer giyinmek olarak anlarken, bazıları da nafilelerle 
meşgul olmak şeklinde anlayarak evhama kapılmış-
lardır. Hâlbuki takvâ, yukarıdaki tarifimizden de 
anlaşılacağı üzere kulun Rabbi’nin (celle celâluhû) 
azameti karşısında boyun bükmesi ve O’nun emir 
ve yasaklarına kayıtsız şartsız riayet etmesinden 
ibarettir. Burada dikkat edilmesi gereken en önemli 
husus, takvânın özellikle Allâh’a (celle celâluhû) kar-
şı gelmekten sakınmak olduğu hakikatidir. Hakk 
Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri Yüce Kelâm’ında:

“(Ahiret için) azık toplayın. Kuşkusuz, azığın 
en hayırlısı takvâ (Allâh’ a karşı gelmekten sakın-
ma)dır. Ey akıl sahipleri, bana karşı gelmekten sa-
kının.”689

689 Bakara, 2/197



312

“Allâh katında en değerli olanınız, O’na karşı 
gelmekten en çok sakınanınızdır.”690

“Onların ne etleri ne kanları asla Allâh’a ulaş-
maz. Fakat ona sadece sizin takvânız (Allâh’a karşı 
gelmekten sakınmanız) ulaşır.”691

“Allâh’a karşı ancak; kulları içinden âlim olan-
lar derin saygı duyarlar.”692

“Cennet, takvâ sahipleri için hazırlanmıştır.”693

“Allâh indinde en şerefliniz, takvâ ehli olanı-
nızdır.”694 

“Allâh, ancak takvâ ehlinin (ibadetlerini) ka-
bul eder.”695 buyurarak, takvânın lüzumunu, takvâ 
ehlinin üstünlüğünü, takvânın Hakk (celle celâluhû) 
yolunun en mühim azığı olduğunu, takvâyı tam ola-
rak yaşayabilmek için ilim ve irfan sahibi olmanın 
gerekliliğini, takvâ sahiplerini büyük mükâfatların 
beklediğini ve kullar arasındaki üstünlüğün ancak 
takvâ ile olabileceğini açık bir şekilde izah etmiştir. 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

690 Hucurat, 49/13
691 Hac, 22/37
692 Fatır, 35/28
693 Âl-i İmran, 3/133
694 Hucurat, 49/13
695 Maide, 5/27



313

“Bir kul günaha girerim korkusuyla, yapılması 
sakıncalı olmayan bazı şeylerden bile uzak dur-
madıkça müttakîler derecesine çıkamaz.”696

“Allâh Teâlâ (celle celâluhû) takvâlı, gönlü zen-
gin, kendi hâlinde işiyle ve ibadetiyle uğraşan ku-
lunu sever.”697

“Helal belli, haram da bellidir. İkisi arasında 
bir takım şüpheli şeyler vardır ki, insanlardan pek 
çoğu onları bilmez. Şüphelilerden sakınıp koru-
nan kimse (takvâ sahibi), ırzını ve dinini muhafa-
za etmiş olur. Dikkat ediniz! İnsan vücudunda bir 
lokmacık et parçası vardır ki, o iyi olursa bütün 
vücut iyi olur; o, bozuk olursa bütün vücut bozuk 
olur. İşte o et parçası kalptir.”698

“Allâhım! Senden hidâyet, takvâ, iffet ve gönül 
zenginliği isterim.”699

“Kişi kalbini huzursuz eden şeyleri terk etme-
dikçe takvâ makamına ulaşamaz.”700

“İnsanlardan bana en yakın olanlar, kimin ya-
nında ve nerede olursa olsun Allâh’a (celle celâ-

696 Tirmizî, İbn-i Mâce
697 Müslim
698 Buhâri, Müslim
699 Müslim
700 Buhârî



314

luhû) karşı takvâ sâhibi olan müttakîlerdir.”701

“Allâh’a (celle celâluhû) karşı muttakî olunuz. 
Beş vakit namazınızı kılınız. Ramazan orucunu-
zu tutunuz. Mallarınızın zekâtını veriniz. (Sizden 
olan) yöneticilerinize itaat ediniz! Böylece Rabbi-
nizin cennetine girersiniz.”702 

“Takvâ, her hayrı içine alır.”703

“Takvâ ehli hesap vermeden Cennete girer.”704

“Takvâ imanın elbisesidir.”705

“Her şeyin esası vardır. İmanın esası da vera 
(takvâ)dır.”706

“Üstünlük takvâ iledir. Başka bakımdan üstün-
lük yoktur.”707 buyurarak, takvânın mahiyetini ve 
müttakîlerin vasıflarını ümmetine geniş bir şekilde 
izah eylemiştir.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, takvâ kalp 
amellerinin en mühimidir. Öyle ki, Allâh’a (celle 
celâluhû) imanın ve ona şirkten uzak durmanın as-

701 İbn-i Hanbel, Heysemî
702 Tirmizî
703 Ebu Ya’la
704 Taberanî
705 Deykemi
706 Hatib
707 Taberanî



315

lında bile takvâ yatmaktadır. Salihler takvânın dere-
celerini şöyle sıralamışlardır:

 1- Şirkin, küfrün ve nifağın her türlüsünden uzak 
durmak.

 2- Büyük günahlardan uzak durmak.
 3- Farzları ve vacibleri eda etmek.
 4- Bid’ât ve hurafelerden uzak durmak.
 5- Harama yakın mekruhlardan uzak durmak.
 6- Müekked sünnetleri ihya etmek.
 7- Tenzihi mekruhlardan sakınmak.
 8- Nafileleri ihya etmek.
 9- Boş işlerden yüz çevirmek.
 10- Hakk’ı (celle celâluhû) sürekli zikretmek.
 11- Allâh’ı (celle celâluhû) görüyormuşçasına bir 

yaşam sürmek.
Bilinmelidir ki, hakiki takvâyı elde etmek için 

imanın kavi, amelin salih ve ahlâkın hasen olması 
elzemdir. Bu kıvama da erişmek ancak kişinin canı, 
malı ve bütün benliği ile Hakk (celle celâluhû) yolun-
da mücahede ve mücadele etmesiyle mümkündür. 

Çalışmak bizden, başarı Yüce Mevlâ’dandır (celle 
celâluhû).



316

AFFETMENİN FAZİLETİ

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, affedicilik 
Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) ve 
onun varislerinin kemalâtından mühim bir vasıftır. 
Affedici olamayanların Allâh’ın (celle celâluhû) affını 
umması ve Rasûlü’ne (sallallâhu aleyhi ve sellem) tam 
mutabaatta bulunması kâmil anlamda mümkün ol-
maz. Bilinmelidir ki, âlemlerin Rabbi olan Allâh (cel-
le celâluhû) affedicidir ve Rasûlü’ne (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) de affetmeyi emretmiştir. Nitekim Hakk 
Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) Yüce Kelâmı’nda 
şöyle buyurmuştur:

“De ki: Ey kendi nefisleri aleyhine haddi aşan 
kullarım! Allâh’ın rahmetinden ümit kesmeyin! 
Çünkü Allâh bütün günahları bağışlar. Şüphesiz 
ki O, çok bağışlayan, çok esirgeyendir.”708 

“(Ey Rasûlüm)! Sen af yolunu tut, bağışla, iyili-
ği emret ve cahillerden yüz çevir.”709 “Mü’minler-

708 Zümer, 39/53
709 A’raf, 7/199



317

den sana uyanlara (şefkat) kanatlarını indir.”710 
“Allâh’ın rahmetinden dolayı, sen onlara karşı 

yumuşak davrandın. Eğer kaba ve katı kalpli ol-
saydın, şüphesiz etrafından dağılır giderlerdi. On-
ları affet, onlara mağfiret dile, iş hakkında onlara 
danış, fakat karar verdin mi Allâh’a güven, doğru-
su Allâh güvenenleri sever.”711

Hazreti Aişe’den (radıyallahu anhâ) nakledildiğine 
göre Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem), 
bin aydan daha hayırlı olan Kadir Gecesi’nde şu 
duayı yapmayı tavsiye buyurmuş: “Allâh’ım sen 
affedicisin, affetmeyi seversin, beni de affeyle.” 
Bu dua bizlere Allâh’ın (celle celâluhû) affedici 
olduğunu ve affetmeyi sevdiğini beyan ederken, 
bizim affedicilik konusunda cimrilik yapmamız 
nasıl doğru bir tutum olabilir? 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Hakk Teâlâ 
(celle celâluhû) Hazretleri Yüce Zât’ının razı olduğu 
kulların vasıflarını zikrederken, onların Allâh (celle 
celâluhû) rızâsı için affedici olduğunu da beyan et-
miştir. Nitekim Yüce Kelâmı’nda bu hususta şöyle 
buyurmuştur: 

710 Şuara, 26/215
711 Âli İmrân, 3/159



318

“Rabbinizin bağışına ve takvâ sahipleri için ha-
zırlanmış olup genişliği gökler ve yer kadar olan 
cennete koşun! O takvâ sahipleri ki, bollukta da 
darlıkta da Allâh için harcarlar; öfkelerini yutar-
lar ve insanları affederler. Allâh da güzel davra-
nışta bulunanları sever. Yine onlar ki, bir kötülük 
yaptıklarında ya da kendilerine zulmettiklerinde 
Allâh’ı hatırlayıp günahlarından dolayı hemen 
tevbe-istiğfar ederler. Zaten günahları Allâh’tan 
başka kim bağışlayabilir ki! Bir de onlar, işledik-
leri kötülüklerde bile bile ısrar etmezler.”712

“İyilikle kötülük bir olmaz. Sen (kötülüğü) en 
güzel bir şekilde önle. O zaman seninle arasında 
düşmanlık bulunan kimse, sanki candan bir dost 
olur.”713

Mü’minlerin annesi Hazreti Aişe (radıyallahu 
anhâ): “Efendimiz kendisi için intikam almamış-
tır. İntikamı sadece Allâh’ın (celle celâluhû) dinine 
karşı bir taarruz durumunda düşünürdü.”714 buyu-
rarak, Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sel-

712 Âli İmran, 3/133-135
713 Fussılet, 41/34
714 Buhârî, Müslim



319

lem) ne denli affedici olduğunu özlü bir şekilde ifade 
etmiş, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
de:

“Allâh (celle celâluhû), muhakkak surette affe-
den bir kulun şerefini artırır ve onu aziz/güçlü kı-
lar.”715

“Sen yerdekilere acı ki, göktekiler de sana acı-
sınlar, merhamet etsinler.”716

“Üç haslet vardır ki Allâh Teâlâ’nın (celle celâ-
luhû) yanında mekarimi ahlâktan (en güzel ahlâk-
tan) sayılır. (Onlar da) sana zulm edeni affetmen, 
seni mahrum bırakana ihsanda bulunman ve sen-
den irtibatı kesene senin bağlanıvermendir.”717

“Bir kul ki, Allâh Teâlâ (celle celâluhû), onun 
kalbinde insanlık için rikkat (yani incelik) ve mer-
hamet yaratmamıştır, o kimse zelil ve helak olma-
ya mâruzdur.”718

“Kerîm (yani cömert) kimse, eline güç ve iktidar 
geçtiği zaman intikama kalkışmaz, affeder.”719 bu-

715 Müslim, Tirmizî, Ahmed b. Hanbel, Taberânî
716 Hâkim, Taberânî, İbn-i Ebû Şeybe, Süyûtî
717 Ahmed, Beyhakî, Süyûtî
718 Ali el-Müttaki, Acluni, Dulabi, Süyûtî
719 Münâvî



320

yurarak affetmeyi tavsiye etmiş ve affetmenin fazi-
letini en beliğ bir şekilde beyan eylemiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Hakiki bir mü’min 
bilir ki; bir gemide on kişi seyahat etse, bu on kişiden 
dokuzu zalim, birisi de masum olsa sırf o masumun 
hatırına o gemi batırılmaz. Öyle ki her insanda pek 
çok güzel huylar bulunduğu gibi bazı kötü huylar 
da bulunabilir. Nasıl ki; dokuz günahkâr bir masum 
hatırına boğulmaktan kurtuluyorsa, biz de müslü-
man kardeşimizi hiç olmazsa iman vasfı için affede-
lim ve bunun ecrini o kişiden değil Hakk Teâlâ’dan 
(celle celâluhû) umalım. Nefsin ve şeytanın intikam 
naralarına kulak vermeyelim ve Hazreti Yûsuf’un 
(aleyhisselâm) kendisini kuyuya atıp ardından köle 
olarak satan kardeşlerine olan güzel muamelesini 
hatırlayalım.

	 Tevfik Allâh’tandır (celle celâluhû).



321

GEÇİMLİLİK

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, içtimâî ha-
yatta ilgi ve alâkanın husulü (oluşması) ve ilişkile-
rin devamlılığının temelinde özveri ve müsamaha 
vardır. “İyiliğe iyilik her kişinin (avamın), kötülüğe 
iyilik ise er kişinin (havasın) kârıdır.” Nitekim Hakk 
Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri:

“İyiliğin karşılığı ancak iyilik değil midir?”720 
ve “İyilikle kötülük bir olmaz. Kötülüğü en güzel 
bir şekilde sav. Bir de bakarsın ki, seninle arasın-
da düşmanlık bulunan kimse sanki sıcak bir dost 
oluvermiştir. Buna (bu güzel davranışa) ancak sab-
redenler kavuşturulur; buna ancak (hayırdan) bü-
yük nasibi olan kimse kavuşturulur.”721 buyurarak 
bu hakikati en açık bir şekilde beyan eylemiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, mü’minler 
kardeştir ve onların aralarındaki bağ bizzat iman ve 
İslâm bağıdır. İki mü’min ya da iki grup bu müba-
rek ipi sımsıkı tutmuşken birbirlerinden ayrı olma-

720  Rahmân, 55/60
721  Fussilet, 41/34-35



322

ları ve birbirlerine kin beslemeleri mümkün değil-
dir. Tarafların birinde ya da her ikisinde muhakkak 
bir iman zafiyeti vardır. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû)
Yüce Kelâmı’nda:

“Müminler ancak kardeştirler. Öyleyse kardeş-
lerinizin arasını düzeltin ve Allâh’tan korkun ki 
esirgenesiniz.”722 buyurarak, bu uhuvvete ve uhuv-
vetin idamesinin lüzumuna açıkça işaret etmiştir. 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de iç-
timaî hayatta çeşitli rolleri olan ferdin her bir kişi 
ve grupla olan ilişkilerindeki sıhhatin lüzumunu şu 
ehadîs-i şeriflerinde beyan eylemiştir:

Bütün mü’minlerle olan ilişkilere dair:

“İnsanlarla iyi geçinmek sadakadır.”723

“Dünya ve dünyalıklardan yüz çevir, Allâh (cel-
le celâluhû) seni sevsin; halkın elinde olandan yüz 
çevir, insanlar seni sevsin.”724

“Birbirinize hediye veriniz. Birbirinizi sevin 
ve el tutuşun ki, kendinizden buğz ve düşmanlık 
duygusu gidiversin.”725 

722 Hucurât, 49/10
723 Ahmed
724 İbn-i Mâce
725 Aclûnî, Süyûtî



323

“Mümin, kendisiyle dostluk kurulabilen kişi-
dir. İnsanlarla dost olmayan ve kendisiyle dostluk 
kurulamayanda hayır yoktur.”726

“Birbirinize buğzetmeyiniz, hasette bulunma-
yınız, birbirinize (darılıp) arka çevirmeyiniz ve ey 
Allâh’ın (celle celâluhû) kulları kardeş olunuz. Bir 
müslümana (din) kardeşini üç günden fazla (darı-
lıp) terk etmesi helal olmaz.”727

“Kendisi için güzel gördüğü bir şeyin aynısını 
senin için de güzel görmeyen kimsenin sohbetin-
de hayır yoktur.”728

“Bir müslümana, din kardeşini üç geceden fazla 
terk etmesi helal olmaz. Öyle ki, birbirleriyle kar-
şılaşırlar, o ondan yüz çevirir, diğeri de ondan yüz 
çevirir. Bunların en hayırlısı, selâmı önce veren-
dir.”729

“Bir müslümanın, (müslüman) kardeşiyle olan 
dostluğunu, ülfetini kesivermesi, onun kanını 
akıtması gibidir.”730

726 Ahmed
727 Müslim
728 İbn-i Adî, Münavî
729 Müslim
730 Ebû Dâvûd, Taberânî, Süyûtî



324

Anne-baba ile olan ilişkilere dair:

“Aile fertlerine yaptığın her iyilik, onlara karşı 
bir sadakadır.”731

“Kim anne babasına iyilik ve itaatte bulunur-
sa ne mutlu ona! Allâh Teâlâ (celle celâluhû) onun 
ömrünü artırır (onu berekete, geniş bir geçime ve 
huzura kavuşturur).”732

Abdullah İbn-i Mes’ud (radiyallâhu anh) şöyle 
dedi: “Nebi’ye (sallallâhu aleyhi ve sellem), ‘Amel-
lerin hangisi Allâh Azze ve Celle’ye daha sevgili-
dir?’ diye sordum. Nebi (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) şöyle buyurdu, ‘Vaktinde kılınan namazdır.’ 
‘Sonra hangisidir?’ dedim. Nebi (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) şöyle buyurdu, ‘Ana babaya iyilik et-
mektir.’ ‘Sonra hangisidir?’ dedim. Nebi (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu, ‘Allâh’ın (celle 
celâluhû) yolunda cihad etmektir.’”733

Bir adam, Rasûlullah’a (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) geldi ve “İnsanlar arasında kendisine en iyi 
davranmam gereken kimdir?” diye sordu. Rasû-

731 İbn-i Hibbân, Ali el-Müttakî, Süyûtî
732 Hâkim, Süyûtî
733 Buhârî, Müslim



325

lullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu: 
“Annendir.” Adam, “Sonra kimdir?” dedi. Rasû-
lullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu: 
“Annendir.” Adam, “Sonra kimdir?” dedi. Rasû-
lullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu: 
“Annendir.” Adam, “Sonra kimdir?” dedi. Rasû-
lullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu: 
“Babandır.”734

“Hiçbir çocuk babasının hakkını ödeyemez! An-
cak onu köle olarak bulur da satın alarak hürriye-
tine kavuşturursa babalık hakkını ödemiş olur.”735  

Bir adam: “Yâ Rasûlallâh! Kendisine güzel soh-
bet etmeme en hakkı olan kimdir?” dedi. Rasû-
lullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu: 
“Annendir, sonra annendir, sonra annendir, sonra 
babandır. Sonra da derece derece olan kimseler-
dir.” (Yani yakın akrabalarındır.)736 

Nebi (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyur-
du: “Burnu yerde sürünsün, burnu yerde sürün-
sün, burnu yerde sürünsün!” Sahabeler: “Yâ Rasû-

734 Buhârî, Müslim
735 Buhârî, Müslim
736 Müslim



326

lallâh! Kimin?” dediler. Nebi (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) şöyle buyurdu: “Ana babasına, ikisinden 
birine yahut her ikisine birden ihtiyarlık zaman-
larına yetişip de cennete giremeyen kimsenin.”737

Ebu Bekir’in (radiyallâhu anh) kızı Esma (radiyal-
lâhu anhâ) şöyle dedi: “Rasûlullah’ın (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) zamanında annem müşrik ola-
rak yanıma geldi. Ben de Rasûlullah’a (sallallâhu 
aleyhi ve sellem), ‘Annem geldi, benim kendisine 
iyi davranmamı umuyor. Anneme iyilik edebilir 
miyim?’ diye fetva sordum. Rasûlullah (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu: ‘Evet, annene iyi-
lik et.’”738

“Ana-babasına iyilik edenin ömrü uzun, rızkı 
bereketli olur.”739

“Ana-babanıza ihsan ederseniz, çocuklarınız da 
size ihsan eder.”740

“Sen de malın da babana aittir.”741

“Üç kişinin duası kabul olur. Ana-baba, maz-

737 Buhârî, Müslim
738 Buhârî, Müslim
739 Ahmed
740 Taberanî
741 İbn-i Mâce



327

lum ve misafirin duası.”742

“Ana-babanın duası, ilahi hicaba ulaşır, duaları 
kabul olur.”743

“Ana-babasına asi olan, vefatlarından sonra, on-
lar için dua etse, Allâh Teâlâ (celle celâluhû), onu, 
ana-babasına itaat edenlerden yazar.”744

“Ana-babaya karşı gelmek büyük günahtır.”745 
“Ana-babasına asi olan cennete giremez.”746

“Rabbin rızâsı, ana-babanın rızâsında, gazabı 
da ana-babanın gazabındadır.”747

“Hakk Teâlâ bazı günahların cezasını kıyamete 
kadar geciktirir. Ana-babaya isyan bundan müs-
tesnadır.”748

“Büyüğünü saymayan bizden değildir.”749

Ebu Bekre (radiyallâhu anh) şöyle dedi: “Nebi 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) üç kere şöyle buyur-
du: ‘Büyük günahların en büyüğünü size haber 

742 Tirmizî
743 İbn-i Mâce
744 İbn-i Ebiddünya
745 Buhârî
746 Nesaî
747 Buhârî
748 Hakîm
749 Tirmizî



328

vereyim mi?’ Biz de: ‘Evet, Yâ Rasûlallâh!’ dedik. 
Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) dayan-
makta iken oturdu ve şöyle buyurdu: ‘Allâh’a (cel-
le celâluhû) şirk koşmak, ana babaya asi olmak! 
Dikkat bir de yalan yere şahitlik yapmaktır!’ Ravi 
dedi ki: Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) bu 
sözü o kadar tekrar etti ki biz keşke sussaydı diye 
arzu ettik.”750

“Allâh Teâlâ (celle celâluhû), bütün günahlar-
dan dilediğinin cezasını kıyamet gününe erteler. 
Anne babaya yapılan isyan ise bundan müstesna-
dır. Çünkü bu fiilin sahibine henüz hayatta iken 
ölmeden önce çarçabuk cezasını veriverir.”751

Akrabalar ile olan ilişkilere dair: 
“Her kim, rızkının genişlemesi ve hayatının 

unutulması (yani huzur ve mutluluk ile geçip ölü-
münün gecikmiş gibi görünmesi) memnun ederse, 
akraba ziyaretinde bulunsun.”752

“Akrabaya iyilik, güzel huy, güzel komşuluk 
yapmak, yaşanılan diyarları mamur eder, ömürleri 

750 Buhârî, Müslim
751 Hâkim, Süyûtî
752 Buhârî, Müslim, Ebû Dâvûd



329

artırır (yani feyizli ve bereketli kılar).”753

“Allâh’a (celle celâluhû) ve ahiret gününe iman 
eden kimse misafirine ikram etsin! Allâh’a (celle 
celâluhû) ve ahiret gününe iman eden kimse ak-
rabasını ziyaret etsin! Allâh’a (celle celâluhû) ve 
ahiret gününe iman eden kimse ya hayır konuşsun 
veya sussun!”754

Bir adam şöyle dedi: “Yâ Rasûlallâh! Kuşkusuz 
ki, benim akrabalarım var. Ben onları ziyaret edi-
yorum, onlar benimle alâkayı kesiyorlar! Ben on-
lara iyilik ediyorum, onlar bana kötülük ediyorlar! 
Ben onlara anlayışlı yumuşak davranıyorum, onlar 
bana kaba ve cahilce davranıyorlar!” Bunun üze-
rine Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle 
buyurdu: “Eğer hakikaten sen söylediğin gibi isen, 
sen onlara ancak kızgın kül yedirmektesin. Sen bu 
hâl üzere devam ettiğin müddetçe senin yanında 
da muhakkak Allâh (celle celâluhû) tarafından on-
ların ezalarını def eden bir yardımcı bulunmakta 
devam edecektir.”755

“Kim rızkının çoğalmasını ve ömrünün uzama-

753 Ahmed, Beyhâkî, Süyûtî
754 Buhârî
755 Müslim



330

sını isterse akraba ziyareti yapsın!”756

Ebu Talha (radiyallâhu anh) Medine’de Ensar’ın 
hurma bahçesi yönünden en varlıklısı idi. Ebu Tal-
ha’nın (radiyallâhu anh) en sevdiği malı da mescidin 
karşısındaki Beyruha adlı hurma bahçesiydi. Rasû-
lullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) bu bahçeye girer 
oradan tatlı su içerdi.

Ebu Talha (radiyallâhu anh), “Sevdiğiniz şeyler-
den infak edinceye kadar asla iyiliğe erişemezsi-
niz! Her ne infak ederseniz şüphesiz Allâh (celle 
celâluhû) onu bilir.” âyeti inince Rasûlullah’ın (sal-
lallâhu aleyhi ve sellem) yanına gelerek: “Yâ Rasû-
lullâh! Allâh (celle celâluhû) sana: ‘Sevdiğiniz 
şeylerden infak edinceye kadar asla iyiliğe erişe-
mezsiniz! Her ne infak ederseniz şüphesiz Allâh 
(celle celâluhû) onu bilir.’ âyetini gönderdi. Benim 
en sevdiğim malım ise Beyruha adlı bahçedir. O, 
Allâh için sadakadır. Allâh’tan (celle celâluhû)
onun sevabını ve ahiret azığı olmasını isterim. Bu-
rayı Allâh’ın (celle celâluhû) sana gösterdiği şekil-
de kullan.” dedi.

756 Buhârî, Müslim



331

Bunun üzerine Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) şöyle buyurdu: ‘Ne hoş, bu büyük bir şey-
dir! İşte bu kazançlı bir maldır. İşte bu kazançlı bir 
maldır. Kuşkusuz ki ben senin dediğini işittim. 
Ben bu bahçeyi akrabalarına vermeni uygun görü-
yorum.’ Ebu Talha: ‘Öyle yapayım Yâ Rasûlullâh!’ 
dedi ve bahçeyi akrabaları ve amca çocukları ara-
sında taksim etti.757

Nebi’ye (sallallâhu aleyhi ve sellem) bir adam 
gelip cihad için izin istedi. Nebi (sallallâhu aley-
hi ve sellem) şöyle buyurdu: “Annen ve baban sağ 
mıdır?” Adam: “Evet.” dedi. Nebi (sallallâhu aley-
hi ve sellem) şöyle buyurdu: “Öyleyse git onların 
rızâsı yolunda çalış!”758

Ebu Eyyub el-Ensarî (radiyallâhu anh) şöy-
le dedi: “Nebi’ye (sallallâhu aleyhi ve sellem) bir 
adam geldi ve: ‘Beni cennete yaklaştıracak ve ce-
hennemden uzaklaştıracak bir işe kılavuzluk yap 
ki o işi yapayım.’ dedi. Nebi (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) şöyle buyurdu: ‘Allâh’a (celle celâluhû) 
ibadet edip O’na hiçbir şeyi ortak koşmazsın, na-
mazı kılar, zekâtı verir ve akrabalarına iyilik eder-
sin.’”759

757 Buhârî, Müslim
758 Buhârî, Müslim
759 Buhârî, Müslim



332

“Akrabalık bağını gözeten, (yapılan iyiliğe kar-
şılık vererek) mükâfatlandıran kimse değildir! 
Ama asıl akrabalık bağını gözeten kişi, akrabalık 
bağı kopartıldığı hâlde kendisi onu gözeten kim-
sedir.”760

Heraklius, Ebu Süfyan’a (radiyallâhu anh) haber 
gönderip çağırtmış. Nebi’yi (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) kastederek “O sizlere ne emrediyor?” diye sor-
muş. Ebu Süfyan şöyle dedi: “O bize namaz kılmayı, 
sadaka vermeyi, iffetli olmayı ve akrabaya iyilik et-
meyi emrediyor.”761

Nebi’den (sallallâhu aleyhi ve sellem) gizli değil 
açık olarak şöyle buyururken işittim: “Ebu fulanın 
ailesi benim dostlarım değildir! Benim dostlarım, 
Allâh (celle celâluhû) ve salih mü’minlerdir. Fakat 
babamın akrabalarının akrabalık bağı bulunduğu 
için kendileriyle ilgimi kesmeyip akrabalık hakla-
rını yerine getireceğim.”762

“Akrabayla ilgisini kesen cennete giremez!”763

“Akrabalarla münasebeti kesmek ve anne baba-

760 Buhârî
761 Buhârî
762 Buhârî, Müslim
763 Buhârî, Müslim



333

ya isyankâr olmak büyük günahlardandır.”764

“Babanın dostlarıyla alâkayı muhafaza et, kes-
me ki yoksa Allâh Teâlâ (celle celâluhû) senin nu-
runu söndürür, şeref ve itibarını düşürür.”765

Allâh (celle celâluhû) şöyle buyurdu: “(Ey akraba-
lık bağı!) Kim sana bağlı kalırsa, Ben de ona bağlı 
kalırım. Kim seninle ilgiyi keserse, Ben de onunla 
ilgiyi keserim!”766

“Akrabalık bağı arşa tutunarak şöyle demiş-
tir; Beni gözeteni Allâh (celle celâluhû) gözetsin. 
Benimle ilgisini keseni, Allâh (celle celâluhû) da 
onunla ilgisini kessin!”767

“Sen yakın akrabalarını uyar!” Şuara sûresi 
214. âyet indiği zaman Rasûlullah (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) Kureyş’i çağırdı. Bunun üzerine onlar 
da toplandılar. Genel ve hususi ifadelerle şöyle 
buyurdu: “Ey Kâ’b İbn-i Luey oğulları! Nefislerinizi 
ateşten kurtarınız! Ey Mürre İbn-i Kâ’b oğulları! 
Nefislerinizi ateşten kurtarınız! Ey Abdi Menaf 

764 Münâvî
765 Buhârî, Beyhakî, Taberânî, Süyûtî
766 Buhârî
767 Buhârî, Müslim



334

oğulları! Nefislerinizi ateşten kurtarınız! Ey 
Haşim oğulları! Nefislerinizi ateşten kurtarınız! 
Ey Abdulmuttalib’in oğulları! Nefislerinizi 
ateşten kurtarınız! Ey Fatıma! Kendi nefsini 
ateşten kurtar! Çünkü sizi Allâh’ın (celle celâluhû) 
azabından kurtarmaya benim gücüm yetmez! Ama 
aramızdaki akrabalık bağından dolayı sizinle 
ilgimi kesmeyecek ve akrabalık haklarını yerine 
getireceğim.”768

Komşularla olan ilişkilere dair:
“Allâh Teâlâ’ya (celle celâluhû) ve ahiret günü-

ne iman eden kimse komşusuna ihsanda bulun-
sun. Allâh Teâlâ’ya (celle celâluhû) ve ahiret günü-
ne iman eden kimse misafirine ikram etsin. Allâh 
Teâlâ’ya (celle celâluhû) ve ahiret gününe iman 
eden kimse ya hayır konuşsun ya sussun.”769 

“Komşusu kendisinin zahmet ve meşakketle-
rinden emin olmayan kimse kâmil mü’min değil-
dir.”770

“Allâh’a (celle celâluhû) ve kıyamete inanan, 
komşusuna iyilik etsin!”771

768 Müslim
769 Buhârî, Müslim, Ahmed, Süyûtî
770 Taberanî, Münavî
771 Buhârî



335

“Komşusu aç iken tok yatan, kâmil mümin de-
ğildir.”772

“Güzel komşuluk et ki, hakiki mümin olasın.”773

“Komşu üç türlüdür: Bir hakkı olan, iki hakkı 
olan, üç hakkı olan komşu. Bir hakkı olan, akraba 
olmayan gayrimüslim komşudur. İki hakkı olan 
komşu, müslüman olan komşudur ki, onun hem 
Müslümanlık, hem de komşuluk hakkı vardır. 
Üçüncü hakkı olan komşu ise, akraba olan müs-
lüman komşudur. Bunun hem Müslümanlık, hem 
akrabalık, hem de komşuluk hakkı vardır.”774

“Komşun yardım isterse yardım et. Borç isterse 
ver. Fakir ise gözet. Hastalanırsa ziyaret et. İyi şey-
lerini tebrik et, felaketlerinde sabır dile. Ölünce 
cenazesine git.”775

“Allâh (celle celâluhû) ve Rasûlü’nü (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) seven, bunların da kendisini sev-
mesini isteyen, konuşunca doğru söylesin, emâne-
te riayet etsin ve komşusu ile iyi geçinsin!”776

772 Buhârî
773 Tirmizî
774 Ebu Nuaym
775 Harâiti
776 Beyhakî



336

“Allâh’a (celle celâluhû) ve ahirete inanan, kom-
şusunu incitmesin!”777

“Komşusunu üzen, beni üzmüş olur. Bana ezi-
yet eden Allâh’a (celle celâluhû) eziyet etmiş olur. 
Komşusu ile dövüşen, benimle dövüşmüş olur. 
Benimle dövüşen Allâh (celle celâluhû) ile dövüş-
müş olur.”778

“Namaz kılan, oruç tutan, sadaka veren, fakat 
dili ile komşularını inciten nice kimseler vardır ki, 
gidecekleri yer cehennemdir.”779

“Nice kimse, kıyamette komşusunun yakasına 
yapışıp, ‘Ya Rabbi, buna, niçin kapısını bana ka-
pattığını sor. Niçin elindeki nimetlerden bana da 
vermedi’ diyecektir.”780

“Komşusu kötülüğünden emin olmayan kimse, 
(kâmil) mümin değildir.”781

Eşler arası ilişkilere dair:  

Abdullah İbn-i Mes’ud’un (radiyallâhu anh) karısı 

777 Buhârî
778 Ebu Nuaym
779 Hakîm
780 İsfehani
781 Buhârî



337

Zeyneb (radiyallâhu anhâ) şöyle dedi: Ben mescidde 
idim Rasûlullah’ı (sallallâhu aleyhi ve sellem) gördüm, 
şöyle buyuruyordu: “Ey kadınlar topluluğu! Kendi 
ziynet eşyalarınızdan bile olsa sadaka veriniz!” 

Bunun üzerine ben kocam Abdullah’ın yanı-
na dönüp: “Sen malı az bir adamsın. Kuşkusuz ki 
Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) ise bize sadaka 
vermemizi emretti. Sen, Rasûlullah’a (sallallâhu aley-
hi ve sellem) git ve O’ndan şunu sor: Kocama, himaye 
ve terbiyesinde bulunduğum kişilere infak etmem 
sadaka yerine geçer mi? Yoksa sizden başkaları-
na vereyim?” dedim. Kocam Abdullah şöyle dedi: 
“Kendin git ve sor!” 

Bunun üzerine kendim gidip Rasûlullah’ın (sallal-
lâhu aleyhi ve sellem) kapısına varınca Ensar’dan bir 
kadının da orada beklediğini gördüm, onun maksa-
dı da benimkinin aynı imiş. Rasûlullah’ın (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) heybetinden içeriye girmeye çeki-
nirdik. Derken Bilal geldi. Biz de Bilal’e: “Rasûlul-
lah’a (sallallâhu aleyhi ve sellem) git de O’na iki kadın 
kapıda duruyor, sizden kendi kocalarına ve hima-
yeleri altındaki yetimlere infak ettikleri sadaka ye-
rine geçer mi diye soruyorlar de. Fakat bizim kim 



338

olduğumuzu da O’na haber verme!” dedik. Bilal, 
Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) yanına gir-
di ve meseleyi sordu. Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) şöyle buyurdu: “Onlar kimlerdir?” Bilal de: 
“Ensardan bir kadın ile Zeyneb’dir.” dedi. Rasûlul-
lah (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu: “Zey-
neb’lerin hangisidir?” Bilal de: “Abdullah’ın karısı.” 
cevabını verdi. Bunun üzerine Rasûlullah (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) şöyle buyurdu: “O iki kadına, iki 
ecir vardır. Birisi akraba ecri diğeri de sadaka ec-
ri.”782 

“Bir mü’min erkek, bir mü’min kadına buğzet-
mesin. Çünkü onun bir huyunu beğenmezse baş-
ka bir huyunu beğenir.”783

“Sizin hayırlınız, kadınlarına hayırlı olan (iyi 
davranan)dır.”784

“Mü’minlerin iman bakımından en kâmil/ol-
gun olanı; ahlâkı güzel olan ve âilesine nâzik dav-
ranandır.”785

782 Buhârî, Müslim
783 Müslim
784 Müslim
785 Nesâî, Tirmizî



339

“Kadınlara ancak kerîm olanlar ikrâm ederler 
(değerli olanlar değer verirler); onlara kötülük 
edenler ise leîm (kötü) kişilerdir.”786 

“Nikâh benim sünnetimdendir. Kim benim 
sünnetimi uygulamazsa benden değildir. Evle-
niniz, çoğalınız; ben diğer ümmetlere karşı sizin 
çokluğunuzla iftihar ederim”787

“Kadınlarınıza karşı hayırlı olmayı birbirinize 
tavsiye edin.”788

“Kadınlara hayırhah olun, onlara karşı hayır 
tavsiye ediyorum. Onlara hayırlı şekilde davra-
nın.”789

“Erkek, ailede yöneticidir ve yönetiminden so-
rumludur. Kadın da kocasının evinde yöneticidir 
ve elinin altındakilerden sorumludur.”790

“Dünya bir metâ’dır/geçimdir. Dünya metâının 
en hayırlısı sâliha bir kadındır.”791

“En güzel dünya nimeti, insanın sahip olabile-

786 İbn-i Mâce, Ebû Dâvud, Müslim
787 İbn-i Mâce
788 Müslim, Tirmizî
789 Buhârî, Müslim, Tirmizî
790 Buhârî, Müslim
791 Müslim, Nesâî



340

ceği nimetlerin en hayırlısı: zikreden dil, şükreden 
kalp ve insanın iman doğrultusunda (müslüman-
ca) yaşamasına yardımcı olan kadındır.”792

“Kadın, beş vakit namazını kılar, bir aylık 
orucunu tutar, namusunu korur ve kocasına itaat 
ederse ona: ‘Hangi kapıdan dilersen oradan cenne-
te gir’ denilir.”793

“Mümin, Allâh (celle celâluhû) korkusundan ve 
O’na itaatten sonra, iyi bir kadından yararlandığı 
kadar hiçbir şeyden yararlanmamıştır. Çünkü ona 
emretse sözünü dinler, yüzüne baksa kendisini 
sevindirir, üzerine yemin etse, yeminini doğru çı-
karır, başka tarafa gitse, kendisinin bulunmadığı 
sırada namusunu ve malını korur.”794

“Kadını olmayan erkek miskindir/fakirdir!” 
Yanındakiler: “Çokça malı olsa da mı?” dediler. 
Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem): “Evet, 
çokça malı olsa da!” buyurdu. Sözlerine devamla: 
“Kocası olmayan kadın da miskînedir/fakiredir” 
buyurdular. Yanındakiler: “Çokça malı olsa da 

792 Tirmizî
793 Ahmed
794 İbn-i Mâce



341

mı?” dediler. Peygamber’imiz (sallallâhu aleyhi 
ve sellem): “Evet kadının çok malı olsa da!” buyur-
du.795

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem), 
Vedâ Hutbesi’nde şöyle buyurmuştur: “Kadın-
lar hakkında Allâh’tan (celle celâluhû) korkunuz. 
Çünkü siz onları Allâh’ın (celle celâluhû) emâneti 
diye aldınız. Allâh’ın (celle celâluhû) sözü uyarın-
ca ırzlarını kendinize helâl kıldınız. Onların, sizin 
yataklarınıza bir adamı almamaları ve iffetlerini 
korumaları sizin onlar üzerindeki haklarınızdan-
dır. Eğer böyle bir şey yaparlarsa hafifçe onları dö-
vünüz. Sizin de onların geçimlerini ve giyimlerini 
sağlamanız, onların sizin üzerinizdeki hakların-
dandır.”796

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki nasslarda 
(Kur’ ân ve sünnet) bal ve sirke medh-ü sena edilmiş 
(övülmüş) iki mübarek gıdadır. Mâlûmdur ki, bu iki 
mübarek gıda birbirine karıştıkları zaman biri diğe-
rini ifsad eder. Yine aynı şekilde, iki kâmil mü’min 
Hakk (celle celâluhû) yolunda olmalarına rağmen mi-
zaç farklılığından dolayı birbirleriyle yakınlık kesb 

795 Kütüb-i Sitte
796 Müslim, Tirmizî, Ebû Dâvud, İbn-i Mâce



342

edemeyebilirler. Fakat bu durumda da asgari sevgi 
ve saygı çizgisi gözetilmeli, bu mizaç farklılığını bir 
ayrılık sebebi ve bir fitne tohumu hâline getirmeme-
lidir. Kişi kendi eksik ve hatalarıyla meşgul olmak 
suretiyle, karşısındaki kişi ve grupların hatalarıyla 
uğraşmayı bırakmalıdır. Aksi takdirde ömür serma-
yesi kendisini düzeltip, Rızâ-i İlahiye’ye uygun bir 
hâle gelmesine kifayet etmeyecektir.

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Allâh’tandır (celle 
celâluhû).



343

ALLÂH (celle celâluhû) İÇİN 
SEVMEK VE BUĞZETMEK

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Yüce Mev-
lâ’nın (celle celâluhû) razı olduğu kişileri ve fiilleri 
sevmek, O’nu sevmekten kaynaklanır. Yoksa bu 
sevgiler Allâh (celle celâluhû) sevgisine alternatif 
değildirler ve olamazlar da. Kişinin imanı Allâh’ın 
(celle celâluhû) razı olduğundan hoşnut olmak; razı 
olmadığından da yüz çevirmek sûretiyle kemâle 
erer ve Allâh (celle celâluhû) katındaki kulluk dere-
celerinde yükselme böylece hâsıl olur. Ancak bilme-
lidir ki, masivâya (Allâh’tan -celle celâluhû- uzaklaş-
tıran her şey) gönül bağlamak bütün günahların asıl 
sebebidir.

Arş nasıl âlemlerde ve Kâbe de yeryüzünde Hakk 
Teâlâ’nın (celle celâluhû) nazargahı ise, aynı şekilde 
gönüller de Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) insanoğ-
lundaki nazargâhıdır. Ve kişiye lâzım olan şudur 
ki: bu yüce Nazargah-ı İlâhiye’yi Hazreti Peygam-
ber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) Kâbe-i Muazza-



344

ma’yı putlardan temizlediği gibi, Allâh’ın (celle celâ-
luhû) rızâsına aykırı sevgilerden temizlesin ve oraya 
muhabbetullahtan başka hiçbir şeyin girmesine izin 
vermesin. Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Haz-
retleri: 

“Ve insanlardan öyleleri vardır ki Allâh’tan 
başkalarını Allâh’a emsal ittihaz ederler. Onları 
Allâh’ı sever gibi severler. Mü’minlerin ise Allâh 
Teâlâ’ya muhabbetleri daha ziyâdedir. Eğer zul-
medenler azabı görecekleri zaman bütün kuvvetin 
Allâh’a mahsus olduğunu ve hakikaten Allâh’ın 
Şedîdü’l-Azab bulunduğunu görüp anlasalar (ne 
kadar nadim ve pişman olacaklardır).”797

“Ey imân edenler! Sizden her kim dininden dö-
nerse, muhakkak Allâh Teâlâ bir kavmi getirir ki, 
onları sever, onlar da O’nu sever. Mü’minlere kar-
şı mütevazı olurlar, kâfirlere karşı da izzet sahip-
leri bulunurlar. Allâh yolunda savaşa atılırlar ve 
kınayanın kınamasından korkmazlar. İşte o, Allâh 
Teâlâ’nın fazlıdır, onu dilediğine verir ve Allâh 
Teâlâ vâsidir, alîmdir.”798 buyurarak bu hakikati 
açıkça beyan eylemiştir.

797 Bakara, 2/165
798 Maide, 5/54



345

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Cenâb-ı 
Hakk (celle celâluhû) bir kulu sevdiği vakit o kulu-
nu kullarına da sevdirir. Kulların gönüllerinde ona 
karşı bir muhabbet hâsıl eder. Nitekim Hakk Teâlâ 
(celle celâluhû) Hazretleri Yüce Kelâm’ında:

“İman edip de iyi davranışlarda bulunanlara 
gelince, onlar için çok merhametli olan Allâh, (gö-
nüllerde) bir sevgi yaratacaktır.”799 buyurarak bu 
hakikati açıkça beyan eylemiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Mü’minler arasın-
da kardeşliğin ve sevginin inkişafı için çalışıp gayret 
göstermek, sevgi ve muhabbetin umuma yayılması-
na neden olur. Bu da herkes gibi cemiyet içerisinde 
yaşayan seni, sevdiklerini ve aileni de müspet yön-
de etkiler. Nitekim Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâ-
luhû) Yüce Kelâm’ında: 

“Müminler ancak kardeştirler. Öyleyse kardeş-
lerinizin arasını düzeltin ve Allâh’tan korkun ki 
esirgenesiniz.”800

“İyilikle kötülük bir olmaz. Sen (kötülüğü) en 
güzel bir şekilde önle. O zaman seninle arasında 

799 Meryem, 19/96
800 Hucurat, 49 / 10



346

düşmanlık bulunan kimse, sanki candan bir dost 
olur.”801

“O takvâ sahipleri ki, bollukta da darlıkta da 
Allâh için harcarlar; öfkelerini yutarlar ve insan-
ları affederler. Allâh da güzel davranışta bulunan-
ları sever.”802 

“(O kullar), yalan yere şahitlik etmezler, boş 
sözlerle karşılaştıklarında vakar ile (oradan) geçip 
giderler.”803

“Ey iman edenler! Eşlerinizden ve çocuklarınız-
dan size düşman olanlar da vardır. Onlardan sa-
kının. Ama affeder, kusurlarını başlarına kakmaz, 
kusurlarını örterseniz, bilin ki, Allâh çok bağış-
layan, çok esirgeyendir.”804 buyurarak bu hakikate 
işaret etmiştir. 

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, mü’minlerin 
derdi ile dertlenmek ve mü’minleri candan sevmek, 
Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) ve 
O’nun yoluna tâbi olanların en belirgin vasfıdır. 

801 Fussılet, 41/34
802 Âl-i İmran, 3/134
803 Furkan, 25/72
804 Teğâbün, 64/14



347

Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri Yüce Kelâm’ın-
da:

“Bunların arkasından gelenler şöyle derler: 
Rabbimiz! Bizi ve bizden önce gelip geçmiş imanlı 
kardeşlerimizi bağışla; kalplerimizde, iman eden-
lere karşı hiçbir kin bırakma! Rabbimiz! Şüphesiz 
ki sen çok şefkatli, çok merhametlisin!”805 buyura-
rak mü’minlere duacı olmanın, onların iyiliğini ar-
zulamanın ve onlara sevgi besleyip kin gütmemenin 
lüzumunu açıkça ilan ederken, Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) de bazı ehâdis-i şerîfele-
rinde mü’minlerin birbirlerine karşı olan muhabbet-
lerinin ne ehem bir fazilet olduğunu şöylece beyan 
etmiştir:

“Üç şey vardır ki, bunlar bir kişide bulunursa 
o kişi imanın tadını bulmuştur; Allâh (celle celâ-
luhû) ve Rasûlü’nü (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
her şeyden çok sevmesi, birini sadece Allâh (cel-
le celâluhû) için sevmesi, imanından sonra küfre 
dönmekten ateşe atılmak gibi korkması.”806

“İbadetlerin en kıymetlisi Allâh (celle celâluhû)

805 Haşr, 59/10
806 Buhârî, Müslim



348

için sevmek ve Allâh (celle celâluhû) için düşman-
lıktır.”807

“İnsan, dünyada kimi seviyorsa ahirette onun 
yanında olacaktır.”808

“Kıyamette sevdiklerinle beraber olursun.”809

“Arşın etrafında nurdan kürsülerde nur gibi 
parlayan zâtlar bulunur. Peygamberler ve şehitler 
bunlara imrenir. Bunlar, Allâh (celle celâluhû) için 
birbirini seven, Allâh (celle celâluhû) için buluşan, 
Allâh (celle celâluhû) için birbirini ziyaret edenler-
dir.”810

Allâh Teâlâ (celle celâluhû) buyurur ki: “Benim 
için birbirini ziyaret eden sevgimi kazanır. Benim 
için birbirini seven sevgime mazhar olur. Benim 
için veren, sevgimi hak eder. Benim için birbirine 
yardım eden, muhabbetimi kazanır.”811

“Birbirini Allâh (celle celâluhû) için seven iki 
kişinin Allâh (celle celâluhû) katında en kıymetli-
si, arkadaşını daha çok sevendir.”812

807 Ebû Dâvûd
808 Buhârî
809 Müslim
810 Nesai
811 Hâkim
812 Hâkim



349

Allâh Teâlâ (celle celâluhû): “Benim için birbiri-
ni seven, benim için toplanıp dağılan, benim için 
birbirini ziyaret eden, benim için birbirine yedirip 
içiren kimseleri severim” buyurdu.813

“Kıyamette Arşın gölgesinde bulunacak yedi 
sınıf kimseden biri de Allâh (celle celâluhû) için 
birbirini seven, Allâh (celle celâluhû) için toplanıp 
Allâh (celle celâluhû) için dağılan kimselerdir.”814

“İmanın esası ve en kuvvetli alâmeti hubb-u fil-
lâh, buğd-u fillâh, yani Allâh (celle celâluhû) için 
sevgi, Allâh (celle celâluhû) için buğzdur.”815

“Din, Allâh (celle celâluhû) için sevmek ve Al-
lâh (celle celâluhû) için buğzetmektir.”816

“Allâh (celle celâluhû) için seven, Allâh (cel-
le celâluhû) için düşmanlık edenin imanı kâmil-
dir.”817

“İmanın temeli, müslümanları yani Allâh’ın 
(celle celâluhû) dostlarını sevmek ve kâfirleri yani 

813 Muvatta
814 Buhârî
815 Ebû Dâvûd, Ahmed, Taberanî
816 Ebu Nuaym, Hâkim
817 Ebû Dâvûd, Tirmizî



350

Allâh’ın (celle celâluhû) düşmanlarını, din düş-
manlarını sevmemektir.”818

“Allâh Teâlâ (celle celâluhû) kıyamette buyurur 
ki: Benim azametim için birbirini sevenleri, hiçbir 
himayenin bulunmadığı bugün, rahmetim altında 
himaye ederim.”819

“Allâh (celle celâluhû) için dost olan kimseyi, 
Allâh Teâlâ (celle celâluhû), cennette hiçbir ame-
liyle ulaşamayacağı yüksek dereceye yükseltir.”820

“Kıyamette Arş’ın etrafında, yüzleri ayın on 
dördü gibi parlayan insanlar için kürsüler kuru-
lur. Herkes feryat ve figan ederken onlar sakindir. 
Herkes korku ve dehşet içindeyken onlar üzül-
mez. Bunlar, Allâh (celle celâluhû) için birbirini 
sevenlerdir.”821

“Cennetin güzel köşkleri, Allâh (celle celâluhû)
rızâsı için birbirini sevenler içindir.”822

Allâh Teâlâ (celle celâluhû) buyuruyor ki: “Be-
nim için birbirini sevenler, kıyamette nurdan öyle 

818 Ahmed
819 Müslim
820 Ebi-d-dünya
821 Hâkim
822 Ebuşşeyh



351

minberler üzerinde bulunur ki, sıddîklar, şehidler 
ve peygamberler onların makamına imrenirler.”823

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ahiret haya-
tı dünya hayatına nazaran daha kalıcı ve hayırlıdır. 
Ve ahiretin dünyaya tercih edilmesi daha makuldür. 
Öyleyse dünya için kurulan dostluklar ve yapılan 
sevgi gösterilerinden, Allâh (celle celâluhû) için sev-
mek ve dostluk kurmak her hâlde daha hayırlıdır. 
Bundan dolayı geçici menfaatler için gösterilen öz-
veri ebedi hayır için de kat kat gösterilmelidir. Aksi 
takdirde Allâh’ı (celle celâluhû) sevdiğini ve ahirete 
inandığını söylemek lafta kalan bir iddiadan ibaret 
olacaktır. Allâh (celle celâluhû) cümlemizin kalbini 
Zât’ının ve sevdiklerinin muhabbetiyle tenvir eyle-
sin (nurlandırsın). 

Çalışmak bizden, başarı Allâh’tandır (celle celâ-
luhû).

823 Taberanî



352

GÜLER YÜZ VE TATLI SÖZ

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki,  Hazreti Pey-
gamber’e (sallallâhu aleyhi ve sellem) mutlak mutaba-
atta bulunan kâmil mü’minlerin en bariz özellikle-
rinden biri de mütebessim olmaları (güler yüzlü) ve 
konuşurken hitap ettikleri kişilere verdikleri değeri 
hissettirerek tatlı tatlı konuşmalarıdır. Hazreti Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) 63 yıllık ömrü bo-
yunca hiç kimsenin gönlünü yıkmamış ve hiç kim-
seye kaba davranmamıştır. Öyle ki savaş esnasında 
bile düşmana hakaret edilmesini hoş görmemiş, bu-
nun yerine tekbir getirerek Yüce Yaratıcı’nın (celle 
celâluhû) büyüklüğünün hatırlanmasını emretmiştir. 

Küçüklüğünü Rasûlullah’ın (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) yanında geçiren Hazreti Enes (radiyallâhu 
anh) bize Rasûlullah’ı (sallallâhu aleyhi ve sellem) şöyle 
anlatıyor: “Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
benden yapmamı istediği bir şeyi yapmadığımda 
kızarak, ‘neden bunu böyle yapmadın’ yapmamı 
istemediği bir şeyi yaptığımda ise ‘neden bunu 



353

böyle yaptın’ demezdi.”824

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Cenâb-ı 
Hakk (celle celâluhû):

“Güzel bir söz ve bağışlama, peşinden gönül 
kırma gelen bir sadakadan daha hayırlıdır. Allâh 
her bakımdan sınırsız zengindir, halimdir (hemen 
cezalandırmaz, mühlet verir).”825 

“Ey iman edenler! Allâh’a karşı gelmekten sakı-
nın ve sözün doğru ve güzel olanını söyleyin.”826 

“Görmedin mi Allâh güzel sözü nasıl misal ge-
tirdi? (Güzel bir söz), kökü sağlam, dalları göğe 
yükselen bir ağaç gibidir.”827 buyurarak, güzel ve 
tatlı sözün faziletini açıkça ortaya koymuş. Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de: 

“Yemek yedirmek ve güzel söz söylemek cenne-
te girmeyi gerektirir.”828 

“Olgun mümin, yerici, lânetçi, kötü iş ve kötü 
söz sahibi olamaz.”829 

824 Müslim
825 Bakara, 2/263
826 Ahzab, 33/70
827 İbrahim, 14/24
828 Taberânî, Münâvî
829 Tirmizî



354

“Güzel söz sadakadır.”830 
“Yumuşak söz sadakadır.”831 
“Kardeşinin yüzüne tebessüm etmen sadaka-

dır.”832 
“Allâh’ın (celle celâluhû) kullarına selâm ver-

men sadakadır.”833 
“Yarım hurma vermek sûretiyle de olsa kendi-

nizi cehennem ateşinden koruyunuz. O kadarını 
da bulamayanlar, güzel bir sözle olsun kendilerini 
korusunlar”834 buyurarak, doğru ve güzel söz söy-
lemeyi ve güler yüzlü olmayı emretmiştir ve bizzat 
kendisi yaşayarak hâli ile de ümmetine örnek ol-
muştur. 

Nitekim Abdullah b. Amr (radiyallâhu anh): “Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) sözlerinde ve ha-
reketlerinde çirkinlik bulunan ve kötü sözler söyle-
yen bir kimse değildi.” buyurmuş ve ardından da 
Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
“Muhakkak sizin en hayırlınız ahlâkı en güzel 

830 Ahmed
831 Buhârî
832 Tirmizî
833 Buhârî
834 Buhârî, Müslim



355

olanınızdır.”835 beyanında bulunduğunu bizlere 
nakletmiştir.

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, sürekli asık 
yüzlü bulunmak ve insanlara karşı hitapta kaba ol-
mak kişinin Allâh’ın (celle celâluhû) takdirine karşı 
olan hoşnutsuzluğuna işaret eder. Nitekim Hakk 
Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri:

“Küçümseyerek surat asıp insanlardan yüz 
çevirme ve yeryüzünde böbürlenerek yürüme! 
Çünkü Allâh hiçbir kibirleneni, böbürleneni sev-
mez”836 buyurarak bu durumu men etmiş, Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de: 

“Bir mümin için din kardeşine eziyet verici bir 
bakışla bakıp, şiddet göstermesi helâl olmaz”837 
tembihinde bulunarak kabalığı ve gönül yıkmayı 
yasaklamıştır. 

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mevlâ’dan-
dır (celle celâluhû).

835 Buhârî, Müslim
836 Lokman, 31/18
837 İbn-iü’l-Mübârek, Süyûtî



356

GÜZEL AHLÂK VE MEDHİ

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Güzel ahlâk, cö-
mertlik, cesaret, kanaat, ihlâs, tevekkül, sabır, şü-
kür, çalışkanlık gibi kişinin gerek Hakk (celle celâ-
luhû) katında ve gerekse de halk katında övülerek 
anılmasını sağlayan huylardır. Cenâb-ı Hakk (celle 
celâluhû) Yüce Kelâm’ında:

“Sen yüce bir ahlâk üzeresin.”838

“Allâh’ın Rasûlü’nde sizin için güzel örnekler 
vardır.”839 buyurarak, güzel ahlâk konusunda örnek 
alınacak kişinin bizzat Hazreti Peygamber (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) olduğunu beyan ederken, Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

“Ben ancak güzel ahlâkı tamamlamak üzere 
gönderildim.”840

“Mü’minler arasında imanca en kâmil olanı ah-
lâkça en güzel olanıdır.”841

838 Kalem, 68/4
839 Ahzâb, 33/21
840 Buhârî, Mâlik, Ahmed
841 Tirmizî



357

“Sizin bana en yakınınız, Allâh (celle celâluhû)
katında ahlâkça en güzel olanınızdır.”842

“Hiçbir baba, çocuğuna güzel edepten daha üs-
tün bir hediye veremez!”843

“Beni Rabbim terbiye etti, ne güzel terbiye et-
ti!”844 buyurarak, kendisine güzel ahlâk konusunda 
mutabaatta bulunulmasını, güzel ahlâklıların hem 
bu dünyada mânen ve hem de ahirette cismen ken-
disine yakın olacağını, ebeveynin evlatlarına Ah-
lâk-ı Muhammediye’yi tâlim etmelerinin lüzumunu 
ve kendisinin bizzat Hakk Teâlâ (celle celâluhû) ta-
rafından en yüce ahlâk olan Kur’ân ahlâkıyla tedip 
edildiğini açıkça beyan eylemiştir. 

Hazreti Enes (radiyallâhu anh) de Hazreti Peygam-
ber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) ne yüce bir ahlâka 
sahip olduğunu bizzat kendi yaşantısından örnek 
vererek şu şekilde anlatmıştır: 

“Rasûlullah’a (sallallâhu aleyhi ve sellem) on yıl 
hizmet ettim, bana asla ‘üf’  bile demedi. Yaptığım 
bir şeyden dolayı bunu ‘niçin yaptın’ ve yapmadı-

842 Tirmizî, Buhârî
843 Tirmizî
844 Süyûtî, Ali el-Müttakî



358

ğım bir iş için niçin ‘bunu yapmadın’ buyurmadı. 
Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem), insanların 
ahlâkça en güzeli idi. Dokunduğum hiçbir kumaş 
parçası veya ipek ya da başka bir şey Efendimizin 
elinden yumuşak değildi. Onun ter kokusu tüm 
kokulardan ve miskten daha güzeldi.”845

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, Hakk Teâlâ 
(celle celâluhû) katında güzel huyların sayısı oldukça 
fazladır ve bu huyların dereceleri insanların nefesle-
ri sayısıncadır. Biz burada sadece bu güzel huyların 
başlıcalarını en genel hatlarıyla izah etmeye gayret 
edeceğiz. 

Sabır: Başa gelen musibetlerden dolayı Allâh’tan 
(celle celâluhû) başka kimseye şikâyetçi olmamak, 
yakınmamak, sızlanmamak; nefse ağır gelen ve 
hoşa gitmeyen şeyler karşısında dünya ve ahiret ya-
rarını düşünerek, ruhi dengeyi bozmamak için insa-
nın kalbinde bulunmakta olan sükûnet ve dayanma 
gücü demektir. Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri 
bizlere Kur’ân-ı Kerîm’de Hazreti Eyyûb’un (aley-
hisselâm) meşakkatlere karşı ne kadar sabırlı oldu-

845 Tirmizî



359

ğunu haber vermiş ve onun için “Ne güzel kul!”846 
medh-ü senasında bulunmuştur. Ve yine bazı âyet-i 
celîlelerde:

“Ey iman edenler! Sabredin ve sabır yarışında 
düşmanlarınızı geçin ve cihad için hazır ve rabı-
talı bulunun ve Allâh’a (sığınıp) korunun ki felâh 
bulasınız!”847

 “Size bir iyilik dokunursa fenalarına gider, ba-
şınıza bir musibet gelirse onunla ferahlanırlar ve 
eğer siz sabırlı olur ve iyi korunursanız, onların 
hileleri size hiçbir zarar vermez; çünkü Allâh on-
ları kendi amelleri ile kuşatmıştır.”848

“Kendilerine ilim verilmiş olanlar ise ‘Yazıklar 
olsun size!’ dediler: ‘Allâh’ın sevabı, iman edip 
salâh ile çalışan kimseler için daha hayırlıdır, ona 
ise ancak sabredenler kavuşturulur.”849 buyurarak, 
sabrın lüzumunu ve ne yüce bir fazilet olduğunu 
açıkça beyan etmiş, Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de:

846  Sâd, 38/44
847 Âl-i İmran, 3/200
848 Âl-i İmran, 3/120
849 Kasas, 28/80



360

“Kim sabretmeye gayret ederse Allâh (celle celâ-
luhû) ona sabır verir. Hiç kimseye sabırdan daha 
hayırlı ve daha geniş kapsamlı bir nimet verilme-
miştir.”850

Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) buyurdu ki: 
“Mü’min kulumun dünyada sevdiklerinden birini 
aldığım zaman, sabredip sevabını Allâh’tan (celle 
celâluhû) beklerse bu davranışının katımdaki kar-
şılığı kesinlikle cennettir.”851 buyurarak, ümmetine 
sabrı tavsiye etmiştir.

Şükür: Yapılan iyiliğin kadir ve kıymetini bilip 
makbule geçtiğini gerek dil ve gerekse davranışla 
ifade etmek, iyilik edeni övmek ve nankör olmamak 
demektir. Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) Yüce 
Kelâm’ında: “Bana şükredin, sakın ha nankörlük 
etmeyin!”852 buyurarak şükrü emretmiş, “Şayet 
şükrederseniz size olan nimetimi arttırırım.”853 bu-
yurarak da, şükrün bizzat kendisinin ne büyük bir 
nimet olduğunu beyan etmiştir. Bilinmelidir ki, akl-ı 
selim olan her kişi ikram edilen en ufak bir şeyden 

850 Buhârî, Müslim, Ebû Dâvûd, Tirmizî
851 Buhârî
852 Bakara, 2/152
853 İbrahim, 14/7



361

dolayı bile karşısındakine şükran duygularını sun-
maktan geri kalmaz ve böyle bir durumda teşekkür 
etmemek bir ahlâk zafiyeti olarak değerlendirilir. 
Öyleyse, nasıl olur da bizlere sayamayacağımız ka-
dar çok nimetleri bahşeden Yüce Rabbimize (celle 
celâluhû) karşı şükürden geri kalır, nankörlük yapa-
rız? 

Hâlbuki Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) bütün söz, fiil ve davranışlarını sırf Allâh’ın 
(celle celâluhû) rızâsını kazanmak için yaptığını ve 
sadece şükredici bir kul olmaya gayret ettiğini ifa-
de etmiştir. Mü’minlerin annesi Hazreti Âişe’den 
(radıyallahu anhâ) nakledilen şu rivayet Hazreti Pey-
gamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem) bu durumunu 
açıkça ortaya koymaktadır:

Rasûl-i Ekrem (sallallâhu aleyhi ve sellem) gece-
leyin kalkıp ayakları şişinceye kadar namaz kılar-
dı. Bunun üzerine ona: “Yâ Rasûlallâh! Senin geç-
miş ve gelecek bütün hataların bağışlandığı hâlde 
niye böyle kendini yoruyorsun?” dedim. Bana 
cevâben: “Allâh’a (celle celâluhû) şükreden bir kul 
olmayayım mı?” buyurdu.854

854 Buhârî, Müslim



362

Kanaat: Kişinin elinde bulunanla yetinmesi, dün-
ya nimetlerinden kısmetine düşene razı olması de-
mektir. Kişi kanaat sahibi olduğu zaman kendisin-
de Allâh’a (celle celâluhû) tevekkülden dolayı büyük 
bir huzur hâsıl olur. Bu huzur insanı bu dünyada 
mutlu ettiği gibi, ahirette âlem-i bekada da Allâh’ın 
(celle celâluhû) takdirine razı olmasının sonucu ola-
rak yine onu mutlulukların en büyüğü olan rızâ-ı 
ilahiyye kavuşturur. Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâ-
luhû) Hazretleri Fecr sûresinin son âyetlerinde: “Ey 
huzura kavuşmuş kişi, sen Rabbinin takdirinden 
razı olduğun, Rabbinin de senin kulluğundan razı 
olduğu hâlde dön artık Rabbine, gir hakiki kulla-
rımın içerisine, gir rızâmın yeri olan cennetime.”855 
buyurarak bu hakikati beyan etmiştir. Hazreti Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de:

“Kanaat bitmeyen bir servet, tükenmeyen bir 
hazinedir.”856 buyurarak bu tutumun yüceliğine işa-
ret ederken kendisi de: “Allâh’ım! Muhammed ai-
lesinin rızkını kendilerine yetecek kadar ihsan ey-
le.”857 şeklinde dua ederek, kanaatkârlık konusunda 
ümmetine örnek olmuştur. 

855 Fecr, 89/27-30
856 Taberâni, Münâvî, Heysemî, Süyûtî, Aclûnî
857 Buhârî, Müslim



363

“Fakirun küllü zi hırsın, ganiyyün küllü men yaknâ. 
Hudâ ayırmasın bir kimseyi her giz kanaatten.” 
Anlamı: Bütün hırs sahipleri fakirdir. Bütün ka-

naatkârlar ise zengindir. Hudâ, hiç kimseyi kanaat-
ten asla ayırmasın.

Tevekkül: Her hususta Allâh’a (celle celâluhû) gü-
venmek, dayanmak, teslim olmak, işlerini Allâh’a 
(celle celâluhû) havale etmek demektir. Hakk Teâlâ 
Hazretleri (celle celâluhû) Yüce Kelâm’ında: 

“Bir şeyi yapmaya azmettiğinde artık Rabbine 
tevekkül et. Muhakkak ki Allâh tevekkül edenleri 
sever.”858 

“Mü’minler ancak Allâh’a dayanmalı.”859

“Tevekkül edenler yalnız Allâh’a tevekkül et-
sinler.”860

“Kim Allâh’a güvenirse O ona yeter. (Allâh) 
ona beklemediği yerden rızık verir. Şüphesiz Al-
lâh, emrini yerine getirendir. Allâh her şey için bir 
ölçü koymuştur.”861 buyurarak, tevekkülü mü’min 

858 Âl-i İmran, 3/159
859 Âl-i İmran, 3/122
860 İbrahim, 14/12
861 Talak, 65/3



364

kullarına emrederken, Hazreti Peygamber (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) de:

“Kim insanların en güçlüsü olmak isterse Al-
lâh’a (celle celâluhû) tevekkül etsin.”862

“Allâh’a (celle celâluhû) tam tevekkül etseydi-
niz, kuşların rızkını verdiği gibi size de gönderir-
di. Kuşlar, sabahları mideleri boş ve aç gider. Ak-
şam mideleri dolmuş, doymuş olarak dönerler.”863 
buyurarak tevekkülün ne yüce bir fazilet olduğunu 
beyan etmiştir.

Bilinmelidir ki, tevekkül insan için çok büyük bir 
kurtuluş vesilesidir; çünkü sayısız düşmanın ve be-
lanın bulunduğu bu dünya hayatında Allâh’a (celle 
celâluhû) sığınmak ve güvenmek ve her durumda 
O’nun yardımını ummak insan için çok büyük bir 
moral kaynağıdır. Ruhi buhranda bulunan kişilerin 
büyük çoğunluğu tevekkül eksikliğinden ve iman 
zafiyetinden bu sıkıntılara dûçar olmaktadırlar. Bu 
da bize tevekkülün ve iman-ı kâmilin ne büyük ni-
met olduğunu alenen ilan etmektedir.

İhlâs: İman, ibadet, itaat, ahlâk, amel, dua gibi 
her türlü dini görevleri, halkın övme ve beğenme-
862 Ahmet, Hâkim, Ali el-Müttakî, Süyûtî
863 Tirmizî, İbn-i Mâce



365

sini, yerme ve kınamasını düşünmeksizin, sırf Allâh 
(celle celâluhû) için iyi ve samimi bir niyetle yapmak-
tır. Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Hazretleri 
Yüce Kelâm’ında: 

“Hâlbuki onlara ancak, dini yalnız O’na has kı-
larak ve hanifler olarak Allâh’a kulluk etmeleri, 
namaz kılmaları ve zekât vermeleri emrolunmuş-
lardı. Sağlam din de budur.”864

“Sadece Allâh’ın, her şeyi Allâh rızâsı için ya-
pan kulları azap görmeyecektir. Hatta onlar için 
bilinen bir rızık da vardır. Onlara çeşitli meyve-
ler ikram edilir. Her türlü nimetin bol bol oldu-
ğu cennetlerde, karşılıklı sedirlerde otururlar, bir 
kaynaktan doldurulmuş kadehlerle etraflarında 
dolaşılır (servis yapılır). Bembeyaz, içenler için 
çok lezzetli, ne sersemleten ve ne de sarhoş eden 
bir içecektir. Onların yanlarında, (tenleri) üzerine 
hiç toz konmamış saklı inci beyazlığında, iri göz-
lü, bakışı eşinden başkasına kaymayan eşler var-
dır.”865 buyurarak, dinde ihlâsın esas olduğunu ve 
muhlis kulların büyük mükâfatlara nâil olacağını 

864 Beyyine, 98/5
865 Saffat, 37/40-49



366

beyan etmiştir. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) de: “Dininde ihlâslı ol. İhlâs ile yapılan 
az amel bile sana yeter.”866  

“İnsanlar mahvoldu, ancak üzerlerine farz olan 
ilmi tahsil edenler hariç, onlar da mahvoldu bildi-
ğinin gereğini yaşayanlar hariç, onlar da mahvol-
du bunu samimiyetle yapanlar hariç.” buyurarak, 
ihlâsın önemine işaret etmiştir.867

Ve yine, İmam-ı Âzam (radiyallâhu anh) Hazretleri 
Fıkh-ul Ekber’inde samimiyetsiz yapılan işlerin Al-
lâh (celle celâluhû) katında zerre kadar değeri olma-
yacağını ifade etmiştir. 

Bilinmelidir ki, beden için ruh neyse, amel için de 
ihlâs odur. Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) istediği sa-
mimiyeti kazanamamış ameller asla salih amel olma 
derecesine yükselemeyecek ve Cenâb-ı Hakk’ın (cel-
le celâluhû) huzuruna ulaşamayacaktır. İhlâsı elde 
etmek için çokça gayret etmeli ve yaptığımız her 
ameli yapmadan evvel ve yaptıktan sonra samimi-
yet kontrolünden geçirmeliyiz. 

Cömertlik: Eldeki imkânları meşru ölçüler içinde 

866 Hâkim, Beyhakî, Süyûtî, Ebû Nuaym, Münzirî
867 Aclunî, Keşfü’l-Hafa



367

hiçbir karşılık beklemeden, gönüllü olarak sırf Allâh 
(celle celâluhû) rızâsı için başkalarının yararına sun-
ma demektir. Nitekim Hakk Teâlâ Hazretleri (celle 
celâluhû) Yüce Kelâmı’nda:

“Şeytan sizi fakirlikle korkutup, çirkin çir-
kin şeylere teşvik ediyor; Allâh ise lûtfundan bir 
mağfiret ve fazla bir kâr va’d buyuruyor. Allâh’ın 
kudreti geniş, ilmi çok! Dilediğine hikmet verir; 
hikmet verilene ise, çok büyük bir hayır verilmiş 
demektir ve bunu ancak temiz akıllılar anlar!”868

“Elini boynuna bağlayıp tutma (cimri olma), ta-
mamen de açık bırakma (israf etme) sonra pişman 
olur (mala) hasret kalırsın.”869

“Fakat her kim malını (Allâh yolunda) harcar ve 
Allâh’a isyandan sakınır, Biz ona kolaylığı (cenne-
ti) nasip ederiz. (Cennete giden yolları kolaylaştı-
rırız.)”870 buyurarak, cömertliğin ölçüsünü ve fazile-
tini en açık bir şekilde beyan eylemiştir. 

Bu da Hazreti Peygamber’in (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) birçok hadîs-i şerifinde ashâbını sakındırdığı 

868 Bakara, 2/268-269
869 İsra, 17/29
870 Leyl, 92/5-7



368

önemli bir husustur. Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de:

“Cimrilik ile iman hiçbir zaman bir kulun kal-
binde toplanmaz!”871

“İki haslet vardır ki bir müminde asla bulun-
maz: biri cimrilik, diğeri kötü ahlâktır.”872

“Cömertlik cennetten dalları dünyaya uzanmış 
bir ağaçtır. Onun dallarından tutunanı cennete gö-
türür. Cimrilik de cehennemden dalları dünyaya 
uzanmış bir ağaçtır. Onun dallarından tutunanı 
ateşe götürür.”873 buyurarak, cimriliğin ne fena bir 
huy olduğunu, cömertliğin de ne büyük bir erdem 
olduğunu açıkça izah etmiştir.

Yalnız israf konusunu işlerken ifade ettiğimiz 
gibi, cömertlikte de aşırıya gidilmesi insanın takat 
getiremeyeceği imtihanlara dûçar olmasına neden 
olabilir. İnsanlara keremde bulunayım derken, ken-
disi kereme muhtaç hâle düşebilir. 

Çalışkanlık: Allâh (celle celâluhû) yolunda tüm 
gücüyle kişinin sırf  O’nun rızâsı için gayrette bu-

871 Buhârî, Nesaî, Ahmed, Hakîm, İbn-i Hibban, Süyûti
872 Buhârî, Tirmizî, Beyhakî
873 Beyhakî, Ali el-Müttakî



369

lunmasıdır. Cenab-ı Hakk (celle celâluhû) Yüce Kelâ-
mı’nda:

“(Cennet ehline denilir ki:) Şüphesiz bunlar si-
zin mükâfatınızdır. Sizin çalışmalarınıza karşılık 
olarak verilmiştir.”874 

“Şüphesiz onun (insanın) çalışması ileride gö-
rülecektir. Sonra çalışmasının karşılığı kendisine 
tastamam verilecektir.”875

“Allâh’ın sana vermiş olduğu bu malda ahiret 
yurdunu da ara (Allâh yolunda harca); dünyadan 
da nasibini unutma! Allâh’ın sana iyilik ettiği gibi 
sen de (insanlara) iyilik et! Yeryüzünde bozguncu-
luk arama! Çünkü Allâh bozguncuları sevmez.”876 
buyurarak, çalışmanın ehemmiyetine ve faziletine 
dikkat çekerken, Hazreti Peygamber (sallallâhu aley-
hi ve sellem) de:

“Mü’min, şüphe yok ki hem kılıcıyla hem de 
lisânı ile mücahede eder.”877 buyurarak çalışmanın 
çok yönlü olmasının lüzumuna işaret buyurmuştur. 

874 İnsan, 76/22
875 Necm, 53/39-41
876 Kasas, 28/77
877 Ahmed, Taberânî, Beyhakî, Süyûti



370

Bilinmelidir ki, İslâm dini mü’mine dört alanda 
çalışmasını emretmiştir. Birincisi mücahededir ki, 
buna cihad-ı ekber denir. Kişinin gerek bireysel ve 
gerekse toplumla birlikte İslâm’ın emirlerini yaşa-
ma ve yasaklarından sakınma çalışmasıdır. Nitekim 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) bir se-
ferden dönerken “Küçük cihaddan büyük cihada 
gidiyoruz.”878 buyurarak, bu mücahedenin ne ehem 
bir mücadele olduğunu ifade etmiştir. Tasavvuf hu-
susen bu mücahede ile meşgul olmakla birlikte di-
ğer cihad (çalışma) çeşitlerini de asla ihmâl etmeyi 
hoş görmemiştir: “Hakiki mücahid nefsine karşı 
cihad açan kimsedir”879

İkincisi içtihaddır ki, fukahanın (fıkıh âlimlerinin) 
Kur’ân ve sünnetten belli metotlarla hüküm çıkarma 
çabasıdır. Bu çabada bulunan kişiye müçtehid denir. 
Müçtehidlerin en meşhurları dört büyük mezheb 
imamıdır. Günümüzde içtihad kapısı açık olmakla 
birlikte müçtehidlik vasıflarını taşıyacak herhangi 
bir kişi bilinmemektedir. Günümüzün fıkıh âlimleri 
mukallit tabakasından olup, müçtehid imamlardan 
onlarca tabaka geride birer ilim adamıdır. 

878 Aclunî
879 Tirmizî



371

Günümüz fıkıh âlimlerine düşen en büyük vazi-
feler, müçtehid âlimlerin yetişmesi için gereken ze-
min ve ortamın hazırlanması ve müçtehid imamla-
rımızın görüşlerinin iyice öğrenilip halkın yararına 
sunulmasıdır. Bu vazifeler Ümmet-i Muhammed 
için birer farz-ı kifâye, İslâm âlimleri için ise birer 
farz-ı ayndır. Günümüz müslümanları sahte müçte-
hidler ve yetersiz müftüler konusunda dikkatli ol-
malı, fıkhi konularda ortaya çıkan problemlerini ya 
müftülüklere veya icazetli âlimlere danışmalılardır. 

Üçüncüsü mal ile yapılan cihaddır ki, buna infak 
denir. Allâh’ın (celle celâluhû) kendilerine bol rızık 
bahşettiği mü’min kullar, gerek mânevî cihad erle-
rine, gerek ilmî cihad erlerine ve gerekse de Allâh 
(celle celâluhû) yolunda canlarıyla cihad edenlere 
destek olmalı; fakir ve miskinleri gözeterek hem fit-
ne ortamının zuhur etmesine engel olmalı, hem de 
kalpleri İslâm’a daha sıkı bir şekilde bağlamaya ve-
sile olmalıdırlar. Bu vazife yapılmadığı takdirde di-
ğer üç kısım cihadın da aksamaya uğrayabileceğini 
unutmamalıdırlar. 

Dördüncüsü canı feda ile yapılan cihaddır ki, İ,-
dıranlara, müslümanların İslâm’ı yaşamasına engel 
olanlara karşı yapılan bir vazifedir ki; bütün Üm-



372

met-i Muhammed üzerine farz-ı kifâye olup, İslâm 
memleketlerinin orduları bu vazifeyi yüklenmiş-
lerdir. Bu vazifeyle meşgul olan kişiler samimiyeti 
muhafaza ettikleri müddetçe Allâh (celle celâluhû)
yolunda birer cennet namzetidirler. Can verirlerse 
şehit, geride kalırlarsa gazi olurlar.

Cesaret: Allâh’tan (celle celâluhû) başka kimseden 
korkmayıp, mülkün sahibi O’nun olduğunu bilerek, 
O’nun çizdiği hudutlar içerisinde, O’nun dinine hiz-
met etmesi demektir. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû)
sadece kendisinden korkulmasını ve emir ve yasak-
larına riayetsizlikten sakınılmasını emretmiş ve bu-
nun dışındaki gereksiz korkuları zemmederek akıl 
sahiplerinin ancak Allâh’tan (celle celâluhû) korkaca-
ğını beyan etmiştir. 

Bilinmelidir ki, cesareti olmayan kişi ne kendini, 
ne ailesini, ne malını, ne dinini, ne de vatanını koru-
ma konusunda gerekli gücü kendinde bulamaz ve 
bu korkaklığı nedeniyle mukaddesatını (kutsal de-
ğerlerini) namerde ezdirir.

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) her 
konuda olduğu gibi bu konuda da ümmetine en 
güzel örnek olmuştur. Nitekim Hazreti Peygamber 



373

(sallallâhu aleyhi ve sellem): “Bir mümine cimri ve 
korkak olması yakışmaz.”880 buyurarak, korkaklı-
ğın ne alçaltıcı bir vasıf olduğunu açıkça beyan et-
miştir. 

Ve yine, Hazreti Enes (radiyallâhu anh) şöyle bu-
yurdu: “Rasûlullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) in-
sanların en güzeli, en cömerdi ve en cesuru idi. Bir 
gece Medineliler (bir ses duyup) gerçekten korktu 
da bazı insanlar sesin geldiği tarafa gittiler. Rasû-
lullah (sallallâhu aleyhi ve sellem) ise dönerken onlara 
rastladı. Sesin geldiği tarafa doğru onlardan önce 
gitmişti.”881

Tevazu: Allâh (celle celâluhû) rızâsı için hakkı ka-
bul edip bütün mü’min kardeşlerini kendinden üs-
tün bilmek suretiyle alçak gönüllülük göstermek de-
mektir. Zıddı kibirdir. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) 
âyet-i celîlelerde: “Mü’minler için tevazu kanatları-
nı yerlere kadar indir.”882

“Büyüklük taslayanların yeri cehennem değil 
midir?”883

880 Ali el-Müttakî, Münâvî
881 Buhârî, Müslim
882 Hicr, 15 / 88
883 Zümer, 39/60



374

“Büyüklenenlerin (kibirlenenlerin) yeri ne kö-
tüdür.”884 buyurarak, tevazuyu emredip kibri yasak-
lamış, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
de: “Kim tevazu ederse Allâh (celle celâluhû) onu 
yüceltir. Kim de kibirlenirse Allâh (celle celâluhû)
onu alçaltır.”885

“Allâh azze ve celle bana şöyle vahyetti: Müte-
vazı olun, alçak gönüllü olun, öyle ki biriniz di-
ğerine karşı üstünlük taslamasın.”886 buyurarak bu 
konuyu teyid etmiştir.

Doğruluk: Sözde, işte, onayda, bağlılıkta ve des-
tekte istikamet üzere olmak demektir. Yani doğru 
konuşmak, doğru yolda gitmek, işi dosdoğru yap-
mak, doğrulara sevgi beslemek, doğruyu tasdik et-
mek ve doğruların takipçisi olmak demektir. Hakk 
Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû): “Şüphesiz Allâh 
doğrularla beraberdir.”887

“O hâlde seninle beraber tevbe edenlerle bir-
likte emrolunduğun gibi dosdoğru ol! Aşırı da 
gitmeyin. Çünkü O, sizin yaptıklarınızı çok iyi 

884 Zümer, 39/72
885 Teberânî, Süyûtî, Ebû Nuaym, Ali el-Müttakî
886 İbn-i Mâce
887 Bakara, 2/153



375

görendir.”888 buyurarak, doğruluğu ve doğrularla 
beraberliği emretmiştir. Hazreti Peygamber (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) de: “Size sıdkı/doğruluğu emre-
derim, sakın ondan ayrılmayın! Zira doğruluk sizi 
birre (Allâh’ı -celle celâluhû- razı edecek iyiliğe), 
o da sizi cennete ulaştırır. Kişi doğruyu söyleye 
söyleye ve daima doğruyu araştıra araştıra nihayet 
Allâh (celle celâluhû) katında sıddîklardan yazı-
lır. Yalandan da sakının! Zira yalan insanı fücura 
(günaha), o da cehenneme götürür. Kişi durmadan 
yalan söyleye söyleye ve yalanı araştıra araştıra so-
nunda Allâh (celle celâluhû) katında yalancılardan 
yazılır.”889

“Daima doğruyu araştırın! Helâkinizi doğru-
lukta görseniz bile ondan ayrılmayın, muhakkak 
doğrulukta sizin kurtuluşunuz vardır.”890 buyura-
rak, doğruluğun ne büyük bir sebeb-i necat (kurtu-
luş sebebi) olduğunu ümmetine tebliğ eylemiştir.

Hayâ: Nefsin çirkin davranışlardan rahatsız olup 
onları terk etmesi (Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât) ve 
kötü bir işin yapılmasından veya iyi bir işin terk 

888 Hûd, 11/112
889 Buhârî, Müslim, Ebû Dâvûd, Tirmizî, İbn-i Mâce, Mâlik
890 İbn-i Ebü’d-Dünyâ



376

edilmesinden dolayı insanın yüzünün kızararak sı-
kıntılanmasıdır.891 Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Yüce 
Kelâmı’nda: “Müminler arasında hayâsızlığın 
yayılmasını arzu edenlere, işte onlara, dünya ve 
ahirette can yakıcı bir azap vardır.”892 buyurarak, 
hayâsızlığın ne büyük bir zillet olduğunu ve hayâ-
nın ne elzem bir vasıf olduğunu açıkça beyan eder-
ken, Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
de: “Hayâ imandandır. İman (sahibi) ise cennette-
dir. Hayâsızlık (ve bundan kaynaklan kabalıklar, 
çirkin ve kırıcı sözler) cefadan (eziyet, zulüm, hak-
sızlıktan) bir parçadır. Cefa (eden de) cehennem-
dedir.”893

“Hayâ ile iman daima bir arada bulunur; biri gi-
dince diğeri de onu takip eder.”894 

“Hayâ etmiyorsan, istediğini yap.”895

“Her kişinin kendisine has bir ahlâkı vardır. İs-
lâm’ın en temel ahlâkı da hayâdır.”896 buyurarak, 

891 Kadî İyâz
892 Nûr, 24/19
893 Tirmizî
894 Tebrîzî, Münzirî
895 Buhârî
896 İbn-i Mâce, Mâlik



377

iman, salih amel ve hayânın ne denli ilişkili oldu-
ğunu ifade etmiş ve hayâsızlığın yol açacağı hazin 
çöküşü işaret eylemiştir.  

Hilm (Yumuşak Huylu Olma): Öfkenin kabar-
ması hâlinde itidal ve sükûneti korumadır.897 Nite-
kim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) Kur’ân-ı Kerîm’de: 
“İyilikle kötülük bir olmaz, sen kötülüğü en güzel 
bir şekilde sav. O zaman seninle arasında düşman-
lık bulunan kimse, sanki candan bir dost olur.”898

“Allâh’tan gelen merhamet sayesinde onlara 
yumuşak davrandın. Eğer sert, katı kalpli biri ol-
saydın, kuşkusuz çevrenden uzaklaşırlardı. Onları 
bağışla, kendileri için Allâh’tan af dile.”899 buyura-
rak, hilmin sosyal ilişkilerin kuvvetlenmesi ve ida-
mesinde ne önemli yeri olduğuna dikkat çekerken, 
Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de: 
“Rıfk/yumuşak davranmak bir şeyde bulunursa, 
mutlaka onu süsler ve güzelleştirir. Bir şeyden de 
çekilip alınırsa, mutlaka onu lekeler ve çirkinleş-
tirir.”900

897 S. Ş. el-Cürcânî
898 Fussilet, 41/34-35
899 Âl-i İmran, 3/159
900 Müslim, Ebû Dâvûd



378

“Şüphesiz ki Allâh, (kullarına karşı son derece) 
Refik’tir. Rıfk ehlini de sever. Sertlik karşılığında 
vermediğini rıfk karşılığında verir.”901

“Kendisine yumuşaklık verilen kimseye, dün-
ya ve ahiret iyilikleri verilmiştir. Yumuşaklıktan 
mahrum olan kimse, dünya ve ahiret iyiliklerin-
den mahrum olur.”902 buyurarak, hilmin Allâh (celle 
celâluhû) katında ne makbul bir huy olduğunu be-
yan etmiştir.

Temkin: Dünyevî ve uhrevî her konu ve olayda 
dikkatli olup, şüphelerden uzak durmak demektir. 
Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem): “Helâl şeyler de haram şeyler de belli ve açık-
tır. Ancak bu ikisi arasında şüpheli şeyler vardır; 
insanların çoğu onları bilmezler. Kim bu şüpheli 
şeyleri terk ederse dinini ve şerefini (kötülükler-
den) temiz tutmuş olur. Kim de şüpheli şeylere 
düşerse harama düşmüş olur. Tıpkı sürüsünü baş-
kasına ait bir arazinin etrafında otlatan çoban gibi, 
onun da haramın içine düşmesi muhakkaktır.

Dikkat edin! Her sultanın özel korumaya aldığı 
bir yasak bölgesi vardır. Unutmayın ki, Allâh’ın 

901 Müslim, İbn-i Mâce
902 Müslim, Ebû Dâvûd



379

(celle celâluhû) yeryüzündeki korumaya aldığı ya-
sak bölgesi de haramlardır!

Şunu iyi bilin ki, insan vücudunda küçücük bir 
et parçası vardır. Eğer bu et parçası iyi olursa bü-
tün vücut iyi olur. Şayet o bozulursa bütün vücut 
bozulur. İşte bu et parçası kalptir.”903

“Sana şüphe veren şeyi bırak, kalbinin rahat et-
tiği işe bak.”904

“İyilik nefsin ve kalbin huzur bulduğu, rahat 
ettiği şeydir; kötülük ise kalbi tırmalayıp rahatsız 
eden ve kalbin yatışmadığı şeydir.”905

“Mümin bir delikten iki defa ısırılmaz.”906 bu-
yurarak, temkinli olmanın iki cihan mutluluğuna 
erişmede ne büyük bir vesile olduğunu ifade etmiş 
ve ümmetine her işlerinde temkinli olmayı tembih 
eylemiştir. 

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Yüce Mevlâ’dan-
dır (celle celâluhû).	

903 Buhârî, Müslim, Ebû Dâvûd, Tirmizî, İbn-i Mâce
904 Buhârî, Tirmizî, Ahmed b. Hanbel
905 Ahmed b. Hanbel
906 Buhârî, Müslim, Ahmed, Süyûtî



380

KÖTÜ AHLÂK VE ZEMMİ

Ey LÜTUF Yolu’nun yolcusu! Bil ki, ahlâk-ı kabi-
ha; kibir, ucb, riyâ, riyâset gibi kötü huylara umu-
men verilen isimdir. Bir kişinin kötü ahlâk sahibi 
olması imanının ve ihlâsının zayıflığını gösterir ve 
aynı zamanda kötü ahlâk amellerin de zayi olmasına 
sebep olur. Nitekim Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem): “Güzel ahlâk hataları eritir; suyun 
buzu erittiği gibi. Fena ahlâk da ameli bozar; sir-
kenin balı bozduğu gibi.”907 buyurarak bu konuda 
ümmetini uyarmıştır. İslâm âlimleri kötü huyların 
başlıcalarını: Kibir, ucb, riyâ, haset, adavet, cimrilik, 
israf, enaniyet, acelecilik, hırs, riyâset ve uzun emel-
li olmak olarak belirlemişlerdir.

Kibir: Bir kişinin kendini büyük, başkalarını kü-
çük görmesi ve Hakk’ı (celle celâluhû) kabul etme-
mesi demektir. Nitekim Hakk Teâlâ (celle celâluhû) 
Hazretleri: “Allâh kibirli olanları sevmez.”908

907 Ramuz el-Hadîs
908 Nahl, 16/23



381

“Yeryüzünde böbürlenerek yürüme. Çünkü sen 
yeri asla yaramazsın, boyca da dağlara asla erişe-
mezsin.”909 buyurarak, kibri kesin bir sûrette yasak-
lamış ve hakiki kullarının, “Rahmân’ın kulları, yer-
yüzünde tevâzu ile gezerler.”910 Ferman-ı İlahiyesi 
ile tevazu ehli olduklarını beyan etmiştir. Hazreti 
Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de: “Kalbin-
de zerre kadar kibir bulunan kişi cennete gire-
meyecek, kalbinde zerre kadar imanı olan kimse 
de cehenneme girmeyecektir.” Bunun üzerine bir 
adam: “Elbise ve ayakkabımın güzel olmasından 
ben hoşlanırım” dedi. Rasûlullah (sallallâhu aley-
hi ve sellem) şöyle buyurdu: “Allâh (celle celâluhû) 
güzelliği sever fakat kibir, Hakk’ı tanımamak ve 
insanları küçük görmek demektir.”911

“Allâh Teâlâ (celle celâluhû) bana: O kadar mü-
tevâzı olun ki, kimse kimseye böbürlenmesin; 
kimse kimseye haddi aşmasın, diye bildirdi.”912 
buyurarak bu konuya açıklık getirmiştir. 

Yine bir rivayette şöyle naklolunur ki: Mahleb 

909 İsra, 17/37
910 Furkan, 25/63
911 İbn-i Mâce
912 Müslim



382

b. Ebî Dafre’yi (radiyallâhu anh) şöyle anlattılar: (O, 
Haccac’ın muhafız kıtası komutanı idi.) Bir gün, 
Mutrif b. Abdullah’ın (radiyallâhu anh) yanına vardı. 
Üzerinde koyun yününden yapılma bir elbise bu-
lunduğundan böbürleniyordu. Mutrif b. Abdullah 
(radiyallâhu anh) ona şöyle dedi: “Ey Allâh’ın (celle 
celâluhû) kulu, bu gezişin öyle bir geziştir ki, ne Al-
lâh (celle celâluhû), ne de Rasûlü (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) sever.”

Mahleb (radiyallâhu anh) ona sordu: “Sen beni ta-
nıyor musun?” “Evet tanıyorum. Evvelin kokmuş 
bir meni, sonun pis kokan bir leş ve bu arada binbir 
meşakkat.” Bundan sonra Mahleb (radiyallâhu anh) 
böbürlenerek yürümeyi bıraktı.

Bazı hikmet sahibi zâtlar şöyle dediler: “Mü’min 
Rabbi ile iftihar eder. Dini ile izzet bulur; üstün olur. 
Fakat münafık soyu ile övünür. Malı ile üstünlük 
taslar.”

 Ucb: Kişinin sahip olduğu amel, maharet, san’at, 
mal, makam, güzellik ve ilim gibi nimetleri büyük 
görerek bunların gerçek sahibinin Allâh (celle celâ-
luhû) olduğunu unutması, bir gün yok olup gidece-



383

ğini düşünmemesi demektir. Nitekim Mutrif b. Ab-
dullah’ın (radiyallâhu anh) şöyle dediği rivayet edilir: 
“Uyuyarak gecelemek, pişman olarak sabahlamak, 
benim için gece boyunca namaz kılarak sabahı edip, 
sabaha çıkınca da ucûbe kapılıp böbürlenmekten 
daha iyidir.”

 Riyâ: Sırf Allâh (celle celâluhû) rızâsı için yapılma-
sı gereken ibadetleri ve güzel davranışları kendini 
beğendirmek ve insanlara göstermek amacıyla yap-
mak demektir. Buna şirk-i hafi (gizli şirk) de denir. 
Hazreti Allâh (celle celâluhû) için değil de gösteriş 
için yapılan ibadetler hakkında, bazı hikmet sahibi 
zâtların verdiği şu misâl ne kadar yerindedir: İbade-
tini görülsün ve duyulsun diye yapan kimse, pazara 
çıkıp kesesine çakıl taşları dolduran bir adama ben-
zer. Halk bilmediği için onun hakkında: “Şu adama 
bakın nasıl da kesesini doldurmuş!” der. Hâlbuki o 
kesenin içinde sadece taş vardır. O kimseye halkın 
konuşmasından başka bir fayda olmaz. O kimse, taş 
dolu kesesiyle gidip bir şey almak istese onlarla bir 
şey alabilir mi? 

İşte riyâkarın, görsünler ve işitsinler diye iş ya-



384

panların hâli budur. Halkın sözünden ve iltifatından 
başka hiçbir menfaati olmaz. Ahirette ise, yaptığının 
faydalı bir karşılığını bulamayacağı gibi, ibadetsiz 
kalacaktır. Bu mânâyı ifade eden şu âyet-i kerîme ne 
kadar mühimdir: “Onların yaptıkları işlerden her 
birini ele alırız, onu saçılmış zerreler hâline getiri-
riz (değersiz kılarız).”913

Mücâhidden naklen, Süfyân-i Sevrî’ye (kuddise 
sırruhû) isnad ederek Vekî anlatıyor: “Rasûlullah 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’e biri gel-
di ve şöyle dedi: ‘Yâ Rasûlallah! Ben sadaka veri-
yorum. Bununla Hazreti Allâh’ın (celle celâluhû) 
rızâsını talep ediyorum. Ayrıca, hakkımda, hayırlı 
insan  denilmesini de istiyorum.’ Bunun üzerine 
şu âyet nâzil oldu: Kim Rabbine kavuşup -iyilik 
bulmayı- ümit ediyorsa salih amel işlesin. Rabbine 
yaptığı ibadette hiçbir kimseyi ortak koşmasın.”914 

 Haset: Kişinin, başkalarının sahip bulunduğu 
maddî ve mânevî imkânların elinden çıkması veya 
o imkânların kendine geçmesini istemesi anlamına 
gelir. Kişi şayet özendiği kişinin nâil olduğu nime-

913 Furkan, 25/23
914 Kehf, 18/110



385

tin zevalini (yok olmasını) istemeksizin kendisine 
de ihsan olunmasını arzu ederse buna gıpta denir 
ki, bu caizdir. Gıptanın da iki yerde yapılması hoş 
görülmüştür. Birincisi ilmi ile amel eden âlime, ikin-
cisi ise malını Allâh (celle celâluhû) yolunda harca-
yan zengine. Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû), 
Yüce Kelâmı’nda: “Yoksa Allâh’ın kendi ikramı 
olarak onlara verdiği nimeti çekemiyorlar da haset 
mi ediyorlar?”915

“O inkâr edenler, Kur’ân-ı işittikleri zaman ne-
redeyse seni bakışları ile (hasedden) yok etmek is-
terler.”916 buyurarak, hasedin fenalığına ve yine “Ve 
hased ettiği zaman hasetçinin şerrinden, karanlığı 
yok eden, sabah aydınlığının rabbine sığınırım.”917 
buyurarak, hasetten Yüce Zât’ına sığınmanın lüzu-
muna işaret etmiştir. Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de bazı hadîs-i şeriflerinde:

“İnsanların gizli şeylerini araştırmayın, ku-
surlarını görmeyin, düşmanlık ve haset etmeyin, 
birbirinizi kardeş gibi sevin, çekiştirmeyin. Müs-

915 Nisa, 4/54
916 Kalem, 68/51
917 Felak, 113/5



386

lüman müslümanın kardeşidir, ona zulmetmez, 
yardım eder. Onu, kendinden aşağı görmez.”918

“Müminin kalbinde imanla haset bir arada bu-
lunmaz.”919

“Müslüman hayırlı olur. Haset edince hayır kal-
maz.”920

“Hasetten kurtulmak zordur. Haset ettiğiniz 
kimseyi incitmeyiniz!”921

“Hasetten sakınınız! Ateşin odunu yakıp yok 
ettiği gibi, haset de hasenatı yok eder.”922 buyura-
rak, hasedin ve hasetçinin durumunu derinlemesine 
analiz etmiştir. 

 Adavet: Müslümanın diğer müslümanlara karşı 
düşmanlık beslemesi ve bu sebeple onlara zarar ver-
meye niyetlenmesidir. Adavet, birçok kalbi hastalık-
ların neticesi olarak zuhur eder ve ancak kibir, ucb 
ve haset gibi diğer hastalıkların da tedavi edilme-
si ile gerçek anlamda tedavi olunur. Cenâb-ı Hakk 
(celle celâluhû) Hazretleri:

918 Buhârî
919 Beyhakî
920 Taberanî
921 Ahmed
922 Ebû Dâvûd



387

“Allâh’a çağıran, güzel ameller yapan ve ‘Ben 
müslümanlardanım.’ diyen kimseden daha güzel 
sözlü kim olabilir? Hem iyilikle kötülük bir ol-
maz. Sen kötülüğü en güzel olan iyilikle sav. O za-
man bakarsın ki, seninle arasında bir düşmanlık 
bulunan yakın bir dost gibi olmuştur. O rütbeye 
ise ancak sabredenler kavuşturulur ve o rütbe-
ye ancak büyük bir nasip sahibi olan kavuşturu-
lur. Eğer şeytandan kaynaklanan kötü bir düşün-
ce sana musallat olursa sen hemen Allâh’a sığın! 
Çünkü o, (her sesi) işitici ve (her şeyi) bilicidir.”923 
buyurarak, düşmanlığın giderilmesinin ehemmiye-
tine dikkat çekerken, Hazreti Peygamber (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) de: “Hediyeleşiniz, sevişiniz ve 
musafahalaşınız ki gönlünüzden buğz ve düşman-
lık duygusu gidiversin.”924 buyurarak düşmanlığın 
nasıl giderileceğini ümmetine tâlim buyurmaktadır. 

 Cimrilik: Bir kişinin mal toplayıp zenginleşmek 
amacıyla maddî sorumluluklarını tamamen veya 
kısmen terk etmesidir. Cimrilik halkın belirlediği 
kriterlerle değil İslâm’ın belirlediği esaslarla tespit 

923 Fussilet, 41/33-36
924 Aclûnî, Süyûtî



388

edilmelidir. Meselâ, aslında ihtiyaç olmadığı hâlde 
toplum tarafından önemli bir gereksinimmiş gibi 
gösterilen bazı şeylerin karşılanmaması cimrilik 
olarak kabul edilemez. Örneğin belli aralıklarla ti-
yatroya, sinemaya gidilmemesi, markalı kıyafetler 
giyilmemesi, restoranlarda yemek yemeye gidilme-
mesi gibi davranışlar halkın indinde imkânı olan bir 
kişi için cimrilikmiş gibi görülse de İslâm’a göre asla 
cimrilik sayılamaz, çünkü İslâm’da zenginlikte ve 
fakirlikte iktisatlı olmak esastır. 

Değinilmesi gereken diğer bir konu şudur ki; kişi 
Allâh (celle celâluhû) yolunda harcarken de kendisi-
ni güç duruma düşürecek ölçüde infakta bulunma-
malı, tamamen de cimri kesilmemelidir. Bu ikisi-
nin arasında orta bir yol izlemelidir. Cenâb-ı Hakk 
(celle celâluhû) bazı âyet-i celîlelerde: “Allâh’ın faz-
lından kendilerine verdiği şeyde cimrilik eden-
ler sakın onu kendileri için iyilik saymasınlar. 
Aksine bu durum onlar için kötülüktür. Kıyamet 
günü cimrilik yapıp harcamadıkları o mal boyun-
larına dolanacaktır. Bilesiniz ki; göklerin ve yerin 
varlıklarının tamamı Allâh’ındır. Şüphesiz Allâh 
yaptıklarınızdan haberdardır.”925

925 Âl-i İmran, 3/180



389

“Onlar ki hem cimrilik ederler hem de herke-
se cimrilik tavsiye ederler. Ve Allâh’ın kendileri-
ne fazlından verdiği şeyleri saklarlar. Biz de öyle 
nankörlere alçaltıcı bir azap hazırlamışızdır.”926

“Fakat her kim de (Allâh yolunda harcamaz) 
cimrilik eder ve kendini Allâh’a itaatten muaf 
görür, en güzel olanı (tevhid ve İslâm’ı) da yalan-
larsa, biz onun için de zorluğu (cehenneme giden 
yolları) kolaylaştırırız. O kimse, (cehenneme) yu-
varlandığı zaman kendi malı kendisine fayda ver-
meyecektir.”927 buyurarak, cimriliğin ne rezil bir 
vasıf olduğunu ilan ederken, Hazreti Peygamber 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) de: “Cimrilikten sakının, 
zira (bencillik, hırs ve) cimrilik, sizden önceki mil-
letleri helak etmiş ve onları birbirlerinin kanlarını 
dökmeye, mahremlerini helal görmeye sevk etmiş-
tir.”928

“Allâh (celle celâluhû) katında cömert cahil cim-
ri âlimden daha kıymetlidir.”929

926 Nisa, 4/37
927 Leyl, 92/8-11
928 Buhârî, Müslim, Ahmed, Beyhakî, Süyûtî
929 Deylemi



390

“Cimrilikle iman, bir kulun kalbinde asla bir-
likte bulunamaz.”930

“İnsan yaşlandıkça iki şeyi gençleşir: Uzun ya-
şama arzusu ve mal sevgisi.”931

“Mal ve makam sevgisinin, müminin dinine ve-
receği zarar, iki aç kurdun, koyun sürüsüne vere-
ceği zarardan daha fazladır.”932

“Sakın tamahkâr olmayın! Tamah, fakirliğin ta 
kendisidir.”933

“Kanaat eden, en çok şükredenlerden sayılır.”934

“Aza kanaat etmeyen çok ile doymaz.”935

“Mal ve mevki sevgisi, suyun sebzeyi yeşertme-
si gibi kalpte nifakı yeşertir.”936

“İnsanoğlunun iki dere dolusu altını olsa, üçün-
cüsünü isterdi. Onun gözünü ancak bir avuç top-
rak doyurur.”937

930 Nesai
931 Buhârî
932 Bezzar
933 Taberanî
934 İbn-i Mace
935 Beyhakî
936 İhya
937 Buhârî



391

“Zenginlik, mal çokluğu değil, gönül zenginli-
ğidir.”938

“Cimrilik, helak edicidir.”939

“Allâh Teâlâ (celle celâluhû), yemin ederek cim-
rinin cennete girmeyeceğini bildirdi.”940

“Cimri abid olsa da cennete girmez.”941

“En kötü hastalık cimriliktir.”942

“Cimri, öyle bir kedere boğulur ki, artık sevinç 
ve ferahlık yüzü görmez.”943

“Her sabah iki melekten biri, ‘Ya Rabbi, infak 
edene karşılığını ver!’ diye, diğeri de, ‘Cimrilik 
edenin malını helak et!’ diye dua eder.”944

“Hakkımın zerresinden vazgeçmem, demek 
cimrilik için kâfidir.”945

“Kaybettiği dünyalığa üzülen, cehenneme yak-
laşmış olur.”946

938 Buhârî
939 Taberanî
940 Tirmizî
941 Taberanî
942 D. Kutni
943 İhya
944 Buhârî
945 Hâkim
946 İhya



392

“Ya Rabbi cimrilikten sana sığınırım.”947

Savaşta ölen oğlu için (Vah şehidim) diye ağla-
yan kadına, Peygamber Efendimiz (sallallâhu aleyhi 
ve sellem), “Şehit olduğunu nereden biliyorsun? 
Belki boş konuşur, belki de cimri idi.” buyurdu.948

“Cimrilik küfürdendir, küfrün yeri de cehen-
nemdir.”949

“Çocuk, cimrilik sebebidir.”950 buyurarak, cimri-
liğin fenalığına ve cimrinin hazin sonuna işaret bu-
yurmuştur. 

 İsraf: Kişinin Allâh’ın (celle celâluhû) verdiği ni-
metleri gereksiz yere harcamasıdır. Nitekim Hakk 
Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) âyet-i kerîmelerde: 
“Yiyiniz, içiniz, fakat israf etmeyiniz. Şüphesiz 
Allâh israf edenleri sevmez.”951 buyurmaktadır. 

“Size rızık olarak verdiklerimizin en temizle-
rinden yiyin ve bu hususta azgınlık (nankörlük) 
etmeyin ki, sonra üzerinize öfkem iner. Her kimin 
üzerine de öfkem inerse mutlaka uçuruma düşmüş-

947 Müslim
948 E. Ya’la
949 Deylemi
950 Hâkim
951 Araf, 7/31



393

tür (yok olmuştur).”952 buyurarak, israfın ne büyük 
bir günah olduğunu beyan ederken, “Ve onlar ki; 
harcadıkları zaman israf etmezler, onlar cimrilik 
de etmezler, ikisi arasında orta bir yol tutarlar.”953 
buyurarak da mü’min kullarının bu konudaki tutu-
munun nasıl olması gerektiğini ilan etmektedir. 

Kargaşaya sürüklenen toplumların ve dağılan ai-
lelerin birçoğunun israf nedeniyle bu duruma düş-
tüğü göz önünde bulundurulacak olursa, israfın ne 
denli büyük bir hastalık olduğu ve Cenâb-ı Hakk’ın 
(celle celâluhû) bu konudaki uyarılarının niçin bu 
denli sert olduğu daha iyi anlaşılır.

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de: 
“İktisat eden zenginleşir, israf eden fakirleşir.”954

“İktisat eden, sıkıntı çekmez.”955

“Kurtarıcı üç şeyden biri, varlıkta, yoklukta, 
zenginlikte, fakirlikte iktisada riayet etmektir.”956

“İktisat etmek, maişetin yarısıdır.”957

952 Tâhâ, 20/81
953 Furkan, 25/67
954 Bezzar
955 Taberanî
956 Beyhakî
957 Hatib



394

“Tedbirli olmak, geçimin yarısıdır.”958

“Geçimde iktisat etmek, peygamberliğin yirmi-
de biridir.”959

“Kıyamette herkes, şu dört suale cevap verme-
dikçe hesaptan kurtulamaz: Ömrünü nasıl geçirdi, 
ilmi ile nasıl amel etti, malını nereden, nasıl ka-
zandı ve nerelere harcadı, cismini, bedenini nere-
de yordu, hırpaladı?”960 buyurarak cimriliğin fena-
lığını ve kanaatin faziletini en açık bir şekilde beyan 
etmiştir. 

 Enaniyet: İnsanın yalnız kendisi ile ilgilenmesi, 
herkesi, her şeyi kendi çıkarı doğrultusunda kul-
lanma isteği ve kendini herkesten üstün tutmasıdır. 
Tasavvuf ehli insanın ruhî hastalıklarını mâsivâya 
(Allâh’tan -celle celâluhû- uzaklaştıran şeylere) olan 
muhabbette görmüşler, bu muhabbetin de iki kay-
nağı olduğunu tespit etmişlerdir: “Ben ve yarın”. 
Bencillik hastalığının tedavisini sadıklarla beraber-
likte, uzun emelli olmanın tedavisini de ölümü dü-
şünmekte bulmuşlardır. Bunun örneği şöyle izah 

958 Deylemi
959 Ebû Dâvûd
960 Tirmizî



395

edilebilir: Karanlık bir odada yanan bir mum önemli 
bir ışık kaynağıdır, fakat perde açılıp da güneş ışık-
ları odaya girince, artık mum adeta yanmıyormuş-
çasına önemini yitirir ve dikkatler daha büyük bir 
ışık kaynağı olan güneşe yönelir. Aynı şekilde kişi, 
avamın içinde belki bir nebze de olsa ön plana çıka-
rak nefsini büyük görmeye, hatalarını ve noksanla-
rını adeta yok saymaya başlar. Fakat sadıklarla olan 
beraberliği sonucunda onların yüksek kemâlleri 
karşısında kendisinin ne kadar eksik kaldığını görür 
ve böylece kendini beğenmekten vazgeçerek kemâle 
erişmek için çabalamaya başlar. Cenâb-ı Hakk (celle 
celâluhû) Yüce Kelâmı’nda: “Başınıza gelen bu du-
rum; dünyada iken haksız olarak şımarmanız ve 
fazlaca böbürlenmeniz sebebi iledir.”961

“Büyüklük edası içinde insanlara karşı yanak 
şişirip boyun bükme. Yeryüzünde böbürlenerek 
de yürüme! Çünkü Allâh, kendini beğenerek övü-
nenleri asla sevmez.”962

“Her kim O’nun kulluğundan yüz çevirip ki-
birlenirse bilsin ki Allâh onların hepsini yakında 

961 Mü’min, 40/75
962 Lokman, 31/18



396

huzurunda toplayacaktır.”963 buyurarak, enaniyeti 
kat’iyyen yasaklamış ve bencillerin hazin sonunu 
aşikâren ilan etmiştir. 

 Acelecilik: Maddî ve mânevî fiillerinde kişinin, 
sonucu, şartlar oluşmaksızın arzulamasıdır. İnsa-
noğlu fıtrî olarak acelecidir. Nitekim, “İnsan acele-
ci (tabiatta) yaratıldı.”964, “İnsan pek acelecidir.”965 
buyrularak bu hakikat bizzat insanı yaratan Yüce 
Mevlâ (celle celâluhû) tarafından açıkça beyan edil-
miştir. Fakat Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû) 
kişinin bu acelecilik tutumunu olumlu ve gerekli 
yerlerde kullanması için vermiştir.

Hakk Teâlâ Hazretleri (celle celâluhû): “Bir şeyi 
yapmaya niyet ettiğin zaman, (gereğini yerine 
getirdikten sonra) Allâh’a tevekkül et. Şüphesiz 
Allâh tevekkül edenleri sever.”966 ve “Allâh sab-
redenlerle beraberdir.”967 buyurarak aceleciliğin 
değil, sabır ve tevekkülün maksuda ulaştıracağını 
beyan etmiş oluyor. Hazreti Peygamber (sallallâhu 

963 Nisa, 4/172
964 Enbiya, 21/37
965 İsra, 17/11
966 Âl-i İmran, 3/159
967 Bakara, 2/153



397

aleyhi ve sellem) de: “Acele şeytandan, teenni Rah-
man’dandır.”968 buyurarak aceleciliğin ne fena bir 
huy olduğunu bildiriyor. 

Bu yüzden, kişi kendi hayatındaki örneklerden 
de yola çıkarak maddî ve mânevî işlerde acelecili-
ğin ne kötü sonuçlar verebileceğini tefekkür etmeli, 
sabır yolunu kendine şiar edinmeli ve Hazreti Pey-
gamber’in (sallallâhu aleyhi ve sellem): “Teenni eden 
isabet eder, acele eden hata eder.”969 hadîsini kendi-
ne düstur edinmelidir. 

Yalnız beş yerde acele gerekir:
1- Misafir gelince hemen yemek vermeli 
2- Günah işleyince hemen tevbe etmeli 
3- Namazı vakti girince hemen kılmalı 
4- Defin işini acele yapmalı 
5- Kız veya oğlan çocuklara din bilgilerini ve na-

maz kılmayı öğrettikten sonra, büluğa erip de dengi 
çıkınca hemen evlendirilmelidir.

Hırs: Dünyevî bir amaca erişmek için kişinin bü-
tün benliğini saran arzu ve tutku demektir. İnsanın 

968 Tirmizî
969 Beyhakî



398

maddî ve mânevî ilerleyişi dünyaya ve ukbaya (ölüm 
sonrası) olan hırsından kaynaklanır. Fakat insanın 
ihtiyaçlarını karşılayacak ve etrafına faydalı olacak 
kadar dünyaya ve sorumluluklarını ihmâl etmeye-
cek kadar ukbaya çalışması ve hırs beslemesi tak-
dire şayan olmakla beraber hırsın, insanı Allâh’tan 
(celle celâluhû) uzaklaştıracak derecede olması zem 
edilmiştir (yerilmiştir). Hırs, arabanın gaz peda-
lı gibidir. Hiç basılmadığı zaman, insan kendinde 
sorumluluklarını dahi ifa edecek bir güç bulamaz. 
Fazla basıldığı zaman da, yoldan çıkar ve bariyerle-
re çarparak itlaf olur. Öyleyse, mü’mine yakışan bu 
konuda da orta yolu bulmaktır. Nitekim Peygambe-
rimiz (sallallâhu aleyhi ve sellem) yaşantısıyla bizleri 
böyle bir ahlâkî yapıya irşad etmiştir. Cenâb-ı Hakk 
(celle celâluhû) âyet-i celîlede:

“Elbette onları uzun yaşamaya karşı insanların 
en hırslısı olarak bulursun. Hatta müşriklerden 
de daha çok yaşamak isterler. Her biri ister ki, bin 
sene yaşatılsın. Hâlbuki uzun ömür onu azaptan 
uzaklaştırıcı değildir ve Allâh onların yaptıkları-
nı hakkıyla görür.”970 buyurarak Yahudileri tenkit 

970 Bakara, 2/96



399

etmiş ve Ümmet-i Muhammed’e de zımnen (dolaylı 
olarak) aşırı hırstan uzak durmalarını tembihlemiş-
tir. Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de 
hırsın ne fena bir huy olduğunu: “Âdemoğlu ihti-
yarladıkça onda iki şey gençleşir: Mala ve hayata 
karşı hırs.”971 

“Bir sürüye salınan iki aç kurdun sürüye verdi-
ği zarar, kişinin mal ve şeref hırsıyla dine verdiği 
zarardan daha fazla değildir.”972

“Âdemoğlu için iki vâdi dolusu mal olsaydı 
mutlaka bir üçüncüyü isterdi. Âdemoğlunun iç 
boşluğunu ancak toprak doldurur. Allâh (celle 
celâluhû) tevbe edenleri affeder.”973 buyurarak üm-
metine açıkça ifade etmiştir. 

 Riyâset: Toplum içerisinde baş olma sevdasıdır. 
Hakk (celle celâluhû) dostları, sâlikin kalbinden en 
son ve en zor sökülüp atılan hastalığın riyâset ol-
duğunu beyan etmişlerdir. İmam-ı Gazzali bunun 
sebebini şu şekilde izah etmiştir: Kişi şöhret ve ma-
kam sahibi olduğunda hâliyle diğer dünyalıkların 

971 Buhârî, Müslim, Tirmizî, İbn-i Mâce
972 Tirmizî
973 Buhârî, Müslim, Tirmizî



400

da arkasından geleceğini bildiği için yemeyi, içme-
yi ve dünya malı toplamayı riyâsete nazaran daha 
kolay terk eder. Riyâsetin kökeninde aslen dünya 
sevgisi ve bağlılığı bulunmaktadır. Bilinmelidir ki, 
makam ve mevki Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) di-
lediği kuluna imtihan için verdiği bir nimettir. Nite-
kim Cenâb-ı Mevlâ (celle celâluhû) Yüce Kelâm’ında: 
“(Yöneticiliğe gelince); Allâh, mülkünü dilediğine 
verir. Allâh’ın lûtfu geniştir, O her şeyi bilendir.”974 
buyurarak bu konuyu açıkça beyan eylemiştir. 

Hazreti Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) de 
yöneticiliğin çok ağır bir yük olduğu için, aslen iste-
nilecek bir durum olmadığını, fakat bu görevlere ge-
lenlerin de adaletle hükmettikleri müddetçe Cenâb-ı 
Hakk’ın (celle celâluhû) yardımına mazhar olacağını 
bazı hadîs-i şeriflerinde şöylece ifade buyurmuştur: 

“Cenâb-ı Hakk’ın yönetici yaptığı bir kimse, 
yönettiği insanları aldatarak ölürse, Allâh Teâlâ 
(celle celâluhû) ona cennet yüzü göstermez.”975

“Siz, emirliğe (baş olmaya) düşkünsünüz. Hâl-
buki emirlik kıyamette pişmanlıktır. Ancak, onun 

974 Bakara, 2/247
975 Buhârî, Müslim



401

hakkını gözetenler bundan müstesnadır.”976

“İstemeden emir olan, yardım görür, isteyerek 
bir mevkiye geçen aciz kalır.”977

“Medholunmayı sevmek, insanı kör eder ve sa-
ğır eder. Kabahatlerini, kusurlarını görmez olur. 
Doğru sözleri, kendisine yapılan nasihatleri işit-
mez olur.”978

Uzun emelli olmak (tûl-i emel): Geleceğe dair 
planlar kurmak, hedefler belirlemek anlamına gelir. 
Kişi planlarını arttırdıkça ve hedeflerini büyüttük-
çe daha fazla mal toplamaya, daha yüksek makam-
lara gelmeye, daha geniş bir şöhrete sahip olmaya 
yönelir. Bu da insanın kısa olan ömür sermayesini 
faydasız veya az faydalı işlerde harcamasına sebep 
olur. Hakk (celle celâluhû) dostları bu hastalığın te-
davisini tezekkir-ül mevtte (ölümü hatırlamakta) 
bulmuşlardır. Çünkü ölümün kendisi için belli ol-
mayan bir zamanda muhakkak başına geleceğini 
ve ölümden sonra ciddi bir hesabın kendini bekle-
diğini düşünen kişi dünyalık hedeflerini daha kü-

976 Buhârî
977 Buhârî
978 Deylemi



402

çük tutar ve asıl hedef olan Rızâ-i İlahiye’ye yönelir. 
Nitekim Cenâb-ı Hakk Yüce Kelâmı’nda (celle celâ-
luhû): “Her nefis ölümü tadacak ve yaptıklarınızın 
karşılığı eksiksiz olarak ancak kıyamet günü size 
verilecektir. (O gün) her kim cehennemden uzak-
laştırılıp cennete konulursa işte (o) murada ermiş-
tir. Yoksa dünya hayatı aldatıcı bir zevkten başka 
bir şey değildir.”979

“Biliniz ki (Allâh yolunda ve O’nun rızâsı doğ-
rultusunda olmayan) dünya hayatı, bir oyun, bir 
eğlence, bir süs, kendi aranızda bir övünme, mal-
da ve evlatta bir yarıştan başka bir şey değildir. Bir 
yağmur gibi ki, bitirdiği ekin çiftçileri hayrette bı-
rakmıştır. Sonra kurur ve sen onu sararmış olarak 
görürsün. Sonra da bir çöp oluverir. Ahirette de 
(kâfirlere) şiddetli bir azap, (mü’minlere) Allâh’tan 
bir bağışlama ve razılık vardır. Dünya hayatı, gu-
rurlanmaya sebep azıcık bir menfaatten başka bir 
şey değildir.”980

“De ki: Haberiniz olsun, o (düşünmekten) kaçıp 
durduğunuz ölüm muhakkak gelip size çatacak, 

979 Âl-i İmran, 2/185
980 Hadid, 57/20



403

sonra gizliyi ve açığı bilen Allâh’a döndürülecek-
siniz. O size neler yaptığınızı haber verecektir.”981 
buyurarak, dünya ve ahiret hayatının hakikatini ve 
onları tercih edenlerin akibetini kullarına açıkça be-
yan etmiş ve bu konuda uyanık olmalarını tembih-
lemiştir. 

	 Çalışmak bizden muvaffakiyet Allâh’tandır 
(celle celâluhû). 

	

981 Cuma, 62/8



404

DUA
	
Bizleri doğru yola hidayet eden Yüce Mevla’ya 

hudutsuz hamd ve senâ olsun ki, Yüce Peygamberi-
nin ve şerefli dostlarının sarsılmaz sünnetini anlat-
ma ve izah etme hususunda bizleri muvaffak kıldı. 
Ya Rabbi, biz aciz kullarını sana dost olmanın tek 
çaresi olan Muhammed Aleyhisselâm’a mutâbaat 
konusunda da muvaffak eyle. Bir an bile O’nun gü-
zel kokusunu dimağlarımızdan eksik etme. Bizleri 
O’nun sancağı altında toplanıp mübarek ellerinden 
kevseri içenlerden eyle. Âlemlere rahmet olarak 
gönderdiğin şanlı Nebi’nin şefaatine bizleri mazhar 
eyle. O’nun yoluna muhalif ve muğayir bütün söz, 
iş ve davranışlardan bizleri uzak eyle. Gerek cismen 
ve gerekse de rûhen O’nun sünnetini temsil etme şe-
refiyle bizleri yücelt. Haşir, sırat ve mizanda O’na 
uzak düşecek amellerden bizleri muhafaza eyle. Bu 
risâlemizi bütün geçmişlerimizin ve hocalarımızın 
ruhlarının şâd olmasına vesile eyle. Amîn.



405

İNDEKS

A
Ahlâk 7, 66, 69, 143, 154, 222, 223, 245, 248, 315, 

319, 338, 354, 356, 357, 358, 361, 364, 368, 376, 380, 
398

Arefe 306
Ashâb 7, 17, 18, 22, 27, 29, 48, 70, 73, 74, 75, 76, 77, 

78, 88, 110, 178, 185, 189, 198, 204, 218, 272, 278, 291, 
367

Aşure 305, 310

B
Bid’at 19, 25, 26, 27, 28, 62, 104, 107, 315

C
Cemaat 17, 19, 20, 21, 73, 76, 102, 193, 206, 217, 

247, 278, 279, 280, 281, 282, 283, 285, 286, 287, 288, 
291, 297

Cömertlik 152, 356, 368



406

D
Dalâlet 19, 20, 21, 25
Duha 292

E
Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaat 17, 19, 21, 73, 76, 102, 

247
Evvabin 292, 293, 294

F
Farz 28, 57, 58, 62, 63, 98, 101, 111, 149, 156, 174, 

217, 221, 230, 269, 278, 282, 289, 290, 295, 300, 302, 
303, 315, 366, 371, 372

G
Gıybet 127, 128, 130

H
Haset 176, 323, 380, 384, 385, 386
Huşu 139, 168, 269, 270, 275 



407

İ
İftira 38, 47, 76, 130, 131, 133, 134
İlim 7, 58, 60, 62, 63, 70, 74, 76, 86, 87, 89, 90, 91, 

92, 93, 94, 95, 97, 98, 100, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 
107, 108, 114, 116, 118, 119, 120, 137, 144, 170, 211, 
212, 223, 286, 312, 359, 370, 382

İman 11, 12, 13, 14, 16, 17, 21, 24, 36, 42, 43, 49, 51, 
55, 58, 65, 66, 67, 77, 80, 82, 90, 97, 117, 125, 126, 127, 
134, 138, 140, 141, 142, 143, 152, 154, 157, 174, 184, 
185, 200, 208, 209, 222, 223, 234, 240, 244, 245, 246, 
247, 248, 249, 251, 150, 152, 154, 157, 174, 184, 185, 
200, 208, 209, 222, 223, 234, 240, 244, 245, 246, 247, 
248, 249, 251, 263, 267, 268, 283, 289, 298, 302, 314, 
315, 320, 321, 322, 329, 334, 338, 340, 343, 344, 345, 
346, 347, 349, 353, 356, 359, 364, 368, 376, 377, 380, 
386, 390  

İşrak 290, 291

K
Kebâir 32, 157, 159
Kelime-i Tevhid 236, 243, 249, 250, 252, 254
Kibir 37, 47, 61, 95, 180, 252, 355, 373, 374, 380, 

381, 386, 395



408

M
Ma’ruf 79, 80, 81, 82, 83, 84, 85
Murakabe 216, 265, 266, 267, 268, 
Münakaşa 51, 74, 108, 109, 111
Münazara 101, 111, 
Münker 59, 79, 80, 82, 84

Ö
Ölüm 59, 83, 96, 122, 123, 162, 177, 178, 179, 181, 

237, 238, 248, 249, 258, 328, 394, 398, 401, 402

R
Riya 13, 42, 236, 237, 304, 380, 383

S
Sadık 60, 95, 109, 119, 132, 174, 177, 184, 185, 202, 

203, 205, 206, 207, 234, 244, 394, 395
Salavat  226, 227, 228, 230, 232, 298

Ş
Şirk 11, 13, 14, 15, 16, 30, 32, 50, 61, 62, 314, 315, 

328, 383



409

T
Tadil-i Erkân 269, 270, 275
Takva 87, 139, 140, 141, 168, 302, 309, 311, 312, 313, 

314, 315, 318, 346
Tefekkür 60, 185, 209, 213, 216, 255, 256, 260, 262, 

263, 264, 397
Teheccüd 294, 295, 296
Tevbe 33, 59, 75, 127, 140, 152, 156, 157, 158, 159, 

160, 161, 162, 163, 167, 170, 171, 185, 197, 199, 200, 
201, 202, 226, 266, 283, 293, 318, 374, 397, 399

Tezekkür 176, 255
Tilâvet 124, 137, 208, 213, 216, 222

U
Ulemâ 19, 28, 63, 64, 86, 88, 89, 90, 91, 92, 95, 96, 

101, 218, 230, 254

Y
Yalan 47, 37, 39, 46, 125, 130, 131, 132, 133, 90, 191, 

192, 199, 201, 224, 244, 256, 328, 346, 375, 389

Z
Zikir 137, 153, 216, 233, 234, 236, 237, 238, 239, 

254, 290, 291, 299



410

FAYDALANILAN ESERLER

 Kur’anı Kerim Meali, Diyanet İşleri Başkanlığı.
 İhyâ, İmam Gazalî
 Riyâzü’s-Sâlihîn, İmam Nevevî
 Tarikatı Muahmmediyye, İmam Birgivî
 Büyük Günahlar, İmam Zehebî
 Sevâdü’l- A’zam, Hakîm es- Semerkandî
 Hikmet Goncaları, Ömer Nasuhi Bilmen



YAZARIN ÖZ GEÇMİŞİ

21.10.1981 tarihinde İstanbul Kartal’da dünyaya 
gelen Dr. Aliosman Dağlı, ilk ve ortaokulun ardın-
dan Maltepe İmam Hatip Lisesi’ni bitirdi. Sakarya 
Üniversitesi’nde işletme eğitimini tamamladıktan 
sonra İstanbul Üniversitesi’nde ilahiyat eğitimi 
aldı. Marmara Üniversitesi’nde Din Sosyolojisi Bi-
lim Dalı’nda “Şeyh Eyyüb Sabri Kalyoncuoğlu ve 
Teşvikiye İsmetîliği” adlı teziyle yüksek lisans eği-
timini, İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi’nde 
“Bâbürlüler Yükseliş Dönemi Başvuru Eserlerinden 
Fetâvâ-yı Hindiyye’nin İncelenmesi” çalışmasıyla 
İslâmî ilimler sahasındaki doktorasını tamamladı.  

Elmalılı Hamdi Yazır Kur’an Akademisi’nde tas-
hîh-i huruf kursunu ikmal etti. İstanbul Haseki Dinî 
Yüksek İhtisas Kursu’ndan başarıyla mezun oldu. 
Ayrıca Şark ulemâsından Molla Yahya Pakiş’ten 
(el-Abbâsî) on yıllık bir tedrisâtın sonucunda ilmî 
icâzet aldı (2006). 



Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde müez-
zin-kayyum, imam-hatip ve vâiz olarak çalıştı. Fıkıh 
ve tasavvuf sosyolojisi alanında birçok kitap ve ma-
kale telif etti. Hâlen gerek yüzyüze gerekse de onli-
ne olarak ilmî faaliyetlerine devam eden Dağlı, evli 
olup bir kız çocuk babasıdır. Diyanet İşleri Başkan-
lığı bünyesinde İstanbul Sancaktepe Müftülüğü’nde 
vâiz olarak çalışmaktadır.

Eserleri: 
1- Görme Engellilerin Dinî Hayatı (İhtisas Bitirme 

Ödevi)
2- Şeyh Eyüb Sabri Kalyoncuoğlu – Hayatı, Fikir-

leri, Eserleri ve Teşvikiye İsmetîliği (Yüksek Lisans 
Tezi)

3- Evrâd-ı Nebeviyye
4- Yusuf Ziya Kavakçı’nın Hayatı ve Fıkıhçılığı
5- Fikir Dağarcığı
6- Lütuf Yolu
7- Bâbürlüler Yükseliş Dönemi Başvuru Eserle-

rinden Fetâvâ-yı Hindiyye’nin İncelenmesi (Dokto-
ra Tezi)

8- Külliyât-ı Sabrî



 Notlar

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................



.........................................................................................

..........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

..........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

........................................................................................

........................................................................................

........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................



..........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

..........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

..........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................

........................................................................................

........................................................................................

........................................................................................

.........................................................................................

.........................................................................................




