
KÜLLİYÂT-I SABRÎ

Hazırlayan

Şeyh Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu

Dr. Aliosman Dağlı

ESFA



KÜLLİYÂT-I SABRÎ
Şeyh Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu

Hazırlayan
Dr. Aliosman Dağlı

Kapak ve İç Tasarım: 
Muhammed Yıldırım

Sertifika No:
29758

ISBN:
978-625-99314-2-5

Baskı Tarihi: 
Mart 2024

Matbaa: 
Lord Matbaacılık

Davutpaşa Cad. Emintaş San. Sit.
No:103/430

Matbaa Sertifika No: 
45501

Esfa Yayınları
Hırka-i Şerif Mh. Kadı Sk. No: 14/A

Fatih/İstanbul
Tel: (0212) 212 534 63 22



ب ح ص



Dr. Aliosman Dağlı: 21.10.1981 tarihinde İstanbul Kartal'da 
dünyaya gelen Aliosman DAĞLI, ilk ve orta okulun ardından 
Maltepe İmam Hatip Lisesi'ni bitirdi. Sakarya Üniversitesi'nde 
işletme eğitimini tamamladıktan sonra, İstanbul Üniversitesi'nde 
ilahiyat eğitimi aldı. Marmara Üniversitesi'nde Din Sosyolojisi Bi-
lim Dalı'nda “Şeyh Eyüp Sabri KALYONCUOĞLU ve Teşvikiye 
İsmetiliği” adlı teziyle yüksek lisans eğitimini, İstanbul Sabahat-
tin Zaim Üniversitesi'nde “Bâbürlüler Yükseliş Dönemi Başvuru 
Eserlerinden Fetevâ-yı Hindiyye'nin İncelenmesi" çalışmasıyla İs-
lâmî ilimler sahasındaki doktorasını tamamladı.

Elmalılı Hamdi Yazır Kur'ân Akademisi'nde tashîh-i huruf kur-
sunu ikmal etti. İstanbul Haseki Dinî Yüksek İhtisas Kursu'ndan 
başarıyla mezun oldu. Ayrıca şark ulemâsından Molla Yahya Pa-
kiş'ten (el-Abbâsî) on yıllık bir tedrisâtın sonucunda ilmî icâzet 
aldı (2006).

Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde müezzin-kayyum, 
imam-hatip ve vâiz olarak çalıştı. Fıkıh ve tasavvuf sosyolojisi ala-
nında birçok kitap ve makale telif etti. Hâlen gerek yüz yüze ge-
rekse de online olarak ilmî faaliyetlerine devam eden DAĞLI, evli 
olup bir kız çocuk babasıdır. Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde, 
İstanbul Sancaktepe Müftülüğü'nde vâiz olarak çalışmaktadır.

Eserleri:
1-Görme Engellilerin Dinî Hayati (İhtisas Bitirme Ödevi)
2-Şeyh Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu Hayatı Fikirleri Eserleri ve 

Teşvikiye İsmetîliği (Yüksek Lisans Tezi)
3-Şeyh Şaban Lütfullah Sivasî Hazretlerinin Hayati
4-Evrâd-ı Nebeviyye
5-Yusuf Ziya Kavakçı'nın Hayatı ve Fıkıhçılığı
6- Tenbîhü'l-Hulefâ ve İrşâdü1-Vükelâ
7-Tertîbü'l-Ezkâr fî Tarîki'l-Ebrâr
8-Külliyât-ı Sabriyye.
9-Fikir Dağarcığı
10-Lütuf Yolu
11-Şeyh Muhammed Şemseddin Bursevi Hayatı, Fikirleri ve 

Külliyatı



Takriz..................................................................................................11
Takdim................................................................................................14
Külliyât-ı Sabrî Hakkında...............................................................16

Şeyh Şemseddin Bursevî ve Şeyh Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu....19
Şeyh Muhammed Şemseddin Bursevî (Canpek) Efendi’nin 

Hayatları ve Eserleri...........................................................................21
Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu Efendi’nin Hayatları ve Eserleri......25

Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye.........................................................31
Mevlânâ Hâlid-i Ziyâeddîn Hazretleri.........................................33
Abdullah Mekkî Hazretleri............................................................36
Pîr Şeyh Seyyid Mustafa İsmet Ğarîbullah Yanyevî Hazretleri.39
Şeyh Seyyid Osman Necmullah Haskövî Geylânî Hazretleri...46
Şeyh Muhammed Şemseddîn Bursevî Geylânî (Canpek) 

Hazretleri............................................................................................52
Şemseddîn Efendi’nin Sîreti..........................................................56
Şemseddîn Efendi’nin Seyahatleri................................................59
Şemseddîn Efendi’nin Harb Yıllarındaki Teşebbüsleri..............67
Şemseddin Efendi Hazretleri ile Tanışmam................................71
Şemseddîn Efendi’ye İntisâb.........................................................75
Şemseddîn Efendi Menkıbeleri.....................................................81
Şemseddîn Efendi’nin Eserleri......................................................86
Şemseddîn Efendi’yi Yâd Merâsimi Sohbetlerinden..................87
Bursa Şehri......................................................................................99
Koca Nâib Câmii...........................................................................100
Bursa Mîr-i Büdelâ Tekkesi’nin Bakımı.....................................103
Eyüp Sabri Efendi’den Hayatlarına Dâir...................................109
Şahsî Bir Günüm...........................................................................125
Ek: Şeyh Şaban Lütfullah Efendi’nin Hayatı.............................128

Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi.....................................133
Niyet Edebi...................................................................................138
Râbıta Edebi..................................................................................140
Mürşidin Hizmetine Gelmek Edebi...........................................141
Mürşid ile Huzur Edebi...............................................................142
Gizli Huzur Edebi........................................................................144
Mürşid ile Konuşma Edebi..........................................................159

İÇİNDEKİLER



Mürşide Hizmet Edebi.................................................................162
Mürşide Mal ile Hizmet Edebi....................................................165
Feyz Almak İçin Kalbi Hazırlamak ve İhlas Hâlinde İstemek 

Edebi..................................................................................................166
Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risâleleri ve Şerhleri...................171

Manzum Tezekkürü’l Mevt Risâlesi ve Şerhi.............................173
Râbıta Risâlesi ve Şerhi.................................................................193
Râbıtanın Dağılması......................................................................197

Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi..................................203
Manzum Âdâb Risâlesinin Giriş Bölümü...................................207
Dervişte Aranan Vasıflar...............................................................216
Cüneyd-i Bağdâdî Hazretleri’nin Sekiz Şartı.............................221
Birinci Bölümün Özeti...................................................................234
Cüneydi Bağdâdî Hazretleri’nin Sekiz Şartının Özeti..............235
Abdülhâlık Gucdüvânî Hazretleri’nin Sekiz Şartı....................240
Hûş Der Dem.................................................................................243
Nazar Ber Kadem...........................................................................259
Sefer Der Vatan..............................................................................268
Halvet Der Encümen.....................................................................275
Yâd Kerd........................................................................................282
Bâz Geşt..........................................................................................290
Nigâh Dâşt.....................................................................................294
Yâd Dâşt.........................................................................................297
Abdülhâlık Gucdüvânî Hazretleri’nin Sekiz Şartının Özeti....300
Şâh-ı Nakşibend Hazretleri’nin İlhâk Ettiği Elfâz-ı Selâse (Üç 

Söz) ...................................................................................................301
Vukûf-i Zamânî (Zamanı Bilmek)................................................302
Vukûf-i Adedî (Adedi Bilmek).....................................................305
Vukûf-i Kalbi (Kalbini Bilmek)....................................................308
Latîfelerin Zikirleri ve Terbiyeleri...............................................316
Latîfe-i Kalb Zikri ve Terbiyesi....................................................331
Latîfe-i Kalb Devresinde Sülûk....................................................332
Latîfe-i Rûh’un Zikri ve Terbiyesi...............................................334
Latîfe-i Rûh’un Zikri.....................................................................334
Latîfe-i Rûh’un Terbiyesi..............................................................335
Latîfe-i Sırr’ın Zikri ve Terbiyesi.................................................335
Latîfe-i Sırr’ın Zikri.......................................................................335
Latîfe-i Sırr’ın Terbiyesi................................................................336



Latîfe-i Hafî’nin Zikri ve Terbiyesi..............................................336
Latîfe-i Hafî’nin Zikri....................................................................336
Latîfe-i Hafî’nin Terbiyesi.............................................................337
Latîfe-i Ahfâ’nın Zikri ve Terbiyesi.............................................337
Latîfe-i Ahfâ’nın Zikri...................................................................337
Latîfe-i Ahfâ’nın Terbiyesi............................................................338
Latîfe-i Nefsin Zikri ve Terbiyesi ...............................................339
Latîfe-i Nefs’in (Latîfe-i Halk) Zikri............................................339
Latîfe-i Küll (Zikr-i Sultan)...........................................................340
Nefy ü İsbat Dersi..........................................................................341
Tevhid Dersine Giriş......................................................................345
Bu Devre Dervişinin Zikir Usûl ve Tertibi.................................346
Bu Dersi Vermenin Usûlü.............................................................346
Bu Devre Dervişinin Zikir Usûl ve Tertibi.................................347
Murâkabeler...................................................................................348
Merâtib...........................................................................................348
Murâkabe-i Ehadiyyet...................................................................350
Murâkabe-i Maiyyet......................................................................352
Murâkabe-i Akrabiyyet.................................................................353
Murâkabe-i Muhabbet...................................................................354
Murâkabeler Safhası......................................................................357
Ahadiyyet Murâkabesi..................................................................358
Birinci Murâkabe: Ahadiyyet Murâkabesi.................................358
İkinci Murâkabe: Murâkabe-i Maiyyet.......................................360
Üçüncü Murâkabe: Murâkabe-i Akrabiyyet..............................361
Dördüncü Murâkabe: Murâkabe-i Muhabbet............................362
Birinci Tekmile Letâif Murâkabelerinde Lafza-i Celâl Zikri....363
Derse Hazırlık................................................................................363
Râbıta..............................................................................................363
Zikre Giriş.......................................................................................364
Latîfe-i Kalb...................................................................................364
Hazret-i Âdemiyyet’ten, Ef’âlin Tecellîsi ile Murâkabe-i Latîfe-i 

Kalb....................................................................................................364
Latîfe-i Ruh....................................................................................364
Hazret-i Nûhiyye ve İbrâhimiye’den, Sıfat-ı Subûtiyye'nin 

Tecellîsi ile Murâkabe-i Latîfe-i Ruh..............................................364
Latîfe-i Sırr.....................................................................................365



Hazret-i Mûseviye Yolu ile Şuûnât-ı Zâtiyye'nin Tecellisinden 
Murâkabe-i Latîfe-i Sırr...................................................................365

Latîfe-i Hafâ...................................................................................365
Hazret-i İseviye Yolu ile Sıfat-ı Selbiyyenin Tecellisinden 

Murâkabe-i Latîfe-i Hafâ.................................................................365
Latîfe-i Ahfa...................................................................................366
Şanların Hepsi İçin, Şan Toplayan Hazreti Muhammediyye’den 

Murâkabe-i Latîfe-i Ahfâ.................................................................366
Latîfe-i Nefs - Latîfe-i Halk..........................................................366
Latîfe-i Küll - Zikr-i Sultan...........................................................366
İkinci Tekmile, Yüce Murâkabelere Yükselemeyecek Dervişlere 

Ek Dersler..........................................................................................367
Münâcât.........................................................................................368

Hasbühâli's-Sâlik Fî Akvemi'l-Mesâlik Şerhi...........................371
Tarikatın Temeli Olan On Bir Mesele..........................................373
Tarikatın Esas ve Binâsı Nedir?...................................................373
Nakşî Tarikatı Şeyhlerinin İtikâdı Nedir?..................................373
Nakşî  Şeyhlerinin Lüzumlu Temel İnançları  ve Yollarının 

Özü . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .374
Bu Yüce Saâdet Yolunu Bir Miktar Açıklayalım........................374
Tevhîd-i Zât Nedir?.......................................................................377
Vahdet Nedir?................................................................................378
İttihad Nedir?.................................................................................378
Saadet Nedir?.................................................................................378
Şekâvet Nedir?...............................................................................378
Vâsıl Nedir?....................................................................................379
Fasıl Nedir?.....................................................................................379
İrâde................................................................................................379
İnâbe...............................................................................................383
Tarikat Dersi Almak Usûlü...........................................................384
Zikrin Fazîleti ve Gizli Zikir.........................................................386
Dervişin Zikri Seçmesi..................................................................387
Nefy ü İsbat (Habs-i Nefes) Zikri................................................388
Nisbetin (İlişkinin) Mânâsı...........................................................390
Vusûl ve Şuhûd..............................................................................391
Nisbetin, İlişkinin Korunması Hâli ve Kemâl Ehli Yani Mânen 

Yücelmiş Kimseler............................................................................392
Tasdîk Ehli ile Sohbetin Faidesi...................................................393



Ashâb-ı Kirâm’ın Üstünlüğü........................................................394
Râbıta ve Râbıtaya Yetkili Olanlar...............................................397
İfâza ve İstifâza..............................................................................399
Sülûkün Esâsı Olan Sekiz Kelime (Kelimât-ı Kudsiyye)..........402
Zikir Esnâsında Gösterilmesi Gereken Edebler.........................405
Tezekkürü’l-Mevt..........................................................................407
Mürşid Râbıtası..............................................................................408
Hatm-i Hâcegân’ın Târifi..............................................................410
Seyrü Sülûk Dereceleri..................................................................412
Seyr-i İlallâh....................................................................................413
Seyr-i Fillâh.....................................................................................413
Seyr-i Anillâh..................................................................................413
Seyr-i fi’l-Eşyâ................................................................................414
Latîfeler ve Makamları..................................................................415
Âlem-i Emir Letâifi........................................................................416
Latîfe-i Kalb...................................................................................416
Latîfe-i Ruh....................................................................................417
Latîfe-i Sır.......................................................................................418
Latîfe-i Hafî....................................................................................418
Latîfe-i Ahfâ...................................................................................418
Zikrin Latîfelere Nakli..................................................................420
Kalb Latîfesi....................................................................................420
Rûh Latîfesi.....................................................................................422
Sır Latîfesi.......................................................................................422
Hafî Latîfesi....................................................................................422
Ahfâ Latîfesi...................................................................................423
Nefs Latîfesi....................................................................................423
Nefsin Dereceleri...........................................................................426
Nefs-i Emmâre...............................................................................426
Nefs-i Levvâme..............................................................................426
Nefs-i Mülhime..............................................................................429
Nefs-i Mutmainne..........................................................................431
Nefs-i Râziye..................................................................................433
Nefs-i Marziyye..............................................................................435
Nefs-i Kâmile..................................................................................436
Kutbu’l-İrşâd.................................................................................437
Gavs-ı A‘zâm..................................................................................437



Kutbu’l-Aktâb...............................................................................437
Latîfeler ve İlişkileri......................................................................438
Latîfelerin Terbiyeleri....................................................................439
İnsan Kalıbının Yani Vücûdumuzun Terbiyesi..........................439
Nefsin Terbiyesi.............................................................................441
Kalbin Terbiyesi.............................................................................445
Sırrın Terbiyesi...............................................................................447
Rûhun Terbiyesi.............................................................................447
Hafînin yani Rûhun Sırrının Terbiyesi........................................450
Latife- Ahfâ....................................................................................451
Murâkabeler...................................................................................452
Ehadiyyet Murâkabesi..................................................................453
Göğüste Beş Letâif Murâkabesi...................................................454
Maiyyet Murâkabesi......................................................................456
Akrebiyyet Murâkabesi.................................................................457

Hasbihal's-Sâlik Risâlesi................................................................467
Netîce.............................................................................................469
İrfan Yolu.......................................................................................469
İrfan Yolunun Rükünleri...............................................................469
Taklîl-i Taam (Az Yemek)..............................................................471
Tokluğun Âfetleri ve Açlığın Kerâmetleri..................................472
Tokluğun Rezillikleri ve Açlığın Fazîletleri................................473
Taklîl-i Menâm (Az Uyku)...........................................................474
Taklîl-i Kelâm (Az Konuşmak).....................................................477
Uzlet-i Enâm (İnsanlardan Uzaklık)...........................................478
Zikr-i Müdâm (Zikre Devam)......................................................481
Fikr-i Tam (Odaklanma)................................................................482
İrfan Yolunun Dört Usûlü.............................................................485
Tevekkül.........................................................................................486
Tefviz..............................................................................................488
Sabır................................................................................................490
Rızâ.................................................................................................492
Son Söz...........................................................................................498
Dizin...............................................................................................500



TAKRİZ

Bütün tasavvuf ekolleri gibi kökleri asr-ı saâdete dayanan 
Nakşibendîlik, XIV. Yüzyılda Orta Asya’da yaşayan Hoca 
Bahêddin Nakşibend Hazretleri'nden sonra onun ismine 
izâfetle Nakşibendiyye adıyla anılmaya başlanmış, zaman-
la Anadolu, Balkanlar, Hindistan, Orta Doğu ve Kafkaslar’a 
kadar geniş bir sahada yayılma imkânı bulmuştur. Âlimle-
re, medrese ilimlerine ve Ehl-i Sünnet yoluna özel bir önem 
atfeden Nakşibendîler İslam dünyasında medrese ile tekke 
arasında âdetâ bir köprü olmuşlardır. Kurdukları dergâhlar 
ve yazdıkları eserler ile halkın dinî-tasavvufî hayatına önem-
li katkılar sağladıkları gibi, devlet yöneticileriyle de zaman 
zaman ilişki kurmuşlar ve toplumsal hayatta önemli roller 
üstlenmişlerdir. 

Bu maneviyat yolunun silsilesinde yer alan Ebu’l-Hasan 
Harakânî Hazretleri şöyle derdi: “Sabahleyin kalkan âlim il-
minin, zâhid de zühdünün artmasını ister. Ebu’l-Hasan ise 
bir kardeşinin kalbine sevinç ve neşe verebilme derdinde-
dir.” “Türkistan’dan Şam’a kadar birinin parmağına batan 
diken benim parmağıma batmıştır, birinin ayağına çarpan 
taş benim ayağımı acıtmıştır, bir kalpte hüzün varsa o kalp 
benim kalbimdir, o sıkıntı benim sıkıntımdır”. “Her kim bu 
dergâha gelirse ekmeğini veriniz, inancını sormayınız. Zira 
Allah katında ruh taşıyan herkes, Ebu’l-Hasan’ın sofrasında 
ekmeğe lâyıktır”.



Aliosman Dağlı12

Bu yolun büyüklerinden Hoca Yusuf Hemedânî Hazret-
leri de kendisini topluma hizmete adamış bir insandı. Çok 
sefere çıkar, çizmelerini giyip köy köy dolaşır, Hıristiyan, 
Ateşperest ve Zerdüştlerin evlerine gider, onlara Allah Rasû-
lü (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in fazîletlerini anlatır, 
âhiretteki ilâhî mükâfat ve cezayı anlatır, pek çoğunun hidâ-
yete erip Müslüman olmasına vesîle olurdu.

Hârezm şehrine yerleşen Hoca Ali Râmîtenî Hazretleri de 
her sabah ırgat pazarına gider, bir iki işçi alıp evine getirir, 
ikindi namazına kadar onlarla dînî ve tasavvufî konularda 
sohbet eder, sonra da ücretlerini verip gönderirdi. Ancak bir 
kez sohbetinde bulunanlar bir daha ayrılmak istemez, son-
raki günlerde tekrar gelirlerdi. Böylece kısa sürede birçok 
mürîdi olmuştu.

Orta Asya’da yaşayan Hoca Bahâeddin Nakşibend Haz-
retleri tasavvufî eğitimi döneminde şeyhinin emri ile yedi 
yıl boyunca Buhara sokaklarında insanlara zarar verecek 
taş, diken gibi şeyleri temizlemişti. Yine bu süre içinde so-
kak hayvanlarının tedavisi ile meşgul olmuş, ayrıca Buhara 
medreselerinin temizliğini yapmıştı.

Halka hizmet etmeyi ve faydalı olmayı esas alan, “El kâr-
da, gönül Yâr’da” diyerek halk içinde Hak ile olmayı pren-
sip edinen bu tasavvuf yolu Hindistan’da İmâm-ı Rabbânî 
gibi büyük zâtlar sayesinde yayılmış ve o bölge için bir ihyâ 
hareketi olmuştu. Öte yandan bu tasavvuf yolu Anadolu’da 
çoğunlukla Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri'nin halife-
leri vâsıtasıyla yayılmıştı. Mevlânâ Hâlid’in halifelerinden 



Takriz 13

Abdullah Mekkî Efendi, Yanyalı Mustafa İsmet Garîbullah 
Efendi’yi (ö. 1872) mânen yetiştirmiş ve ona icâzet vermişti. 
İsmet Garîbullah Efendi İstanbul’un Fâtih ilçesi Çarşamba 
semtinde dergâhını kurunca burası önemli bir Nakşibendî 
merkezi hâline gelmiştir. İsmet Efendi iki önemli halife yetiş-
tirmiştir. Bunlardan birisi Halil Nurullah Zağravî (ö. 1893), 
diğeri Osman Necmullah Bursevî’dir (ö. Bursa 1908). Halil 
Nurullah Zağravî müridlerinden Bezzâz Ali Rızâ Efendi’ye 
(ö. Bandırma 1914) icâzet ve hilâfet vermiş, o da Ahıskalı Ali 
Haydar Efendi’ye (ö. İstanbul 1960) icâzet vermiştir. 

İsmet Garîbullah Efendi’nin halifelerinden Osman Nec-
mullah Bursevî ile Bursa’da devam Nakşibendî yolunda ise 
onun oğlu ve halifesi Muhammed Şemseddin Bursevî (Can-
pek, ö. 1965) ile irşad devam etmiş, bu zâtın vefatından sonra 
irşad vazifesini emekli albay Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu Efen-
di (ö. 1994) devr almıştır. 

İstanbul’un Teşvikiye semti başta olmak üzere muhtelif 
bölgelerde irşad faaliyetini sürdüren Eyüp Sabri Efendi’nin 
daha önce pek bilinmeyen bazı eserleri, sevenlerinden Alios-
man DAĞLI bey ve arkadaşları tarafından derlenip toplan-
mış, uzun emekler verilerek neşre hazırlanmış ve Külliyât-ı 
Sabri adıyla ümmetin istifadesine sunulmuştur. Bu külliyâtın 
hazırlanmasında emeği geçen tüm dostlara teşekkür ve teb-
riklerimi sunar, eserin tasavvuf tarihi ve kültürüne ilgi du-
yan geniş kitlelere faydalı ve hayırlı olmasını temenni ede-
rim.

21.11.2023
Prof. Dr. Necdet Tosun



Aliosman Dağlı14

Takdim

Tasavvuf tarihi kendini Hakk’ın vuslatına adamış nice 
mâneviyat erlerine şahidlik etmiştir. Dert sahibi olan bu ze-
vat, bazen nesir bazen de manzum olarak gönül yangınlarını 
sevenleriyle paylaşmışlardır. Bu eserlerin okunması dün-
yevîleşmenin kalpleri katılaştırdığı günümüzde daha önce-
ki dönemlere nazaran daha büyük ihtiyaç oluşturmaktadır. 
Yedi cihetten mânen saldırıya uğrayan mü’min, dalgalı bir 
okyanusta sahil-i selâmeti arayan denizci misâli bu eserleri 
okudukça gönül dünyasını huzura kavuşturmaktadır.

“Büyüklerin sözleri, sözlerin büyüğüdür” fehvâsınca, bu 
eserleri şânına yakışır bir şekilde yayına hazırlamak için 
yaklaşık on yıldan buyana büyük bir titizlikle yürüttüğü-
müz çabalar nihayet meyvesini vermeye başladı. 2011 yılının 
Ekim ayında başladığımız bu yolculukta adım adım ilerle-
yerek Yüce Mevlâ’nın (celle celâluhû) lütuflarına mazhâriye-
tin hesapsız coşkusu ve şükrünü yaşıyoruz. Sesli ve yazılı 
metrukesini cem ve neşretmeye on iki yıl önce başladığımız 
Hâlidî İsmetî meşâyıhından Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu’nun 
teyp bantlarına kaydedilmiş sohbet ve derslerini önce dijital 
ortama aktardık. Tadil edilen ses kayıtlarını büyük bir sabır 
ve fedakârlıkla arkadaşlarımızın da yardımıyla deşifre ettik. 
Deşifre edilen sohbetler, konuşma dili olduğu için gerekli 
açıklamaları dipnotlarda yaparak yazı diline çevirmeye ça-
lıştık. İlmî ve edebî rüşdünü ispatlamış dört musahhihe ayrı 



Takdim 15

ayrı gözden geçirttik. Çalışmamızın tamamlanmasına yak-
laşırken Şeyh Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu (kuddise sırruhû) 
Hazretleri'nin kendi elyazısıyla kaleme aldığı eserlerin orji-
naline ulaştık. Ses kayıtları ve yazılı materyalleri cemederek 
ve sohbetlerinde havale ettiği derslerini de uygun yerlere 
yerleştirerek eserin neşrine Allah’ın (celle celâluhû) lütfuyla 
muvaffak olduk.

On yıla yakın bir zamanda hazırladığımız bu çalışma, şah-
sım tarafından neşre hazırlansa da, yaklaşık on kişinin doğ-
rudan, kırk kişinin dolaylı olarak emeğiyle meydana gelmiş-
tir. Bu hizmete bizi alet kılan Yüce Mevlâ’ya (celle celâluhû) 
sayısız hamdeder, emeği geçen başta Şeyh Eyüp Sabri Kal-
yoncuoğlu (kuddise sırruhû) Hazretleri'nin başhalîfesi Şeyh 
Şaban Lütfullah Çetin (kuddise sırruhû) Hazretleri ve onur-
sal başkanı olduğu Lütuf Yolu Kültür ve Dayanışma Derne-
ği’nin bütün yönetici ve üyelerine teşekkürü bir borç bilirim. 

Aliosman Dağlı
Sancaktepe



16 Aliosman Dağlı

Külliyât-ı Sabrî Hakkında

Nakşî Hâlidî İsmetî meşâyıhından Eyüp Sabri Kalyoncu-
oğlu, 40 yaşlarında tarikata intisâb etmesinden itibaren bu 
yüce feyz kaynağından başkalarının da istifade etmesi için 
bütün gücüyle mücadele etmiştir. Şeyh Seyyid Muhammed 
Şemseddin Bursevî’nin yeniden irşad faaliyetlerine başlayıp 
sohbet halkası kurmasına vesile olan Şeyh Eyüp Sabri Kal-
yoncuoğlu (kuddise sırruhû) Hazretleri, şeyhinden irşâdının 
daha kalıcı ve etkili olması için tasavvufî manzûmeler kale-
me almasını talep eder. O da ileride halîfesi olacak müridi-
nin bu talebine müsbet cevap verir. Önce 130 aruz vezinli 
manzûmeden oluşan “Külliyât-ı Şemsî”, sonrada 501 beyitlik 
“Âdâb-ı Tarikat” ve 63 beyitlik “Tezekkürü’l-Mevt ve Râbı-
ta” risâleleri, Şeyh Muhammed Şemseddin Bursevî (kuddise 
sırruhû) Hazretleri tarafından kaleme alınmıştır. Şeyh Eyüp 
Sabri Kalyoncuoğlu (kuddise sırruhû) Hazretleri bir defter 
içersinde şeyhinden teslim aldığı “Külliyât-ı Şemsî”yi Pro-
fesör Doktor Orhan Bilgin’e latinize ettirmiş ve 1991 yılında 
eser akademik bir üslupla neşredilmiştir. Diğer iki manzum 
risâle Şeyh Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu (kuddise sırruhû) H.z 
leri tarafından şerh edilerek sohbet halkalarında sâliklere 
takrir edilmiştir.

Sahih bilgi hususunda son derece titiz olan Şeyh Eyüp 
Sabri Kalyoncuoğlu (kuddise sırruhû) Hazretleri, müridle-
rine Meşrutiyet döneminden itibaren kaleme alınan hiçbir 



17Külliyât-ı Sabrî Hakkında

eseri kendisine danışmadan okumamaları konusunda de-
faatle telkinde bulunmuştur. Özellikle tasavvuf konusunda 
müridlerinin yanlış anlayışlara kapılmamaları için mûteber 
kitaplardan sohbetler hazırlamış; öncelikle kaleme aldığı 
dersleri sohbet esnasında daha da genişletip basitleştirerek 
sâliklere arzetmeye gayret etmiştir.

Biz bu çalışmamızda, Kalyoncuoğlu’nun silsilesinin bi-
yografilerini başına ekleyerek sadeleştirdiği “Hâlidiyye 
Risâlesi”ni, yine müridlerine sohbet olarak sadeleştirip açık-
ladığı Nakşî Hâlidî meşâyıhından Topbaşzâde Ahmed Ku-
dsî Efendi’nin müridlerinden Hüseyin Hamdi Efendi’nin 
“Hasbihâlü’s-Sâlik” risalesini, “Mârifetnâme”den seçerek 
teshil ettiği “İrfan Yolunun Rükünleri”ni ve bir de şeyhinin 
kaleme aldığı manzum “Âdâb-ı Tarikat” ile manzum “Te-
zekkürü’l-Mevt ve Râbıta” risâlelerine yaptığı şerhleri cem 
ve neşretmeye gayret edeceğiz.

Risâleler neşre hazırlanırken hem Şeyh Eyüp Sabri Kal-
yoncuoğlu (kuddise sırruhû) Hazretleri'nin ders notları, 
hem sohbet kayıtları, hem de sohbetleri esnasında yapmış 
olduğu havaleler gözönünde bulundurulmuş, Şeyh Eyüp 
Sabri Kalyoncuoğlu (kuddise sırruhû) Hazretleri'nin kendi-
sine ait olmayan hiçbir şey esere katılmamış, çok gerekli gö-
rüldüğü yerlerdeyse parantez içlerinde ve dipnotlarla konu 
izah edilmeye çalışılmıştır. Eser tamamlandıktan sonra Şeyh 
Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu (kuddise sırruhû) Hazretleri'nin 
başhalîfesi Şeyh Şaban Lütfullah Çetin (kuddise sırruhû) 
Hazretleri'ne arzedilerek tasvib ve tasdikleri alınmıştır.



18 Aliosman Dağlı

İnşaAllah bir sonraki çalışmada Şeyh Eyüp Sabri Kalyon-
cuoğlu (kuddise sırruhû) Hazretleri'nin mektubâtını ve daha 
sonraki çalışmada ise sohbet ve nasihatlerini neşretmeye 
gayret edeceğiz.

Çalışmak bizden, muvaffakiyet Allah Subhânebu ve 
Teâlâ’dandır.



ŞEYH ŞEMSEDDIN BURSEVÎ 
VE 

ŞEYH EYÜP SABRI KALYONCUOĞLU 
(KUDDISE SIRRUHÛ)





Şeyh Muhammed Şemseddin Bursevî (Canpek) 
Efendi’nin Hayatları ve Eserleri
1886 yılında Bursa Murâdiye’de bulunan Mîr-i Büdelâ, bir 

diğer adıyla Kedili Tekke’de doğdular.  Tam isimleri şöy-
ledir: es-Seyyid eş-Şerîf Muhammed Şemseddîn bin Osman 
Necmullah en-Nakşibendî el-Müceddidî el-Hâlidî el-Geylânî 
el-Haskövî el-Bursevî (kuddise sırruhû). Nesepleri Abdülkâ-
dir Geylânî (kuddise sırruhû) Hazretleri vasıtasıyla Hazreti 
Hasan (radiyallâhu anh) Efendimiz’e ulaşmaktadır. Annele-
ri Bursa eşrâfından Ayşe Hanım’dır. Babaları aynı zamanda 
mürşidleri olan Osman Necmullah (kuddise sırruhû) Hazret-
leri’dir.

Osman Necmullah Efendi, İstanbul’daki Nakşibendî-Hâ-
lidîliğin en önde gelen mürşidlerinden olan Yanyalı Mustafa 
İsmet Ğarîbullah (kuddise sırruhû) Hazretleri’nin Bursa’da ir-
şadda bulunan halîfelerindendir. Aslen Rumeli’nin Hasköy 
şehrinin Uzuncaabad bölgesindendirler. Kâdiri şeyhi Hâfız 
Ahmed Efendi’nin oğlu olan Osman Necmullah Efendi Edir-
ne’de iken İsmet Ğarîbullah Hazretleri’ne intisâb ettiler ve 
beraberlerinde İstanbul’a hicret ettiler. 1864 tarihinde hilâfet 
aldılar. Uzun yıllar İsmet Efendi Tekkesi’nde bulunduktan 
sonra 1885 tarihinde Bursa’daki Kedili Tekke’de irşada baş-
ladılar. 1908 tarihlerinde vefat ettiler. Kendilerinden sonra 
Kedili Tekke’de posta geçen oğulları Şeyh Muhammed Şem-
seddin Efendi’den başka beş halîfeleri vardır. Şeyh Muham-



22 Aliosman Dağlı

med Şemseddin Efendi’den başka halîfelerinin irşadlarına 
dair herhangi bir bilgi yoktur. Nitekim bu halifeler şeyhele-
rinin aynı zamanda oğlu olan Bursevi Hazretleri'ne intisab 
etmişlerdir. 

Şeyh Muhammed Şemseddin Efendi çocukluğunda Sul-
tan İkinci Abdülhamîd Han’ın şehzâdelerinden Şehzâde Se-
lim Efendi ile beraber Yıldız Sarayı’nda, ardından Bursa’da 
Murâdiye Medresesi’nde okudu. Ayrıca babalarının ilk halî-
fesi Nûri Efendi ve İsmet Efendi Tekkesi şeyhlerinden Ahıs-
kalı Ali Haydar (kuddise sırruhû) Efendi’de de okudular. 

Tahsillerinin ardından erbâine girdiler. Erbâinden sonra 
yine mânevî seyir gâyesiyle bir buçuk sene süren Şam, Ku-
düs ve Hicaz seyahatlerine çıktılar. Bursa’ya dönüşlerinde 
23 yaşlarında hilâfet aldılar. 1908 tarihinde, Osmanlı Dev-
leti’nin en ihtilâlli zamanlarında vazifeye başladıkları için 
irşadları istedikleri şekilde gerçekleşememiştir. 

Birinci Dünya Savaşı ve Millî Mücâdele yıllarında orduya 
ve asker ailelerine yönelik yardım ve destek faaliyetleri ile 
Anadolu’nun en faal mânâ kahramanlarından oldular. 1925 
yılında tekkelerin kapatılması ile irşada ara verdiler.

1947 yılına kadar sadece Koca Naib Camii imam-hatipliği 
yaptılar. Bu tarihte Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu Efendi (kuddise 
sırruhû) Hazretleri ile tanışmalarının ardından irşâda tekrar 
başladılar. Ev sohbetleri ile başlayan bu irşad faaliyetleri, te-
lif eserlerle devam etti. Eyüp Sabri Efendi’yi yetiştirdiler ve 
1964 yılında hilâfet verdiler. Eyüp Sabri Efendi tek halîfele-
ridir.



23Şeyh Şemseddin Bursevî ve Şeyh Eyüb Sabri Kalyoncuoğlu (k.s)

Şeyh Muhammed Şemseddin Efendi 24 Temmuz 1965 ta-
rihinde vefat ettiler. Emir Sultan Kabristanı’na defnedildiler. 
Her sene eylül ayının ilk Pazar günü yâd merâsimleri yapıl-
maktadır.

Sîret ve meşrebleri hakkında halîfeleri Eyüp Sabri Efendi 
şöyle buyurdular:

“Endâmı ve vücud yapısı hoş, erkek yapılı, pembe ve nur yüzlü, 
pek tatlı bakışlı ve daim mütebessim çehreli, tatlı sesli idi. Âhenkli 
ve güzel konuşurdu. Bir sohbetinde bulunan bir daha yanından 
ayrılamazdı. Her sözü mukaddes senetlere istinad eder; tefsir, fıkıh 
ve kelâm ilimlerine dayanmayan söz etmezdi. İrfan yolu ile nice 
esrâra ışık tutarak bulunduğu meclisi feyze gark ederdi. Sohbet-
leri hep irticâlendi. Vakarlı ve sâkin yürürdü. Ama biz kendileri-
ne yetişmek için âdeta koşardık. Yüzü nurlu, gözleri mütebessim 
bakışlı, konuşurken sesleri şiir gibi güzel. Hoş konuşur, karşısın-
dakini iknâ eder ve kendisine bağlardı. İlmi ve ufku derin, dünya 
görüşleri son derece isabetliydi. İsabetli teşhisleriyle birçok kimse-
lerin müşkillerini kolaylıkla çözerdi. Şöhreti asla sevmezdi. Kendi 
evlatları dâhil mahremi, can yoldaşı olan ailesi dâhil devrinden hiç 
kimse onu tanıyamadı.”

Şeyh Muhammed Şemseddin Efendi’nin elimizdeki mev-
cud eserlerinin tamamı Eyüp Sabri Efendi’nin ricâsı üzerine 
1947 tarihinden sonra kaleme alınmıştır. Eserleri şunlardır:

1.“Külliyât-ı Şemsî (Divân-ı Hadîkatü’l-Meânî)”: 

M. Şemseddin Canpek imzasıyla 1990 yılında neşredilen 
eser, Şeyh Muhammed Şemseddin Efendi’nin en hacimli ese-



24 Aliosman Dağlı

ridir. Tamamen manzum ve tasavvufî bir eser olan divanda, 
seyahatleri, Şeyh Esad Erbilî ve Aşık Nazim şiirlerine tah-
misleri, Bâyezid-i Bistamî ve Mevlânâ Celâleddîn Rûmî’den 
hikâyeler, mukaddes ay ve günler, tasavvufî nükteler ve ah-
lâkî nasihatlerle beraber tütün hakkında manzum fetvâ ve 
Ehl-i Beyt hakkında manzumeler de bulunmaktadır.  Divan 
edebiyatının son devir örneklerinden oluşan 136 parça man-
zumenin yer aldığı eser 274 sayfadır.

2.“Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta”: 

63 beyitten oluşan bu eser bizzat Eyüp Sabri Efendi tara-
fından yeni harflere çevrilmiş, Seha Neşriyat bünyesinde fa-
kat amblem konulmadan tab edilmiştir. Sadece müritlere ve 
zikir esnasında okunmak üzere elden ulaştırılan bu risâleye 
daha sonra Eyüp Sabri Efendi tarafından şerh yapılmıştır. 

3.“Âdâb-ı Tarikat”: 

501 beyitten oluşan bu risâle Nakşibendî-Hâlidî tarikatı 
âdâbına dâirdir. Mukaddimenin ardından Cüneyd-i Bağdâdî 
(kuddise sırruhû) Hazretleri’nin sâliklere yönelik sekiz şartına 
yer verilir. Ardından Hâce Abdülhâlık Gucdüvânî (kuddise 
sırruhû) Hazretleri tarafından belirlenen Nakşibendî tarika-
tının “Kelimât-ı Kudsiyye” olarak bilinen temel sekiz şartı 
ve bu sekiz şarta Şâh-ı Nakşibend Muhammed Bahâüddîn 
Buhârî (kuddise sırruhû) Hazretleri tarafından eklenen üç şart 
zikredilir. Tasavvufî meselelerden latîfeler ve murâkabelerin 
ardından bir münâcât ile risâle son bulur.

“Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta” ve “Âdâb-ı Tarikat” risâleleri, 



25Şeyh Şemseddin Bursevî ve Şeyh Eyüb Sabri Kalyoncuoğlu (k.s)

şerhleri ile beraber Eyüp Sabri Efendi tarafından başhalîfe-
leri Şaban Lütfullah Efendi’ye emânet edilmiştir. İlk kez eli-
nizdeki “Külliyât-ı Sabrî” isimli eserde yer almaktadır.

Şemseddîn Efendi’nin hayatlarına ve eserlerine dair kale-
me alınan ilk eser, tarafımızdan 2023 yılında ESFA Yayınla-
rı’ndan neşredilen 166 sayfalık “Şeyh Şemseddin Bursevînin 
Hayatı, Fikirleri ve Külliyatı” isimli eserdir. 

Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu Efendi’nin Hayatları ve 
Eserleri

1 Temmuz 1910 yılında Kocaeli ilinin Gölcük ilçesinin Ha-
saneyn Köyü’nde doğdular. 93 Harbi’nden sonra Batum’dan 
evvelâ Artvin’e, sonra İstanbul-Beykoz’a, daha sonra da  
Gölcük’deki Hasaneyn Köyü’ne hicret ettiler. Gürcü köken-
lidirler. Ailece Kalyoncuoğulları diye bilinirler. Anneleri 
Ayşe Hanım, babaları Süleyman Ağa’dır. İlkokulu köylerin-
de ortaokulu İzmit’te okudular. İstanbul Erkek Öğretmen 
Okulu’nu bitirerek öğretmen oldular. Askerlik sonrası öğret-
menliğe dönmeyip subaylığa devam ettiler. 1960 darbesinde 
albaylıktan emekli edildiler.

Ufak yaşlarda müderris olan amcalarının tesiri ile İslâmî 
ilimlerden haberdâr idiler. Bilhassa Ağrı’da askerde iken İs-
lâm’ı öğrenmeye merakları arttı. Gittikleri her yerde ulemâ-
yı ziyaret ediyorlar, çeşitli kitabları mütalaaya hususi itina 
gösteriyorlardı. Bursa’da subay iken devamlı ziyaret edip 
ilimlerinden faydalandıkları Ulu Camii İmâmı Hâfız Kürd 
Ali Efendi vasıtası ile Şeyh Muhammed Şemseddin Efendi’yi 
tanıdılar. Üç yıllık muhibliğin ardından 1950 yılında intisâb 



26 Aliosman Dağlı

ederek seyrü sülûke başladılar. 
Şeyh Muhammed Şemseddin Efendi, Eyüp Sabri Efen-

di’nin 1960 yılında Bursa’dan İstanbul’a hicreti sonrasında, 
Emin Saraç Efendi’yi kendilerine hoca tayin ettiler. Böyle-
ce Eyüp Sabri Efendi, Emin Saraç Efendi’den beş yıl süreyle 
sarf, nahiv, mantık, belagat, hadîs usûlü, tefsir usûlü, fıkıh 
usûlü dersleri aldılar. 1965 ve 1975 yılları arasında Kirazlı 
Mescid imam-hatîbi Nakşibendî-Müceddidî şeyhi Seyyid 
Cemaâleddîn Arvâsî Efendi’nin sohbetlerine devam ettiler 
ve kendilerinden Mesnevî, İhtiyâr, Celâleyn ve Nesefî dinle-
diler ve bir miktar Farsça dersi aldılar. Cemâleddîn Efendi’yi 
kendilerinin sohbet şeyhi olarak kabul ettiler.

İstifâde ve ziyâret ettikleri diğer büyükler, Ali Haydar 
Ahıskavî (kuddise sırruhû) Hazretleri, Mahmud Sâmi Rama-
zanoğlu Efendi(kuddise sırruhû), Es’ad Erbilî (kuddise sırruhû) 
halîfesi Sarıyerli Nuri Efendi (kuddise sırruhû), Mehmed Zâ-
hid Kotku Efendi (kuddise sırruhû), Mahmud Ustaosmanoğlu 
Efendi (kuddise sırruhû), Seyyid Abdülhakîm Arvâsî (kuddise 
sırruhû) Hazretleri’nin oğulları Ahmed Mekkî Efendi (rah-
metullâhi aleyh), Ömer Nasûhî Bilmen Efendi (rahmetullâhi 
aleyh), Bekir Hâkî Efendi (rahmetullâhi aleyh), Ali Yektâ Efen-
di (rahmetullâhi aleyh) gibi son devrin en büyük ilim ve irşad 
sahipleridir.

Eyüp Sabri Efendi subaylıkları müddetince İslâm’a ve 
Müslümanlara yardımcı oldular. Bu sebeple ordudan emekli 
edilmelerinin ardından, tarikat faaliyetleri ile beraber, sosyal 
ve hususî planda da mücadeleden geri durmadılar. Müslü-



27Şeyh Şemseddin Bursevî ve Şeyh Eyüb Sabri Kalyoncuoğlu (k.s)

manların hak ve izzetleri için, şuur ve hareket sahibi olabil-
meleri için devrin mühim mürşid,  âlim, mütefekkir ve aka-
demisyenleri ile irtibat halinde oldular. 

İstanbul’da Teşvîkiye’de ikâmet ederlerdi. İlk birkaç yıl 
tarikat faaliyetlerini başka grupların içinde devam ettiren 
Eyüp Sabri Efendi, müstakil olarak 1966 yılından itibaren 
Teşvikiye civarında, özellikle küçük esnaf ve düşük gelirli 
kesim arasında irşadda bulunmaya başladılar. Sayıca az ve 
sindirilmiş olan dindar kesim onun vakur kişiliği etrafında 
toplandılar. 

Eyüp Sabri Efendi’nin halîfeleri Şaban Çetin, Durmuş 
Kaya Sağlam, Fahrettin Salman ve Rabbani Demirhan efen-
dilerdir. Eylül 1981 tarihinde Kocaeli İzmit’te, Rabbani Efen-
di’nin evinde yapılan merâsimde Şaban Çetin Efendi’ye 
“Lütfullah”, Rabbani Demirhan Efendi’ye “Sâdıku’t Tarikat” 
ve Durmuş Kaya Sağlam Efendi’ye “Hâdimü’ş Şeriat” lâkap-
ları verilmiş, taç ve hırka giydirilerek hilâfete nasbedilmiş-
lerdir. Fahrettin Salman Efendi, kendisine “Hüdâyî” lakabı 
uygun görülerek daha sonra halife tayin edilmişlerdir. 

Eyüp Sabri Efendi, mürşidleri Şeyh Muhammed Şem-
seddin Efendi’nin Medîne-i Münevvere’de Hızır aleyhis-
selâm’dan hediye aldıkları ve kendilerine miras bıraktıkları 
tâc-ı şerif ile siyah cübbelerini Şeyh Şaban Lütfullah Çetin 
(kuddise sırruhû) Efendi’ye vererek kendilerini başhalîfe nas-
betmişlerdir. 

Eyüp Sabri Efendi 2 Şubat 1994 tarihinde İstanbul Göz-
tepe’deki evlerinde Allah Teâlâ’nın rahmetine kavuştular. 



28 Aliosman Dağlı

İzmit’te kılınan cenâze namazının ardından Hasaneyn Kö-
yü’ndeki aile kabristanlarına defnedildiler. Her sene vefat 
yıldönümlerine denk gelen ayın Pazar günlerinde yâd merâ-
simleri yapılmaktadır.

Eyüp Sabri Efendi müstakil olarak herhangi bir eser ka-
leme almamışlardır. Eserleri Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî (kud-
dise sırruhû) Hazretleri, Erzurumlu İbrâhim Hakkı (kuddise 
sırruhû) Hazretleri, mürşidleri Şeyh Muhammed Şemseddin 
Bursevî Efendi ve Hüseyin Hamdi Efendi’nin eserleri üzeri-
ne yaptıkları özleştirmeler ve şerhlerdir. Bu eserler şöyledir:

1.“Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye”: Mevlânâ Hâlid-i Bağ-
dâdî Hazretleri’nden başlayarak Abdullah Mekkî, Mustafa 
İsmet Ğarîbullah Yanyevî, Osman Necmullah Haskövî ve 
kendi mürşidleri olan Şeyh Muhammed Şemseddin Bursevî 
Efendi’nin hal tezkirelerini içermektedir. “Risâle-i Hâlidiyye” 
sadeleştirmelerinin önüne yazmışlardır. Tarafımızdan bir 
zeyl olarak Şaban Lütfullah Efendi’nin hâl tezkiresi eklen-
miştir. 80 sayfadır.

2.“Risâle-i Hâlidiyye Sadeleştirmesi”: Bu eser ne tam bir 
sadeleştirme, ne de tam bir şerh eseridir. Eyüp Sabri Efendi, 
bu eserde kısmî izah cümleleri ve seçmelerde bulunmuşlar-
dır.  30 sayfadır.

3.“Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risâlesi Şerhi”: Şeyh Mu-
hammed Şemseddin Efendi’ye ait 63 beyitten oluşan eserin 
şerhidir. Nakşibendî tarikatının iki ameli olan “tezekkü-
rü’l-mevt” yani ölümü anmak, düşünmek ile “râbıta” yani 
mürşidi düşünmek usûl ve esasları üzerine müstakil bir eser-



29Şeyh Şemseddin Bursevî ve Şeyh Eyüb Sabri Kalyoncuoğlu (k.s)

dir. Metin 3, şerh 22 sayfa olmak üzere toplam 25 sayfadır.
4. “Âdâb-ı Tarikat Risâlesi Şerhi”: Şeyh Muhammed 

Şemseddin Efendi’ye ait 501 beyitten oluşan Nakşibendî ta-
rikatının edeblerine dâir risâlenin şerhidir. Metin 40, şerh 
110 sayfa olmak üzere toplam 150 sayfadır.

5.“Hasbihâlü’s-Sâlik fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi”: Nakşi-
bendî-Hâlidî şeyhlerinden Topbaşzâde Ahmed Kudsî (kud-
dise sırruhû) Efendi’nin müridi Hüseyin Hamdi (rahmetullâhi 
aleyh) Efendi’nin “Hasbihâlü’s-Sâlik fî Akvemi’l-Mesâlik” isimli 
eserine yönelik bir özleştirme yani sadeleştirme, kısmî izah-
lar ve seçmeler eseridir. 62 sayfadır. Eyüp Sabri Efendi seç-
melerin yapılma sebebi olarak, meşreb ve usûl farklılığına 
dikkat çekerek, ileri derslerin ancak alakalılarına mürşidleri 
tarafından anlatılması gerektiğini bildirmektedirler. 

6.“İrfan Yolunun Rükünleri”: Eyüp Sabri Efendi sohbet-
lerinde ve metinlerinde Hâlidî-İsmetî meşâyıhının eserle-
rinden sonra en çok Erzurumlu İbrâhim Hakkı Efendi’nin 
eseri “Mârifetnâme”ye ağırlık vermişlerdir. “Mârifetnâme’den 
İnciler” ismiyle de zikredilen bu eser, “Mârifetnâme” sohbet-
lerinin bir neticesi olarak meydana gelmiştir. 29 sayfa tutan 
bu eserde az yemek, az konuşmak, az uyumak, insanlardan 
uzaklık, zikre devam, odaklanma (fikr-i tam) gibi tarikat rü-
künleri, ayrıca irfan yolunun dört usûlü olarak ifâde ettikleri 
tevekkül, tefviz, sabır ve rızayı anlatmışlardır. 

Buraya kadar zikredilen bu altı eser, tarafımızdan, “Kül-
liyât-ı Sabrî” ismi altında bir araya getirilmiştir.

Bu eserlerden başka yayınlanmış bir eseri de Şaban Çe-



30 Aliosman Dağlı

tin Efendi tarafından sohbetlerinden derlenerek oluşturulan 
“O’nun Yolu” isimli eserleridir. (Lütuf Yolu Yayınları, İstanbul, 2005)

Eyüp Sabri Efendi’nin yayına hazırlanmakta olan eserleri 
şunlardır: 

Mektuplarından oluşan “Mektûbât-ı Sabrî”, çeşitli ta-
rihlerdeki sohbetlerinden oluşan “Sohbet-i Sabrî”, temel 
ilmihâl bilgilerini ihtivâ eden “En Temel Dînî Bilgiler”, ta-
rikat derslerine dair “Tertîbü’l-Ezkâr fî Tarîki’l-Ebrâr”, bir 
Hâlidî-İsmetî halîfede bulunması gereken şartlara ve kendi 
yollarının husûsiyetlerine dair “Hilâfet Risâlesi”.

Eyüp Sabri Efendi’nin hayatı, eserleri ve irşadları hakkın-
da tarafımızdan 2017 tarihinde Marmara Üniversitesi’nde 
“Şeyh Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu ve Teşvikiye İsmetîliği” 
adıyla bir yüksek lisans tezi hazırlanmıştır. Bu tez aynı yıl 
“Şeyh Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu” adıyla Lermizâde Yayınla-
rı tarafından 176 sayfa olarak yayınlanmıştır.



SÂDÂT-I HÂLİDİYYE-İ İSMETİYYE





Mevlânâ Hâlid-i Ziyâeddîn (kuddise sirruhû)
Hicrî 1193 milâdî 1779 veya buna yakın bir tarihte halen 

Irak topraklarında olan Musûl Süleymaniye’si civarında Ka-
radağ kasabasında doğmuştur. Üçüncü Halîfe Hazret-i Os-
man (radiyallâhu teâlâ anh) soyundandır. Pek genç yaşta din 
ve dünya ilimlerinde akıllara durgunluk verecek kemâle 
ermiştir. Devrin en seçkin ilim adamlarından feyz almıştır. 
Henüz yaşları otuz olmadan Süleymaniye’de ders vermeye 
başlamıştır. Otuz beş yaşlarına yakın her şeyden el çekerek 
mânen irşad için Hindistan’ın Dehli beldesine gitmiş ve dev-
rinin kemâl ehli olan Abdullah-ı Dehlevî’den (kuddise sirru-
hu’l-alî) feyz ve Nakşî tarîki hilâfeti almıştır. Nakşî ile birlikte 
dokuz tarikatta mürşid idiler. 

Ölmeden evvel Fecr Sûresi’nin son âyetlerini okudu. Mea-
len: “Dön Rabbine, sen O’ndan râzı, O senden râzı olarak. Haydi 
gir kullarımın içine. Gir cennetime.” okuyup mübârek ruhlarını 
teslim ettiler.

Cenâzesini talebesi olmak şereflenen ve beş vakit nama-
zında “Ettehiyyatü duâsını okurken Efendimizi (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) baş gözü ile görmezsem o namazımı iâde ederim” diyen 
Hanefî mezhebinin büyük fıkıh âlimi Seyyid Muhammed 
Emin İbni Âbidîn (kuddise sirruhû) Hazretleri kıldırdı. Rabbi-
miz bizleri Onlar’la haşreylesin. Âmin.

*
Bir gün Hazret-i Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî (kuddise sir-



34 Aliosman Dağlı

ruhû) Efendimiz son devrin müceddidlerinden, dervişlerin-
den biri... Dedi ki:

“Sultanımız, efendimiz, bazen sohbete çıkamadığınız zaman 
oluyor. Birisine müsaâde edin de sizin sohbete çıkamadığınız za-
man o sizin nâmınıza konuşsun.”

Şam’da bize doğru kuzey tepesinde bir Kürd Mahallesi 
diye bir mahalle var. O semtte Kürdler sâkin. Muhyiddîn 
Arabî Hazretleri orada, Arab Dede orada, Mevlânâ Hâlid-i 
Bağdâdî Hazretleri türbesi orada. Zamanında tekkesi, mes-
cidi varmış. 

“Öyle ise” demiş,“imtihan edelim de birisini kendimize 
vekil bırakırız, çıkmadığımız zamanlar.”

Sohbet ediyormuş. Her ne mevzu ise bilmem ya, koyu bir 
mevzu... O sırada kapı açılmış. İçeriye Resûlullâh (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) Efendimiz, Çehâr-ı Yâr-i Güzîn Seyyidünâ 
Ebûbekr es-Sıddık, Seyyidünâ Ömer, Seyyidünâ Osman, 
Seyyidünâ Ali (rıdvânullahi aleyhim ecmâin) giriyorlar. Haz-
ret-i Resûlullâh Efendimiz’i dinliyorlar. Bütün ihvan görü-
yor, hepsi... Dervişân olduğu gibi görüyor. Hayretle bakılı-
yor Mevlâna Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri sohbetinde;

“Yâ Hâlid! Saddaktu!” söylediklerin doğru.  Ve kaybolu-
yor. Dervişler arasında icrâ-i şâdumân yani şenlik başlıyor. 
Ki bizim şeyhimizi ziyârete Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Efendimiz, Çehâr-ı Yâr-i Güzîn (radiyallâhu anhum) 
Efendilerimiz de geldiler. Bu ne büyük saâdet, ne büyük 
devlet ve Efendimiz, “saddaktu” yani söylediklerin doğru-
dur diye de tasdîk etti. Bir kenarda benim gibi derviş, kenar-



35Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

da ağlıyor. Böyle gözyaşları dökülüyor. 
Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri aslen Kürd’dür. Bağ-

dat’ın Süleymâniye memleketinden. Zamanın yetiştirdiği en 
büyük insan. Kendi zamanımızın en büyük insanı. 

“Sorun ona, diyor, niçin ağlıyor o?”
“Ah! Ah!” diyor garip kardeşlerim. “Ah!” diyor. “Demek 

ki bugüne kadar şeyhimizin büyüklüğünden şüphemiz vardı 
da bu şüphemizi yok etmek için Resûlullâh (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) Efendimiz’i buraya kadar zahmet ettirdiniz. Sizin 
bu zayıflığınıza ağlıyorum” diyor. 

“Sizin bu inanç zayıflığınıza ağlıyorum” deyince, “İşte 
benden sonra sohbeti o yapacak”diyor, Mevlânâ Hâlid-i 
Bağdâdî Hazretleri.

Kardeşlerim, bu gibi meclislere girdiğiniz vakit kalblerini-
zi pek tutun. Ne gelirse yerindendir. Ne söylenirse ondandır. 
Kendimizden hiçbir şey yoktur. Bunu böyle îtikâd edin ve 
ona göre bilin. Bu abd-i âcizin gelip oturacağı yere kim gelir-
se gelsin, mutlakâ o da aynı duyguda bir insandır. Hiç şüphe 
etmeyin. Çünkü emânet yerinden geliyor. O emânette onun 
nâmına ağzını açan herkes ondandır. Ancak bir tek ayrım var 
bunu unutmayın; Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaat olmak şartı ile... 
Allah evvelâ bu âcizi, sonra sizleri, hepimizi melâmîlerin 
uyduruklarından kurtarsın, korusun. Onlar da çok söylerler, 
çok hikmet saçarlar. Fakat Allah muhâfaza etsin, onlar hepsi 
felâkette ve helaktadır. Felâkete götürürler. Onlardan olma-
yalım inşallah. 



36 Aliosman Dağlı

Abdullah Mekkî Hazretleri (kuddise sirruhû)
Bu zât hakkında bir menâkıb veya hâtırat elde edip oku-

yamadım, Mürşidim’den de daha geniş bilgi alamadım. 
Menâkıb kitaplarından “Reşehât Aynü’l-Hayât” denilen bü-
yük ana kitapta bizim pirlerimizin ta başından beri hayatları 
nakledilir, anlatılır. Evliyânın hayatını öğrenin, arayın, bu-
lun ve bilin. Kaddesallâhu esrârehum.

Ben şimdi size Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri’nden 
sonra bizim silsilemizde geçen Abdullah Mekkî Hazretleri,  
Mustafa İsmet Yanyevî Hazretleri, Osman Necmullah Haz-
retleri ve Muhammed Şemseddîn Bursevî Hazretleri’nin 
(kaddesallâhu esrârehum) az çok geçmişlerini ve menkıbeleri-
ni, duygu olarak hayat safhalarını vermeye çalışacağım. İn-
şallah size bu faydalı olacak. 

Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri’nden başlamıyorum. 
Çünkü O’nu diğer kitaplarda arayın ve bulun. Bu kadar siz 
de emek sarf edin, bana acıyın. Çünkü var onlar. 

Abdullah Mekkî (kuddise sirruhu’l-alî) Hazretleri aslen 
Erzincanlı’dır. Bilmiyorum ne sebepten Mekke’de dünyaya 
gelmiş. Herhâlde muhterem pederleri orada vazîfeliydiler. 
Dînî görev veyahut diğer görevlerle mi onu bilmiyorum. O 
zamanın âdetine göre Medîne’de doğanlara Medenî; Mek-
ke’de doğanlara Mekkî ismi verilirdi. Yani ikinci isim. İşte 
bu Abdullah Mekkî Hazretleri’nin isim verilişi böyle. Aslen 
Erzincanlı. Bu mübârek zat Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Haz-
retleri’nin ilk halîfelerindendir. Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî 
Hazretleri elli üç tane halîfe yetiştirmiştir. Elli üç halîfenin 



37Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

ilki Abdullah Mekkî Hazretleri’dir. Diğer elli iki halîfesi de 
yine Nakşî-Hâlidî yolunu devam ettirmişlerdir. Ben bunların 
onaltısını Türkiye’de tespit ettim ama şimdi bana onlar lâ-
zım değil. Bize Abdullah Mekkî Hazretleri lâzım.  Yetiştikten 
sonra zaten doğum yeri olan Mekke’ye Mevlânâ Hâlid-i Bağ-
dâdî Hazretleri halîfe olarak göndermiş. Oraya şeyh gönder-
miş. Postu oraya koymuş. 

Bir bilene sordum:  “Niçin Efendim” dedim “Mekke’ye 
memur etti bu mübârek zâtı?” O zât dedi ki: “Kardeşim, 
Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri’nin yaşadığı asırda, her 
zaman için ilim merkezidir Mekke. İlim merkezi olduğu için 
oraya ilim yolunda da çok derin, çok geniş bilgi sâhibi bir 
şeyh göndermek lâzımdır ki, hocalar herhangi bir yerde bu-
lup da, şeyhi dervişle kıyas etmesinler diye. Abdullah Mekkî 
Hazretleri hakîkaten o devrin mürşidi. Mevlânâ Hâlid-i Bağ-
dâdî Hazretleri’nden sonra, en bilgin ve en lâyık bir insanıy-
dı” dedi.

 Onu Mekke’ye memur etti ve O zât Mekke’de postunu 
sermiş. İşte O mübâreğin hakkında daha fazla bilgi edine-
medim kardeşlerim. Yalnız bundan beş on sene evvel belki 
onbeş sene evvel İzmitli bir kardeşten duymuştum. “Ben Pa-
ris’te, Fransa ziyâretimde, Abdullah Mekkî Hazretleri’nden 
gelen bir şeyh, bir halîfe gördüm. Onun elini öptüm” dedi. 
Demek ki dünya yüzünde bizden başka O’nun kolundan ge-
len halîfeler de var.1 Ama maalesef bilmiyoruz ve Abdullah 
1  Bilhassa Güney Asya’daki Malezya, Endonezya ve Singapur 

gibi ülkelerde Nakşibendîlik Abdullah Mekkî Hazretleri’nin sil-
silesi ile yayılmıştır. Türkiye’deki gibi Güney Asya Müslüman 
ülkelerinde de Nakşibendîlik hakim tarikattır. Bu ülkelerde tek-
ke ve medreseler kanunen serbesttir. 



38 Aliosman Dağlı

Mekkî (kuddise sirruhu’l-alî) hakkında size daha geniş bilgi 
vermediğim için çok üzüntülüyüm. İçimde ukde bir eksik-
liktir. Bilmiyorum gözümü kapayıncaya kadar daha fazla 
bilgi öğrenebilir miyim? Şimdilik O’nun, O mübâreğin hak-
kında bu kadarını söyleyebilirim. 

Mübârek ruhları şâd olsun. Mahşer yerinde Üstâzları-
mız’ın başında O’nun da elini öpmek saâdetini ihsân etsin 
inşallah. Âmin. el-Fâtiha.

*
Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri vazîfe ile Erzincan’a yollamış-

tır. Erzincan’a gelince insanlar akın akın ziyâretine geldiler. 
Gelenler arasında Terzi Baba denilen bir zât da vardı. İsmi 
Muhammed Vehbî idi. O gelince Abdullah Mekkî ayağa 
kalktı. Onu dâvet edip yanına oturttu ve ona çok iltifat etti ve 
şöyle dedi: “Oğlum, Pîr-i A‘zam Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Haz-
retleri bir emânet vermek üzere bizi buraya gönderdi. O emâneti 
size lâyık gördüm, kabûl eder misin? Onu sana teslim edeyim.”O 
da “Siz bilirsiniz efendim” dedi. “Evlâdım vereceğim emânet sana 
çok faydalar sağlayacaktır” buyurunca Vehbi Efendi: “Efendim, 
dünya için Allah (celle celâluhû) demem” cevabını verdi. Bunun 
üzerine Abdullah Mekkî Hazretleri “Oğlum haydi sen git. Bu-
lacağını buldun. Zaten benim emânetim de buydu”diyerek onun 
yüksek derecesini işâret etti. Terzi Baba’nın hâli hemen de-
ğişti. Feyizler deryâsına daldı. Bendeniz Erzincan’da bu zâtı 
ziyâret ettim. Kendisinden inşallah şefaat beklerim.



39Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Pîr Şeyh Seyyid Mustafa İsmet Ğarîbullah 
Yanyevî Hazretleri (kuddise sirruhû)

Mânevî büyük dedemiz mevkiinde olan bu yüce zât, Yan-
yevî denildiğine göre Arnavut’tur. Medrese tahsilini yaptık-
tan sonra adliye mesleğine intisâb etmiştir. Esâsen o devir-
lerde hâkim ve savcılar hep ilmiye mesleğinden yetişirdi. 
Edirne’de Mahkeme-i Şer‘iyye başkâtibidir. Sarıklı hocadır. 
Yani din hükümlerinin, nikâh, boşanma, mîras ve hükümle-
rinin ayrı mahkemeleri vardı ki buna şer‘iyye mahkemeleri 
denirdi. Orada başkâtiptir. Hâkimden sonra en selâhiyetli 
adamdır, o zamana göre... Biraz daha giderse hâkim olur; 
öyle gelirdi o zaman. İlmi, dünya ilmi kuvvetli olan bir zât. 

Bu zât başkâtip iken hacca gitmeyi murâd etmiş, kalkmış 
gitmiş. Hacca gidince bu dergâha ayağı düşmüş, gitmiş bu 
dergâha. Çok sevmiş. Hacdan dönmeyi bırakmış orada pos-
tu sermiş. 

Mustafa İsmet Yanyevî Hazretleri ondokuz, yirmi seneye 
yakın bir zaman orada tarikatı tahsil ediyor yani öğreniyor. 
Dereceleri sıra sıra aşarak kemâl yolunu buluyor. Kemâl yo-
lunu buluyor ve bizzat Abdullah Mekkî Hazretleri’nin ken-
dilerinden halîfelik icâzetini alıyor. Halîfelik icâzetini aldık-
tan sonra da altı ay daha kalıyor. Abdullah Mekkî Hazretleri 
kendi tekkesine Süleyman Paşa [Süleyman Kırımî] isminde 
bir zâtı halîfe tayin ediyor. Orada teberrüken o yaşlı pîre hiz-
met ediyor. 

Süleyman Paşa kimdir? Kısaca not koyalım buraya. Bağ-
dat, Şam, Mekke, Medîne, o vakit Osmanlı Devleti’nin vi-



40 Aliosman Dağlı

layetleridir. Hepsi Osmanlı ülkesi. O vilayetin umûmî vâli-
si ve kumandanıdır Süleyman Paşa. Fakat Abdullah Mekkî 
Hazretleri’nin tekkesini bulup oraya derviş oluyor ve ora-
dan ayrılamıyor. Bir gün Abdullah Mekkî Hazretleri diyor 
ki paşaya:

“Ya mezar et, ya post” diyor. Post demek seni benim ye-
rime bırakacağım demek. O gün Süleyman Paşa İstanbul’a 
sadrazamlığa telgraf çekiyor: “Ben artık emekliliğimi istiyo-
rum. Beni emekli ediniz. Burada kalacağım” diyor. Ve pa-
şalık üniformasını çıkararak Abdullah Mekkî Hazretleri’nin 
halîfesi oluyor. Abdullah Mekkî Hazretleri Hakk’a yürüdük-
ten sonra da orada kendisi mürşid olarak vazîfe görüyor. 
Cümlesinin rûhu şâd olsun. Mübârek bir zât. 

Şunu da biraz işte içimdeki heves ile söyleyeyim: O da bu 
âciz gibi Gürcü’dür çocuklar. Hikmet-i İlâhî… 

İşte Mustafa İsmet Yanyevî Hazretleri altı ay da mübâ-
reğe hizmet ettikten sonra Edirne’ye dönüyor. Yanyalı olan 
Mustafa İsmet Hazretleri Edirne’yi kendine vatan etmiştir. 
Edirne’ye dönmüştür fakat artık şeyhtir. Edirne’de Tunca 
Nehri boyunda -hikmet-i ilâhî ki oradan, o mahalden evli bir 
kimseyim ben de- bir tekke inşâ ediyor ve o tekkede irşâda 
başlıyor. 

Hanımı Bulgaristan’ın Sofya beldesindendir. Şimdi Bulgar 
kâfirlerinin merkez yaptığı Sofya beldesinden pek zengin bir 
varlıklı hânedan kızıdır.  Hanımı da odur.

***
Kardeşlerim, menkıbeler rivâyetlere dayanır. Târihî ya-



41Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

şantılar mutlaktır. Zaman ve ölçüler eksik ve fazla olabilir. 
Kulaktan kulağa gelmedir. Sayfada okunmadığı için söz ba-
zen eksik kalır. Bazen bilinmeden ilâve yapılabilir. Bunlar 
hoş görülmelidir. Yeri geldikçe ayıklanabilir. Yalnız Cenâb-ı 
Hakk söyleyenin samîmiyeti derecesi kadar onu hatâlardan 
korur. Biz de O’nun lütfuna sığınarak bütün iç duygumuzun 
özlü isteğine, özlü gelecek vâridâtına güvenerek söze başla-
yacağız. 

Mevzumuz, pirlerimizin hakkında bir bilgi daha sunmak. 
Bunlar bir hikmetin kubbede kaybolmamış sesleri. Nice ehl-i 
kemâl gelmiş bu âleme. Ama mânâ yoluna hizmet edenler 
hep teker teker kalmış ve nesilden nesile hâtıraları devam 
etmiş. Asrımızda işte görüyorsunuz bizler kaldık. Bu namaz 
kıldıran kardeş aşağı yukarı elli seneden beri bu dergâhın 
içinde pişmiş, damat olmuş, hizmet etmiş bir zâttır. Keyfiyeti 
Allah ile kendisi arasındadır. İşte böyle, biz de bu dergâha 
bağlı olan diğer bir mürşidin tâlim terbiyesiyle gelip karşını-
za çıkmış bulunuyoruz. Dergâhın bânîsi Mustafa İsmet Yan-
yevî Hazretleri, kardeşimiz duâsında “Ğarîbullah” diye söz 
etti. O mahlası kendi kendine vermiştir: “Ğarîbullah” yani 
Allah’ın garip kulu. Garip idi çünkü. 

Mustafa İsmet Yanyevî Hazretleri (kuddise sirruhû) ismin-
den de, künyesinde de dediğimiz gibi Yanya, Arnavutluk 
sâhilinde bir belde.2 Arnavut. Ömrü buralarda geçmiş, elbet 
garip. Vatanından cüdâ düşmüş bir insan. E bu âlem gurbet 
âlemi. Esâsen içinde yaşadığımız bu fânî âlem gurbet âlemi. 

2  Yanya, 1912 yılına kadar Arnavut çoğunluklu bir Osmanlı şehri 
iken bugün Yunanistan sınırları içindedir.



42 Aliosman Dağlı

Nereye nazaran; ebedî olan, aslolan vatana nazaran öyle ga-
ribiz. Hepimiz kendimize “ğarîbullah” desek hiç de zararlı 
olmayız. E doğrudur. Bu Zât-ı Âlişânın menâkıbı şöyle: 

Mekke, ulemâ yatağı belde... Orada bir tekke ve o tekkede 
Abdullah Mekkî Hazretleri mürşid... Mekke muhâfızı Süley-
man Paşa da oranın dervişi. Bu da orada kalıyor. Abdullah 
Mekkî Hazretleri kim? Abdullah Mekkî Hazretleri aslen Er-
zincanlı. Erzincan ahâlisinden. Anadolu çocuğu. Zamanın 
Kutbu, Zamanın Müceddidi olan Kerkük Süleymâniyesi’n-
de yetişme ve kendisine “Bağdâdî” nisbeti verilen Mevlâna 
Hâlid-i Bağdâdî Zülcenâheyn (kuddise sirruhû) Hazretleri’nin 
dervişi ve halîfesi ki, Şam’da türbesi bulunan zât. Mevlânâ 
Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri devrin müceddididir. Asrının 
müceddididir. Şimdi müceddidliği ayrıca anlatacak değiliz. 
Her yüz senede bir Allah’ın (celle celâluhû), insanlığa İslâm’ı 
kuvvetlendirmek için gönderdiği üstün vasıflı kimse… İşte 
Abdullah Mekkî Hazretleri bu Zât-ı Âlişân’ın, rivâyet edildi-
ğine göre elli üç halîfesinden bir tanesidir ve ilk halîfesidir. 
Bir numaralı halîfesidir. İki taraflı kesen bir kılıç: İlm-i zâhir-
de asrının en üstünlerinden biri, ilm-i bâtında da Mevlânâ 
Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri’nden bir numaralı icâzet almış 
bir mürşid-i kâmil… 

Ve böyle bir Zât’a Mustafa İsmet Yanyevî de derviş olu-
yor: Ondokuz veyâhud yirmi sene, bu kadar... Rivâyet bu… 
Âzamîsi, asgarîsi ondokuz ile yirmi sene arası. Abdullah 
Mekkî Hazretleri’nin hayatında iken üstâzından hilâfet alı-
yor. Yani şeyhlik, irşad hilâfeti alıyor. Fakat bir müddet daha 



43Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

kalıyor. Abdullah Mekkî Hazretleri’nden sonra posta oturan 
Mekke muhâfızı, kumandanı olan Süleyman Paşa oraya şeyh 
oluyor. Ona da hizmet ediyor birkaç sene ve Türkiye’ye, va-
tanı edindiği Edirne’ye dönüyor. 

Edirne’deki Tekke

Geliyor ama yirmi sene evvel bıraktığı mahkeme baş-
kâtipliğine artık dönemiyor tabi. Yaşlanıyor, ayrı bir meş-
reple yıkanıyor. Ayrı bir hâle geliyor. Orada tekkeyi açıyor, 
Edirne’ de... Nerede açıyor tekkeyi? Edirne’nin Tunca Neh-
ri var. Arda ve Meriç nehirleri var. Arda ve Meriç nehirleri 
Bulgaristan’a yakın bir yerde birleşirler. Tunca Nehri ayrı 
bir yerden gelir. Edirne içinde birleşirler. Bir ada içi denilen 
bir yer yapar o. O yerde Tunca Nehri üzerinde kayınbabası-
nın3 iki tane değirmeni varmış. Kayınbabası buraya bir tekke 
yaptırmış. Orada irşâda başlıyor. Tabi maaş yok. Bir yerden 
geliri yok. İşte vazîfesi o idi. Kayınbabasının iki değirmeni 
ile geçiniyor, şeyh. 

Bu vaziyette iken Cenâb-ı Hakk mürşidimin babası Os-
man Necmullah Hazretleri’ni kendisine bir evlat olarak ih-
sân ediyor. Bu safhaya girmeyeceğim. Yazdığım menâkıbta 
var bu kısım. O da onsekiz, yirmi yaşında bir delikanlıdır. 
Evlat ediniyor kendisine. Ona da “Necmullah” mahlasını 
veriyor. Kendi adı “Ğarîbullah”, Osman’a da “Necmullah” 
mahlasını veriyor. Genç, mânevî oğluna... Necmullah, Al-

3  İsmet Ğarîbullah Hazretleri’nin kayınbabası aynı zamanda halî-
fesi de olan Hüseyin Kudsî Edirnevî Hazretleri’dir. İsmet Efendi 
Tekkesi’nde üçüncü sıra postnişinliğini yapmıştır. Pend-i Mah-
dûmân isimli manzum bir eseri mevcuttur. Tekke hazîresinde 
medfundur. Kaddesallâhu esrârehum.



44 Aliosman Dağlı

lah’ın yıldızı. Necm, yıldız demektir. Necmullah, Allah’ın 
yıldızı. Allah O’na ihsân ediyor. 

İsmet Efendi Tekkesi

Bir gün diyor ki:
 “Osman, seni kayınatamla İstanbul’a göndereceğim. Gidin ora-

da bir münâsip yer araştırın. Tekkemi İstanbul’a nakledeceğim.”
Mustafa İsmet Efendi (kuddise sirruhû) Edirne’de yerine 

bir halîfe bırakarak İstanbul’a geliyorlar. İstanbul’un muh-
telif yerlerini dolaşıyorlar. Dört beş dönümdür, bu duvarın 
içi. Bu binâ mevcuttur. Bu binâ bir buğday mağazası gibi, bir 
depo gibi bir binâ. Burayı beğeniyorlar. Kayınbabası ile Mus-
tafa İsmet Yanyevî Hazretlerimiz pazarlığını yapıyor. 

“Yok o kadar paramız diyor” dönüyorlar. Hanım Sultan 
anamız duyuyor bunu. O mübârek hatun:

“Ne merak ediyorsun efendi” diyor. 
Zengince imiş, değirmenci. İki değirmeni olan. “Ne merak 

ediyorsun” diyor; “Ne kadar emânetlerim varsa al hepsini 
diyor. İlâve et parana, gönder alsınlar” diyor. Nesi var nesi 
yok o hanım da veriyor. Geliyor ve burası alınıyor. Alındık-
tan sonra Mustafa İsmet Yanyevî Hazretleri kayınatası ile 
beraber -Genç Osman Necmullah bekâr o zaman- buraya 
göçüyor, buraya geliyor ve bu bahçenin öbür tarafına Haz-
ret-i Yavuz Sultan Selim’in türbesinin bulunduğu Sultan Se-
lim Câmii’nin bulunduğu o semte orada bir bina yapılıyor, 
bahçenin duvarının öbür tarafı. Yerleşiyor. Bu zamana göre 
bu dergâh îmâr ediliyor. Tekke hâline getiriliyor. Devir, pa-



45Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

dişah Sultan Abdülmecid Han devri. Zamanımızdan yüzelli 
sene kadar öncedir bu. Fakat mübârek o kadar kısa zamanda 
etrâfa duyuluyor, şöhret buluyor ki hemen İstanbul’dan bü-
tün ekâbir ulemâsı geliyor. Huzûruna diz çöküyor ve derviş 
oluyor. 

Fatih burada. Fatih Medresesi, ulemâ yatağı. Fatih Medre-
sesi’nin büyük ulemâsı ve bütün benâm ulemâ, Anadolu’dan 
birçok zevât geliyor, derviş oluyor. Elli küsür halîfesi var. 
Padişah, nâmını işitince huzûruna davet etmiyor. Ziyâretine 
geliyor. Buyursunlar, tekkenin kapısında karşılıyor o kadar. 
Tekkenin ancak kapısında karşılıyor. Geliyor, musâfaha edi-
yor, sohbet ediyor. Âhir ömründe Sultan Abdülmecid Han 
bir defa rahat ediyor. Haber veriyorlar ki padişah ziyâreti-
nize geliyor. Yine kabûl ediyor. Yine kabûl ediyor. Diyor ki: 

“Sultanım” diyor,“bu sefer ziyâretinize bir maksadla geldim.”
“Buyrun padişahım.”
“Sizi çok sevdim. Çok sevdim onun için size ve sizin dervişle-

rinize bir vakfiye bırakmak isterim. Benim türbeme bir kubbe yap-
tıracağım, türbemin yanına. Ben öldükten sonra bana her hafta 
Kur’ân-ı Kerîm hatim etsinler.”

Bakıyor, [vakfiyesinde Sultan Abdülmecid Han] ne hazır-
lamış. Bakmış [vakfiye] dergâhın şeyhine tâbi. Hep Mustafa 
İsmet Yanyevî Hazretleri kalacak değil ya, o sadece geçici. 
“Dergâhın şeyhine ayda iki altın ve dervişlerine de -oniki dervi-
şe- ikişer mecîdiye.” Şeyhinkini siliyor dervişlerinkini bırakı-
yor. Padişah bakıyor. Hiçbir şey diyemiyor. Şeyh diyor ki: 

“Buranın şeyhleri fakir olacak. Buranın şeyhleri dünyaya gönül 



46 Aliosman Dağlı

vermeyecek. Onun için özür dilerim, şeyhe âit olan kısmı sildim” 
diyor. “Ama dervişlerimden muhtaç olanlar bunu alsın.”

Benim şeyhimden bizzat kulağımla duymuşumdur, İs-
tanbul’a ziyârete gittiğim vakit dergâhın dervişleri yaşlıları 
“Haydi Şemseddin, git bu hafta benim yerime sen oku hatmi der-
di” diyor. “Giderdim cüzü ben okurdum onun yerine ama aylığı 
onlar alırlardı” diyor. 

“Tâ bu Ankara fitne devri çıkıncaya kadar Yavuz Sultan Se-
lim’in rûhuna her hafta bir hatm-i şerif okunur, duâsı burada yapı-
lırdı” diyor. Ama Ankara fitne devri çıkınca her şey kesildiği 
gibi o da kesildi. Mustafa İsmet Yanyevî Hazretleri budur. 
Taşında yazar “Kutbu Zaman” diye. Nedir Kutbu Zaman? 
Biliyorsunuz evliyâ haktır bizim dînimizde. 

Âyet-i kerîme:
Esteizubillâh bismillâh…
“(Öyle) adamlar (vardır ki) onları ne bir ticâret, ne bir alış veriş 

Allâhı zikretmekten, dosdoğru namaz kılmaktan, zekâtı vermekten 
alıkoymaz. Onlar kalblerin ve gözlerin (dehşetle) döneceği günden 
korkarlar.” (Nûr Sûresi, 37)

Mustafa İsmet Ğarîbullah Yanyevî kuddise sirruhû Haz-
retleri 1289’da Hakk’a yürümüştür. Sultan Abdülmecîd ve 
Sultan Azîz devirlerinde burada şeyhlik yapmış bir mübârek 
zât idi. Allah onun ruhâniyetini üzerimizden eksik etmesin. 

Şeyh Seyyid Osman Necmullah Haskövî 
Geylânî Hazretleri (kuddise sirruhû)

Mustafa İsmet Hazretleri Edirne’de tarikatını icrâ ederken 



47Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

bir gün kendisine onsekiz, ondokuz veyahut yirmi yaşında 
bir genci getiriyor bir zât. Şimdi burada duralım.  O kim? O 
genç kim? O genç bundan sonra menâkıbından bahsedece-
ğimiz Osman Necmullah Hazretleri’dir. Osman Necmullah 
Hazretleri Edirne’nin en yakınında olan Hasköy kasabalıdır. 
Şimdi ona kâfirler Haskovo derler.4 Aslen Osmanlılar’ın Ru-
meli’yi fethettikleri sırada Türk Müslümanlarca Konya’dan 
götürdüğü muhâcirlerden kurulu bir kasabadır, Hasköy. 
Hasköylü’dür. Edirne’ye en yakın olan Bulgar hududunda-
ki bir yerdir. Zannederim otuz kilometre kadar Edirne’den 
öteye yani bir gezinti yeri kadar. Babası da Hasköy’de Kâdirî 
tarikatından Hâfız Ahmed Efendi’dir. 

Genç… Komşularla beraber Edirne’ye gezmeye gelmişler. 
Edirne’de Eski Câmi’de öğlen veyahut ikindi namazı kılmak 
üzere girmişler. Edirne’nin en meşhur câmilerinden biri Eski 
Câmi’dir. Kürsüde bir mübârek vaaz ediyor. Vaazdan indik-
ten sonra herkes elini öpüyor O’nun. Herkes elini öperken o 
da gidiyor elini öpüyor. Fakat Hocaefendi yukarıdan aşağıya 
bu delikanlıyı süzüyor ve elinden bırakmıyor O’nu.  Sol elini 
tutuyor. “İstiyorsan benimle gel” diyor. Bu Hocaefendi İsmet 
Yanyevî Hazretleri’nin ilk halîfesi olan Tâhir Efendi’dir. Bu-
nun nesline rastladım çocuklar. İstanbul’da ilk açılan İmam 
Hatip Okulunda hocalık yapan Sabri Sözeri galiba değil mi? 
Sabri Sözeri’nin dedesidir. Allah’ın hikmetine bak. Tanıştım 
yâ Rabbî… Ve aslen zannederim, Tekirdağlıdırlar.

Neyse… 

4  Hasköy bugün Bulgaristan’ın siyâsî sınırları içindedir. Nüfusu 
içinde hâlâ Türkler bulunmaktadır.



48 Aliosman Dağlı

Tâhir Efendi bunu tutuyor Üstâz’ının ziyâretine gidiyor. 
Üstâz’ı olan Mustafa İsmet Yanyevî Hazretlerine: 

“Efendim ocağınıza lâyık bir evlat getirdim size” diyor. Mus-
tafa İsmet Yanyevî Hazretleri bakıyor ki, yüzünden nur akan 
pırlanta bir genç. Hâl ve hatırını soruyor ve diyor ki: 

“Oğlum, benim erkek evladım yok. Seni kendime mânevî evlat 
edinsem kalır mısın benimle burada?” 

Melek haslet genç “Kalırım” diyor. 
Hiç tereddütsüz yâ Rabbî. 
“Öyleyse” diyor, “Sen şimdi git. Kasabana dön. Seni beklerler 

ve merak ederler. Babana, anana anlat. Onlar izin verirlerse gel” 
diyor. Mesâfe o kadar uzak değil. Tabi arabayla gidip geli-
niyor. Ertesi günü aldığı müsaade ile dönen nur yüzlü genç 
mesuddur.

***
Osman Necmullah Hazretleri genç, on sekiz yaşında in-

tisâb ediyor. Burada [İsmet Efendi Tekkesi] feyz alıyor. Bura-
da ilm-i zâhiri, ilm-i bâtını kemâle erdiriyor. 

Çok üstün kâbiliyetlere mâlik olan genç dergâhta gerekli 
edep, terbiye, bilgi ve feyzle yetişirken ayrıca bir tabakhâ-
neye çırak girmek sûretiyle bir sanat öğrenmekte ve böylece 
bir meslek sâhibi olmaktadır. O devirde Edirne’nin tabakhâ-
neleri hep Tunca Nehri boyundadır ve dergâha yakındırlar. 

Üstâz Hakk’a yürüdükten sonra yine dergâhtan ayrıl-
mıyor. Evlenmiyor. Elli beş yaşlarında olduğu bir zamanda 
Bursa’dan şeyh istiyorlar. Bursa Vâlisi İstanbul’dan şeyh is-
tiyor Dâhiliyye Nezâreti’nden, usûlü öyle o zaman. İşte bu 



49Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Memduh Paşa Hazretleri de Sultan Hamîd’in Dâhiliye Nâzı-
rı. Memduh Paşa, burada yatan ve bu dergâhın da mütevellî-
si yani dergâhın hizmet işlerini gören… Osman Necmullah 
Hazretleri’ne diyor ki “Sultanım, eğer kabûl ederseniz seni Bur-
sa’ya gönderelim?” Biraz ayrılmak istemiyor. Memduh Paşa 
“Bursa ilim yatağı, herkesi gönderemeyiz. Oraya ancak sen müna-
sipsin” diyor. Kabûl ediyor sonra. 

Hicrî1300 tarihinde elli beş yaşındayken Bursa’ya gidiyor. 
Bursa’daki tekkeye şeyh oluyor. Elli beş yaşından sonra onu 
Bursa’daki dervişler evlendiriyorlar. Tek bir evlat olan Şem-
seddîn Efendi Şeyhim, Osman Necmullah Hazretleri’nin, elli 
beş yaşındaki babanın oğlu olarak hicrî 1302’de dünyaya ge-
liyor. 

***
Osman Necmullah Hazretleri’nin irşad devri pek parlak 

geçmiş. Yüce sultan Bursalılarca pek sevilmiş Bursa meşâyıhı 
ve ilmiyesi mensuplarınca takdir, ta’zim ve îtibar görmüştür. 
Müsâid devrelerde tekrarlanan erbâinlerle yeni mürşidler 
ve halîfeler yetişmiştir. İlk halîfeleri aynı zamanda Üstâz’ın 
özel kâtibi ve Muhammed Şemsüddîn Efendi’nin Murâdiye 
Medresesi’nde ders hocası olan Hâfız Nûri (kuddise sirruhû) 
Efendi’dir.

Osman Necmullah (kuddise siruhû) Hazretleri’nin hayâtını 
tamamlayalım. Bir gün Osman Necmullah (kuddise siruhû) 
Hazretleri diyor ki;

“Oğlum, yakında memlekette her şey altüst olacak. Kıyâ-
met kopacak. Benim o zamana yetiştirilmemem için Allah’a 



50 Aliosman Dağlı

münâcaatta bulundum, kabûl edildi. Misâfirim. Yakında bu 
âlemden yolcu olacağım. Oğlum sana son vazîfemi yapa-
yım” diyor. 

O ortalığın karışması nedir biliyor musunuz çocuklar?  O 
günün Hicrî tarihi ile 1324, bugünkü tarih ile 1908, Meşrû-
tiyet’in ilânı. Sultan Hamîd’e baş kaldırılan devir. Selânik-
ten gelen İttihatçı eşkıyâların, Meşrûtiyet’i ilân ettiği zaman. 
Papazlarla hocaların beraber faytonlarda, memlekette ıslık 
çaldıkları zaman! Allah muhâfaza etsin. O tarihi okuyup öğ-
renseniz, dünya âhiret yeter size. 

Osman Necmullah (kuddise siruhû) Hazretleri, ilâhî keşifte 
bunu biliyor ve buraya yetişmemek için duâ ediyor. 

Talebesi, dervişi, maddî ve mânevî vârisi, halîfesi, genç 
oğlu Şemseddin’i bir sabah ibâdetinden sonra hücresine ça-
ğırtarak diz dize oturuyorlar. Halvet hâlindeler, yani hücreye 
başka giren yok. Şimdi hâfızamızda kaldığı kadarı ile vak’a-
yı ondan yani Üstâzım merhum Şemseddîn (kuddise sirruhû) 
Hazretleri’nden dinleyelim. O söylüyor şimdi:

“Diz dize oturmamla kendimi bir başka âlemde görmem bir 
oldu. Dünya cenneti denecek kadar hoş, anlatılması mümkün ol-
mayan bir bahçeye girdim. Ortada etrâfına beyaz nurdan ışıklar 
saçan bir saray var. Birçok havuz ve fıskiyeli çeşitli çiçek kokula-
rı yayılan bahçelerde ilerleyerek sarayın merdivenine vardım. İki 
kimse beni karşıladı. Biri sağ, biri sol koluma girip beni içeri aldı-
lar. Evvelâ bir banyoya soktular, banyo ettirdiler. Çıkarken o ben-
deki eşyâların hiçbirini giydirmediler. Bambaşka eşyâlar giydirdi-
ler. Süslediler, kıyâfetimi oraya uygun hâle koydular. Yerlere kadar 



51Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

beyaza büründüm. Güzel kokular serptiler. Oradan başka bir yere 
götürüldüm. Orada pek kıymetli tepsilere konmuş göz kamaştıran 
bardaklara şerbetler dolduruldu. Bana sözde kimse bir şey demi-
yordu. Ama sanki ben vazîfemin ne olduğunu biliyordum. Tepsiyi 
iki elimle aldım. O iki kimse yine kollarıma girdi. Geniş yerlerden 
ve kapılardan geçerek dünyada misâli görülmeyen bir salona gir-
dim. Orta yerde anlatılması mümkün olmayan bir taht üstünde 
Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz oturuyordu. 
Bütün Ashâb-ı Kirâm (rıdvânullahi aleyhim ecmaîn) Efendileri-
miz ve Sâdât-ı Kirâm (kaddesallahu teâlâ esrârehum) Efendileri-
miz yerlerini almışlar. Enbiyâlar Sultanı’nın mübârek yüzlerine 
bakamıyordum. Önce huzurlarına götürüldüm. Bir bardak aldılar. 
Bu âcize ismen hitâb ederek iltifat eylediler. Hilâfetimi kutladılar. 
Derece ve makamlarına göre tepsideki bardakları verdim. Boşları 
toplayanlar başkaları idi. 

Babama da bir bardak verdim. O merâsim bitti. Böylece bütün 
zâtlara şerbetler bizim tepsiden verildi. 

Tam vazîfem bitmişti ki mübârek pederim dizime parmağıyla 
dokundu. ‘Yeter Şemseddin. İşte bunu bil. Bu sana son vazîfem-
dir’buyurdular.

 Doyulmaz bir âlemden geri dönmüştüm sanki. Şerbet ikrâm 
ettiklerim arasında pederim ve mürşidim de vardı. Ta’zim ile elle-
rini öptüm ve yanlarından ayrıldım. Bu bizim sülûkumuzun son 
müşâhade ve tecellî safhası idi” buyurmuşlardır. 

İrşad, keşif ve kerâmetleri ancak büyük bir cilde toplana-
bilen büyük mürşidimiz Osman Necmullah (kuddise siruhû) 
Hazretleri, hicrî Mart 1324 tarihinde tam 79 yaşında Hakk’a 



52 Aliosman Dağlı

yürüyorlar. Mîr-i Büdelâ Dergâhı’nın bahçesinde kendilerin-
den önceki pîrlerin yanına defnedimiştir. Nur içinde yatsın. 
Rûhu şâd olsun.

Cümlesinin ervâh-ı şerîflerine el-Fâtiha.

Şeyh Muhammed Şemseddîn Bursevî Geylânî 
(Canpek) Hazretleri (kuddise sirruhû)

Kendisi için bir anma günü örfünü ve âdetini devam et-
tirmek istediğimiz mânâ sultanımızın kişiliği için söz ede-
lim. Seven âcizdir. Seven anlatamıyor; zîrâ maddî ve mânevî 
varlığım O’na tâzim duygusu ile öyle dolu ki, ne söyleye-
yim?! Lâzım ki kalbimi çıkarıp bu rahleye, önümüze koya-
yım. Ama fânî gözlerin görebileceği kanla dolu kırmızı bir 
et parçası, ne anlayacaksınız?! Onu layığı ile yüce kemâli ile 
bu âciz anlayamadı ki sizlere bir şeyler anlatayım. Hakîkî ki-
şiliğini kalb gözü ile gören ve bu âcize duyurabilen bir ârif 
kişi haber verseler onu bulmak için bâkî ömrümü severek 
harcardım. Ama yine de bir şeyler söylemeye mecbûrum. 
Çoğunuzun defalarca dinlediklerini, içe varamadan kabukta 
kalmak sûretiyle dile getirmeye çalışalım. 

Üstâzım merhum Şeyh Muhammed Şemseddin Bursevî 
(kuddise sirruhû) Mîr-i Budelâ diğer ismiyle Kedili Dergâh, 
yanlış anlaşılmasın Kediler Dergâhı değil tekrar ediyorum 
bu sözü. Kedili Dergâh, Kediler Dergâhı olursa bu sefer ke-
dilerin miyavlama yeri söylenir. Çok kötü bir laf olur. Kedi-
li Dergâh namlı gül bahçesinin mutlu goncası olarak 1302 
[1885] yılında dünyayı teşrif eylemişlerdir.



53Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Pederleri Osman Necmullah (kuddise sirruhû) İstanbul’da-
ki merkez ocaktan memur edilerek Bursa’yı teşrif ettiklerin-
de elli beş yaşlarında idiler. O zamana kadar dünya evine 
girmemişlerdi. Osman Necmullah Hazretleri İstanbul’daki 
tekkede -biliyorsunuz, ziyaretine götürdüm hepinizi, o tek-
kenin yaşlıları da biliyor- tekkeden dışarı çıkmamışlardır. Ev 
tutmamışlardır. Evlenmemişlerdir. Onsekiz yaşında İsmet 
Yanyevî (kuddise sirruhû) Hazretleri’ne derviş olmuş, ora-
da çalışmış, mürşid olmuş, şeyh olmuş, orada kalmıştır ve 
oradan buraya bekâr olarak gelmiştir. Ellibeş yaşına kadar 
kat’iyyen dünya evine girmemiştir. Bu kat’iyyen böyledir. 
Böyle bilinsin. Bunun dışında herhangi bir şâyia kulağımı-
za gelirse bir yanlışlıktır, kat’iyyen îtibâr etmeyin. Tekrar 
ediyorum. O zamana kadar dünya evine asla girmemiştir. 
Bursalı ihvan, haseb ve neseblilerden kendisine münâsip bir 
hanımla yuva kurmalarını sağlamışlar ve işte böyle mutlu 
bir evlilikten de mutlu bir evlad dünyaya gelmiştir. Ellibeş 
yaşından sonra dul bir hanımla evlenmiş ve evlad dünyaya 
gelmiş. 

Küçük Şemseddin’in vâlideleri Bursalı bir hanımefendi-
dir. Merhûmenin isimleri Ayşe Hanım’dır. Bu seçkin yuvada 
ve irşad ocağında istikbâlin mürşidi, Nakşî şeyhi Muham-
med Şemseddîn pek îtinâlı olarak yetişmiştir. Çok zeki, ba-
kışları ile kalblerin derinliğine nüfûz eden, sohbetleri Cânu 
gönülden dinlenen Üstâz, daha yirmi yaşlarında hem zâhir 
medrese ilimleri, hem bâtınî, mânevî yani tarikat sırları yö-
nünden üstün bir dereceye ulaşmak saâdetine ermiştir. Bir 
taraftan tasavvuf yolunda mümtaz istidâdıyla yetişirken bir 



54 Aliosman Dağlı

taraftan da Murâdiye Medresesi’nde hocaları ile pederle-
rinin ilk halîfesi Nûri Efendi’den zâhir ilimlerini tahsil ey-
lemişler ve o yolda da kemâle ermişlerdir. Bütün hayatları 
boyunca yorulmadan, bıkmadan yaptıkları tedkik, araştırma 
ve tedebbürleri ile devrinin her ilim meclisinde tek söz sâhi-
bi mertebesine ermişlerdir. Çok şâhid oldum nice o devirde 
yetiştiğim Bursa’nın benâm ulemâsı, Şeyh Muhammed Şem-
seddin Efendi’nin bulunduğu mecliste konuşmaktan çeki-
nirlerdi. Çünkü bir yanlıştan korkarlardı. 

Yirmibir yaşlarında bulundukları sırada halk dilinde çile 
denilen erbâin safhasını, yaşlı ve pek bilgin âlim, derviş kar-
deşlerinin takdir ve hatta hürmetlerini kazanarak tamamla-
mış ve müteâkiben mürşid ve pederleri tarafından çıkarıl-
dığı mukaddes seyahatten bir buçuk yıl sonra, daha başka 
acâyib kemâl vasıfları ile baba yuvasına dönmüştür. Yine 
pek çoklarınızca bilindiği üzere bu seyahat pek meşakkatli 
geçmiş. Altı ay Kudüs-i Şerîf’te Mescid-i Aksâ’da ibâdetle, 
altı ay Mekke-i Mükerreme’de, Harem-i Şerîf’te ibâdetle ve 
sonra altı ayı da Medîne-i Münevvere’de Mescid-i Nebî’de 
ibâdet ve vuslatla geçmiştir. 

Vuslatın mânâsı derindir. Vuslat, iki sevgilinin birleşmesi 
demektir. Sevgili Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efen-
dimiz’in sevgilisi genç âşık Şemseddin, ikisi aşk ve meşk ha-
yatı yaşamıştır orada. Nice acâyib, acayibât ve hârikulâde 
hâtıralarını bize mânevî mîras olarak nakil buyurmuşlardır. 
O hâli yaşamayanlar anlayamaz. Vuslatın ne olduğunu vus-
lata girmeyen bilemez. 



55Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Artık her yönden yaşına göre olgun bir hâl ile baba yu-
vasına dönen genç halîfe irşad makâmına hazırlanmaktadır. 
Pederleri 1324 -eski takvim ile-, bugünün takvimi ile 1908 
baharında Mart aylarında 79 yaşında Hakk’a yürüdüklerin-
de emâneti ehliyet derecesine yücelttikleri oğluna devret-
mişlerdi. 

Ancak ne çâre ki halk dilinde “hürriyet îlânı” denilen 1908 
inkılap hareketi ile ecdad nizâmı kökünden bozulup yıkıl-
mıştır. O hengâmede en çok zarar gören müessese din ve ir-
şad yuvaları olmuştur. Basîret ehli kendilerini perdelemiş ve 
sahnelerden çekilmişlerdir. İşte bunlardan biri de genç mür-
şid Şeyh Muhammed Şemseddin kuddise sirruhû Hazretle-
ri’dir. Bu safha hakkında fazla bir şey söylemeyeceğiz. Bir 
hâtıramı söyleyeceğim.

“Oğlum, oğlum” dedi. “Biz onbeş senedir kendi hânemizi ken-
dimize uzletgâh yaptık. Yani gizledik, kapandık. Seni yetiştirmek 
için aldığımız emirle ortaya çıktık oğlum. Yoksa bizi Bursalı da 
unuttu artık” dedi. 

Bu bir mânevî sır idi çocuklar. 1946’da aralanan pencere-
den az bir ışığın sızması, arkadan 1950 14 Mayıs’ının sessiz 
ve yumuşak inkılâbı, susayan ve bunalan gönüllere tatlı bir 
bahar rüzgârı estirmesi, yeni bir devir açmıştır. İşte o sıra-
larda önce câmi avlularında başlayan gönül sohbetlerimiz, o 
ev gezeklerine dönüştü. Kısa zamanda Üstâzım’ın etrâfında 
ufak bir halka meydana getirmiştik. Yaşları altmışı geçmiş ve 
irşad kemâlinin en yüce mertebesinde bulunan mürşidimiz 
bir taraftan sohbet ve bir taraftan da nazmen ortaya koyduk-



56 Aliosman Dağlı

ları eserleri ile bizleri yetiştirmek için kırk yıllık boşluk dev-
resini kapamak azmiyle gayret göstermişlerdir. 

İnâbe, ilk ders almamın tarihi olan 19 Mayıs 1950’den iti-
baren elhamdülillah otuz seneyi dolduralı üç-dört ay oldu. 
1950’den itibaren tıpkı pederleri gibi 79 yaşında olarak 
Hakk’a intikâl ettikleri 25 Temmuz 1965 tarihine kadar irşad 
ve feyizleri ile bu âcize pek çok emek sarf etmişlerdir. Ruh-
ları şâd olsun. 

Şemseddîn Efendi’nin Sîreti

Endâmı ve vücud yapısı hoş, erkek yapılı, pembe ve nur 
yüzlü, pek tatlı bakışlı ve dâim mütebessim çehreli, tatlı ses-
li, âhenkli ve güzel konuşurdu. Bir sohbetinde bulunan bir 
daha yanından ayrılamazdı. 

Göbekli hâlini bilmedim. Vakarlı ve sâkin yürürdü. Ama 
biz kendilerine yetişmek için âdetâ koşardık. Yüzü nurlu, 
gözleri mütebessim bakışlı, konuşurken sesleri şiir gibi gü-
zel. Hoş konuşur, karşısındakini iknâ eder ve kendisine bağ-
lardı. Vakar sâhibi ve son derece mütevâzi idi. Her seviye 
insana göre kemâlini gösterir, çocukları pek sever ve okşardı. 
Sûret ve sîretiyle bir kemâl ehlinde, bir velîde bulunması ge-
rekli cümle vasıfları hâiz bir örnek kimse idi.

Eğer ilk oğlu Hâlid’in biraz daha vücûdu hafif zayıfça 
olsa, biraz daha vücûdu kameti yüksekçe olsa; tıpkı baba-
sı dünyaya tekrar gelmiş. Kalk da görsünler seni bir oğul! 
Hâlid Efendi. Biraz boylu olsa, biraz da vücûdu zayıf, omu-
zu geniş olsa. Şöyle dön, sakalı yani önü tıpkı babası. İşte 
babasının tıpkısı dünyada. Geçen gün câmide şöyle yana 



57Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

bakarken yan tarafının sakalını gördüm, içim titredi. “İlâhî, 
Şemseddin Efendi dünyaya geldi” dedim. Bağıracaktım az 
kalsın. Ahh... Artık her yönden yaşına göre olgun bir hâl ile, 
bir gören bir daha yanından ayrılamazdı. 

İlmi ve ufku derin, dünya görüşleri son derece isâbetli, 
yerinde teşhisleri ile birçok kimselerin müşkillerini kolaylık-
la çözerdi. Son derece mütevâzı idi. Her sınıftan kimselerle 
pek kolaylıkla münâsebette bulunurdu. Vakar sâhibi, kemâl 
ehli bir âlî zât idi. Beş yaşında çocukla beş yaşında, devlet 
reisi ile devlet reisi seviyesinde... Acâyib bir insan idi o. Kah-
vede oturur, bütün kahvedekiler ağzının içine bakarlardı ki 
bir şey söylesin de hazmedelim, duyalım diye. Samîmî söy-
lüyorum, sevdiğim için değil. Riyâ etmiyorum. Ondan sonra 
bir zâtla karşılaştım hayatımda. Onun da on sene sohbetinde 
bulundum, İstanbul’da. Evlâd-ı Resûl’den Hacı Cemâl Efen-
di Hazretleri.5 Bu iki insanın sohbetine, mütebessim yüzle-
5  Şeyh Seyyid Cemâleddin Arvâsî (kuddise sırruhû) Efendi: 1894 

yılında Van’ın Başkale kasabasında doğdu. Van,  Mısır ve İs-
tanbul’da ilim tahsil etti. İslâmî ilimlerin yanında İstanbul Dâ-
rü’l-Fünûn’unda edebiyat ve iktisad da tahsil etti. Son devrin 
ender Mesnevîhanlarından oldu. Seyyid Abdülhakim Arvâsî 
(kuddise sırrıhû) Hazretlerinin yeğenidir. Emekli Sandığı’nda 
memuriyette bulundu. Emekli olunca Kirazlı Mescid ve Beyazıt 
Camii’nde halka açık dersler yapmıştır. Hususi olarak Mesnevî, 
Gülistan okumaları yanında Farsça dersleri de vermiştir. 10 Ekim 
1976’da vefat etmiştir. Eyüp’de mütefekkir şair Necip Fazıl Kısa-
kürek’in hemen yanında medfundur. Vefatının ardından Necip 
Fazıl, “İstanbul Cemâl’ini kaybetti” demiştir. Medîne-i Münev-
vere’de yaşayan Pakistanlı Şeyh Abdülğafûr el-Abbâsî en-Nak-
şibendî el-Müceddidî (kuddise sırruhû) Efendi’nin halîfesidir.  

Eserleri: “Hayrü’l-Kelâm li Seyyidi’l-Enâm” (2 cild, hadîs-i şerif),“-
Hayrü’l-Beyân fî Ahvâli Nebiyyi Âhir Zaman Sallallâhû Aleyhi 
ve Sellem” (2 cild, siyer ve İslâm tarihi), “Esmâullâhi’l-Hüsnâ”, 
“Kısa Açıklamalarıyla Kırkdört Hadis ve Esmaüllâhi’l-Hüs-
nâ” (Eyüp Sabri Efendi neşretmiştir), “Kasîde-i Bürde Şerhi”, 
“Menâsik-i Hac”, “Namaz Risâlesi”, “Akaid Risâlesi” (Prof.Dr. 
Ramazan Ayvalı yayına hazırlamış, Buhara Yayınları’ndan ba-
sılmıştır.), Mesnevî’den bazı kısımların şerhi, Mektûbat-ı Rab-
bânî’den seçmeler.



58 Aliosman Dağlı

rine, tatlı gözlerinin nûruna doyamadım. Göremedim bu iki 
insandan daha güzel insan dünya yüzünde.

Ebediyetine intikâlinden bir müddet önce İstanbul’dan 
kendilerine mektup yazmış, silsilede isimlerinin kayıt husû-
sunu kalbim sızlayarak sormuştum. Hasta idiler. Beklenen 
âkıbet mâlûm idi. Bu âciz de nazım kâbiliyeti olmadığı gibi 
yeterince Farsça ve Arabça’ya âşinâ değildik. Silsile-i Şerîf 
nazmı ise edebiyat dilindeydi. Verdikleri cevapta:

“Bu gibi hususların mânevî vârislerce sonradan düşünecekleri 
hâller olduğunu, vakti gelince mektubumuzu ve selâmımızı muh-
terem Hilmi Bey6 oğlumuza götürünüz. O Arabça ve Farsça’ya 
yeterince âşinâdırlar. Silsiledeki yerimizi tespit eylesinler. Yalnız 
muhibb-i Ehl-i Beyt olduğumuz unutulmasın” buyurulmuştur. 
Devrimizin seçkin mürşidlerinden yüksek kimya mühendisi 
emekli Albay Hilmi Bey üstâzımızın mürşidimizi tescili şöy-
lece meydana geldi. Okuyorum şimdi: 

“Be-deryâ-yı muhabbet-i Ehl-i Beyt şûde gavvas 
Ez leb-i Şemsüddîn hak şûdî dürer her-ân mensûr”

Mânâsı kısaca şöyle: 

“Ehl-i Beyt’e sevgi ve aşk mânevî denizinde bir dalgıç olan 
Şemseddin’in dudaklarından, her an etrâfına inci misâli söz-
ler saçılır. el-Hak bu böyledir, hakikattir.”

Azîz Üstâzım cidden muhibb-i Âl-i Abâ idi. Bu yüce vasfı 
ile her zaman fahrederdi. Bu sebeple de çok defa nakısların 
ta’rizlerine hedef olur ve onları hoşgörür, rıfk ile karşılar-

6  Hüseyin Hilmi Işık.



59Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

dı. Şeriat-ı Ahmediyye’ye, Ehl-i Sünnet akîdesine en derin 
mânâlar ile vâkıf ve sâdık, tarik-i Nakşî’nin son devir küm-
melîn ricâlinden,“menaref” mektebi üstâzlarından, ledün 
ilmine âşinâ, has sohbet üyesi, keşif ve kerâmet gibi üstün 
sırlara ermiş bir âlî zât idi. İşte bu vasıflarıyla muhibb-i Âl-i 
Abâ idi o. 

Şemseddîn Efendi’nin Seyahatleri

Bir gün dedi ki: 
“Büyük bir sırrı sana da anlatacağım oğlum” dedi. Diz dize-

yiz. Kimse yok aramızda. 
“Efendim nedir o sır” dedim. 
“Bugün tam altmış iki yaşıma bastım. Kırk yıl doldu. Artık 

sırrımı açıklayabilirim. Bu hususta ilk defa sana nasîb oldu. Ben 
hacıyım.” dedi.

Kırk senelik sır ve hacılık… Gözlerim açılmış ve şaşkın 
dinlemeye devam ediyordum. 

“Efendi Babam [Osman Necmullah Hazretleri] tekkede 
erbâin hazırlıklarını tamamlatınca İstanbul’dan erbâine gi-
recekleri çağırttı. Fatih hocalarından beş hocaefendi ve bir 
de Çarşamba’daki dergâhın emektarlarından okuma yazma 
bilmeyen ancak gönül kapısı açık Sebzeci Arnavut İsmâil 
Efendi geldiler. Altı hoca da Bursa’dan, bir de beni aralarına 
koydu. On üç kişi olmuştuk. Hepsi güngörmüş yaşlı, âlim ve 
ârif zâtlardı. Ben aralarında pek gençtim. Vazîfe ve dersler 
dışındaki zamanlarda yaptıkları sohbetlerde ismim geçer ve 
‘Şeyhzâdemiz pek genç ama güzel yetişmiş. Aramızda hilâ-



60 Aliosman Dağlı

fet alacaklardan biri de o olur’ derlerdi. Kırk günü tamam-
lamıştı. Usûlüne göre yapılan merâsimle biri Sebzeci İsmâil 
Efendi olmak üzere beş zâta hilâfet verildi. Aralarında ben 
yoktum. Genç olmama rağmen hocaefendilerden duydu-
ğum sözlerle ben de ümitlenmiştim. Tabi netice beni biraz 
mahzûn etmişti. Birkaç ay sonra bir gün Efendi Babam’ın 
eline su döküyordum. Münasip bir sözle hocaefendilerden 
duyduklarımı söyleyiverdim. Cevâben ‘İkmale kaldın Şem-
seddîn’ buyurdular. Mahcûb olmuştum. 

O günlerde bir yemek sofrasında Efendi Babam, anama 
hitâben ‘Hanım, Şemseddîn’i bir iyi hazırla. Onu uzun bir 
seyâhate çıkaracağız’ dediler. Annem cevâben ‘Aman Efen-
di, pîrlik yaşınızda Mevlâmız bir evlat ihsân etti. Onu nere-
lerde ziyân edeceksiniz’ dedi. Pederim de ‘Senin aklın ermez 
hanım. Sen onu hazırla ötesine karışma’ ve ‘Sıkıntı hâlinde 
biz onun yardımına yetişiriz’ dediler. Karar verilmişti. Kısa 
zamanda hazırlığımız tamamlandı. Bursa makamlarından 
gerekli vesîka yaptırıldı. Efendi Babam’ın, anamın ellerini 
öperek, duâlarını alarak bütün sevdiklerime, tekkeme ve 
Bursa’ya vedâ ederek İstanbul’a hareket ettim.

İstanbul’da Şeyhü’l-İslâmlık makâmında gerekli vesîkam 
hazırlandı. Günü gelince de vapurla İskenderun’a hareket 
ettik.” 

İstanbul-İskenderun vapurla, İskenderun Kızıl Deniz’in-
de Nablus sâhil kasabasına kadar kara yolu seyahati. Büyük 
bir kısmı yaya ve tek başına kalarak hâlen Ürdün’ün bir li-
manı olan Nablus’tan Cidde’ye kadar vapurla yolculuk… 



61Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Bunu söz ile ifade etmek kolay. Bilhassa Kudüs ve Nablus’a 
gitmek, o kızıl çölü aşmak bugünkü medenî vâsıtalarla bile 
her babayiğidin kârı değil. Şam ve Kudüs arasındaki çölde 
yolunu kaybediyorlar. Yalnızdır. Yiyecek ve içeceği kalma-
mıştır. Henüz genç yaşında hayatı sönmek üzeredir. Yürü-
yecek tâkati de tükenmiştir. Yığıldı kum üzerine. Mecâlsiz 
kollarıyla, uzanmak için çukur hazırlamaktadır. Öyle bir hâl-
de hâfızâsında bir hâtıra canlanıyor. Vedâ safhasında yüce 
pederlerinin sevgili vâlidelerine “Sen endişe etme hanım. Ge-
rekince biz onun imdâdına yetişiriz” diyor. “İşte yetiş artık baba, 
benim bundan da ümitsiz ânım mı olacak?” diyor, mecâlsiz mı-
rıldanarak. Ama işte o vakit yüce Mevlâ’nın yardım kudreti 
yetişmiştir. Bulanık bakışlarla biraz ilerisindeki çalı dikeni 
yanında parlak bir şey var. Son bir ümitle sürünerek oraya 
varıyor. Henüz bir yabânî tarafından getirilip bırakıldığı diş 
yaralarından belli pek kocaman bir elma. Hem susuzluğunu 
ve hem de açlığını gideren ilâhî bir ihsan.

Şeyh Efendimiz Mekke’ye ulaşıyor, orada da alt ay kalıyor. 
Hac vazîfesini görüyor. Oradan Medîne’ye geliyor. Resûlul-
lâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’e mücâvir (komşu)… 
Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in huzûr-ı 
saâdetlerinde Mescid-i Nebî’de de altı ay kalıyor. Altı ay, altı 
ay, altı ay; toplam bir buçuk sene oldu… Altı ay daha orada 
kalıyor. Arabça’yı öğreniyor orada. 

Bir vak’a var, onu anlatmadan geçemeyeceğim. 
Şeyh Efendimiz anlatıyor:
“Eyüp Sultan Hazretleri’nin evi vardı. Medine’deki… Cenne-



62 Aliosman Dağlı

tü’l-Bâkî’ye doğru gittim. Ziyâret ettim. O tarafta olan mahallede 
oturuyordum. Kabr-i Saâdeti sağ tarafıma almış, orada otururdum. 
Her sabah zikir yapardım. Bir sabah işrak vaktinde zikir yapıyor-
dum ki, gâyet güzel kıyâfetli bir zât geldi. Cübbe sarık fevkalâde 
hoşuma gitti ve içimden dedim ki: 

‘Keşke benim de böyle bir kıyâfetim olsaydı, keşke benim de böy-
le bir kıyâfetim olsaydı.’ Bu kadar dedim” diyor: 

“Ertesi gün, bir mübârek zât geldi, omzuma dokundu ve dedi ki:
‘Şu pencerenin içine koyduğum bohça senindir al onu’ dedi. 

Baktım, yabancı mübârek bir kimse. 
‘Kaç para vereceğim’ dedim. 
‘O sana Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) tarafından he-

diyedir’ dedi.”
 Kaldıkları konuk yerine gelince ihtimamla açtığı bohça-

dan tıpkı bir gün önce gördüğü ve hayran kaldığı giysi çıkı-
yor. Güzel bir cübbe, bir de kavuk. 

Gördünüz mü? Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efen-
dimiz uyanık mı değil mi? Bir misâl size. Aynı cübbe, aynı 
sarık… Cübbeyi eskitmiş ya… “Eskittim” diyor; “Keşke 
saklayaydım da onu sana vereydim.” Sarığı, bu âcize teslim 
edildi ve umûmî toplantılarda başıma giydiğim sarık odur. 
Evimde mukaddes bir emânet olarak sakladığım sarık odur 
ve ben Hakk’a yürüdüğüm vakit; halîfeniz, şeyhiniz ve müs-
takbel mürşidiniz Şaban Efendi’ye vasiyet etmişim. Bu cüb-
bem ile berâber ona vereceğim. İnşallah benim de sevâbım 
budur. Devredip gideceğim. 

Şeyh Efendi ondan sonra tekrar Şam’a dönüyor. Altı ay ge-



63Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

çirdikten sonra Şam’da, Allah’a ısmarladık demek için Mev-
lânâ Hâlid-i Bağdâdî (kuddise siruhû) Hazretleri’nin türbesi-
ne çıkıyor. Yüksek bir yerde… Gittim, ziyâret ettim çocuklar. 
Tekkesine çıkıyor, orada tekkenin başında öyle dalıyor, kabri 
saâdetinin başında. Vakit öğleden önce duhâ vaktidir, kuş-
luk vaktidir… Dalıyor, dalıyor… Bir kuşluk vakti oraya git-
mişmiş… Bir de uyanıyor ki, güneş epey yükselmiş, öğle 
namazı vakti olmuş. Demiş ki: “Şurada şadırvandan abdest 
alayım ve tekkenin eşiğinde öğlen namazını kılayım.” Bakı-
yor ki mescid kapalı, kimse yok. Sağa koşuyor, sola koşuyor. 
Aşağıdan, yoldan bir zât geçiyor. Diyor ki: 

“Efendim, öğle namazı vakti herhâlde geldi, namaz kıla-
cağım, ama mescid açılmamış.” O kişi: 

“Oğlum” demiş, “Sen bir yabancısın. Bugün cumâ. Bu 
mescid açılmaz. Aşağıda Muhyiddîn Arâbî’nin (kuddise si-
ruhû)  Câmii’nde cumâ kılınıyor. Oraya ineceksin” demiş. 

Dedim ki diyor: 
“Yâ Rabbî, benim burada bir ihtilâfım var.” Ya salı günü, 

ya çarşamba günü oraya geliyor kuşluk vaktinde. O gün 
cumâ. Aradan çarşamba geçmiş, perşembe geçmiş, cumâ da 
öğlen olmuş. Yememiş içmemiş. Dünya âdeti hiçbir şey gör-
memiş. Namaz kılmamış. Diz çökmüş orada oturuyor. Bak-
mış saat durmuş. İki buçuk gün geçmiş aradan çocuklar. 

Bu hayat nerede geçti, nasıl oldu? 
Cuma namazı kılıyor. Ondan sonra Şam’a dönüyor. 

Şam’da bir otelde misâfir… Otelin sâhibi nargile içiyor. Ote-
lin kapısında Şemseddin Efendi’yi görünce Arabça: “Çocuk 



64 Aliosman Dağlı

nerede kaldın?” diyor, “Kayboldun?” diyor. “Vâli beye haber 
verildi, polise haber verildi, jandarmaya haber verildi. Bütün 
her yerde sen aranıyorsun. Elindeki berattan korkuyorum. 
-Padişah beratı var elinde.- Nereye gittin?” diyor. Şaşırmış. 

“Efendim” diyor. “Ben Hâlid-i Bağdâdî (kuddise siruhû) 
Hazretleri’ni ziyârete gittim dün.” 

“Ama üç gün geçti. Üç gündür neredesin” diyor.
“Bilmiyorum efendim” diyor. 
Ondan sonra, Türkiye’ye geliyor çocuklar. Evvelâ İstan-

bul, ondan sonra Bursa’ya, geliyor. Herkes tabi memnun ve 
mesud sofraya oturuyorlar. Sofraya oturduğu vakit yemeğe 
başlamadan önce, Osman Necmullah (kuddise siruhû) Haz-
retleri çıkarıyor üzerindeki cübbeyi…  

“Al bakalım Şemseddîn” diyor, “imtihânı verdin.” Hilâ-
fetnâmesinin tarihine bakıyor, Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî 
(kuddise siruhû) Hazretleri’ne diz çöktüğü ve kendisinden 
geçtiği günün tarihini taşıyor çocuklar. Bak, hilâfet nasıl ve-
riliyor orada!.. 

*
Anlattılar: 
“Rahmetli babam, beni o memleketlere gönderdiği vakit, dönüşte 

dedi ki: ‘Oğlum seni uzun -iki seneye yakın- seyahate gönderdim. 
Herkes seni soruyor. Ben onlara o kadar diyebildim. Mânevî tahsi-
lini, yani sülûkü, müridliği tamamlamak için Kudüs’e gönderdim, 
diyebildim. Ondan ötesini kimseye söylemedim.’” demiş. “‘Onun 
için sen de kırk sene, hacı olduğunu kimseye söylemeyeceksin. Kırk 
sene sonra açıklayabilirsin’ diye emir vermişti. Ben o zaman öyle 



65Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

sevindim; demek ki, ben yirmi iki yaşına geliyorum. Daha kırk sene 
yaşayacağım diye sevindim. Onun inceliğini, ötesini o günlerde 
düşünemedim.” 

Ve bu sırrı bana o gün ilk defa, kendi ailesi çocukları da 
dâhil, hâl-i hayatta ilk defa bana duyurmuştur çocuklar. Bu 
bahtiyarlığa ermiş bir kimseyim. Düşünün! Şeyhim tarafın-
dan nasıl sevilmiştim ki, bu kadar büyük sırrı bana duyurdu 
ve tuttu. O gün çıktıktan sonra, oralara gönderilişini, yol bo-
yunca çektiği meşakkatlerin hepsini birer birer anlattı. De-
dim ki:

“Efendim, sizin mübârek menkıbenizi yani geçmişi ve bugünü, 
mümkün olduğu kadar kalbimin kitabına yazdım, ama olur da za-
manla unuturum veyahut başka şeyler karışır. Sizin manzum yaz-
mak, yani vezinle şiir yazmak kabiliyetiniz pek yüce. Ne olur bunu 
da bir şiirle tespit edelim?” dedim. 

“Öyle mi yapalım oğlum?” dedi. 
“Divan”daki “Müntehâ-i Sülûk ve Ahvâl-i Seyahatten 

Beyân-ı Muhtasara” ve “İlticâ-i Na‘t-i Resûl” nazımları böyle 
bir hâtıranın armağanıdır.7 

Osman Necmullah (kuddise siruhû) 1908 Nisan yâhud Mart 
aylarında Hakk’a yürüdü.

Şemseddîn Efendi Üstâzım, 23 yaşında Mîr-i Büdelâ Der-
gâhı’nın layık bir ferdi olarak vazîfesine başlıyor. Uzun bir 
devre geçiyor. 

Pederleri Hakk’a yürüyünce henüz yirmi üç yaşına girdiği 

7  Külliyât-ı Şemsî (Divân-ı Hadîkatü’l-Meânî), M. Şemseddin 
Canpek, Haz. Doç Dr. Orhan Bilgin, İstanbul, 1990, ss.4-8.



66 Aliosman Dağlı

sırada mübârek pederinin şeyhlik makâmına oturuyor. Pe-
derleri dergâhın hilâfetini O’na bırakmışlardı. Yaşlı halîfeler, 
bütün ihvan bu hâli pek uygun bulmuş ve sevinmişlerdir. 
Filhakîka Osman Necmullah (kuddise sirruhû) Efendimiz’in 
işâret ettikleri belâ memleketin başına kopmuş. 1324 Tem-
muz’unda hürriyet îlân edilmiştir. Memleket idâresi ebedî 
düşmanlarımız Avrupalılar’ın, Yahudi ve masonların melâ-
net mekteplerinden yetişen İttihat eşkiyâsının eline geçmiş 
ve on yıl içinde koca bir devletin yıkılmasına sebep olmuş-
lardır. Hududlarımız içinde yaşayan çeşitli milletlerin isyan-
ları, arka arkaya gelen harpler devresinde Üstâzımız feyzli 
bir irşad devri verememiştir. 

1924 yılında da çıkarılan kanunla tekkeler kapatılınca, 
mütevâzı bir şekilde câmi imamlığını almak sûretiyle, sükû-
net hayatına geri dönmüş, daha da olgulaşma imkânını bul-
muştur. 

*
Tekkelerin kapanması, tarikatların şiddetle yasaklanması 

ve 1930’lardaki Menemen vakası ile bütün kemâl ehli inzi-
vâya çekilmişti. Memleket, millet ve İslâm’ın selâmeti için 
duâ ve niyâz ile meşgûldüler. 1946’ya kadar devam eden bu 
devrede kimler neler görmüş ve neler çekmiş ki İkinci Dün-
ya Harbi’nin bitimi, diktatörlerin devrilmesi ve hele memle-
ketimizde ikinci bir parti kurularak Halk Partisi’nin meş’um 
zulüm idâresinin biraz gevşemesi, yasaklayıcı kânunun yü-
rürlükte olmasına rağmen mürşidlerin sessiz ve gizlice mu-
kaddes vazîfelerine başlama fırsatı vermişti. 



67Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

İşte bizim meydana çıkışımız da böyle bir imkân ve fır-
satın, cilve-i kaderidir. Aziz mürşidimiz o meş’um ve İslâm 
düşmanlığı diye ifâde edilen o karanlık devrede de asla boş 
durmamışlardır. Ele geçirdikleri her fırsatta, nasihat ve soh-
betleri ile etraflarını dâimâ uyandırmışlardır. Esâsen bir din 
görevlisi olması ve resmî imamlık vazîfesi, çok zaman işini 
kolaylaştırmıştı. 

Ama yine çok çile çekmiş, uzun yıllar gözaltında yaşamış 
ve meş’um bir gammazın ihbârı ile bir ârifler topluluğuyla 
hapse de girmişti. Kısa devreli bu hapis hayatı Bursa Hapis-
hanesi mahkûmlarının irşadları gibi hayırlı bir vesîle olmuş-
tur. 

Pek zeki ve kâbiliyetli, daha çocukluğundan îtibâren 
kemâl ehli arasında yetişmiş, çok görgü ve tecrübe sâhibi ol-
muş, çocukluğunun bir kısmı Yıldız Sarayı’nda ve Yüce İs-
lâm Halîfesi Osmanlı Padişahı her yönde örnek ve büyük in-
san Sultan İkinci Abdülhamîd Hân’ın yanında geçmiş. Yüce 
padişah tarafından sarayda sünnet ettirilmiş. Şefkat ve fazî-
let örneği büyük insan, yanıbaşında hikâye kitapları okumak 
sûreti ile ona garipliği hissettirmemeye çalışmıştır. 

Şemseddîn Efendi’nin Harb Yıllarındaki Teşebbüsleri

Başta Enver Paşa olmak üzere, üç beş gâfil sergüzeştînin 
ellerine geçirdikleri devleti mâcerâdan mâcerâya sürükleye-
rek perîşan ettikleri yetmiyormuş gibi, bir de halk dilinde 
seferberlik denilen Birinci Dünya Harbi’ne memleketi sü-
rüklemişlerdi. Bütün eli iş tutma çağında memleket evlatları 
çeşitli cephelerde canlarını fedâ ederken, beri tarafta vatan 



68 Aliosman Dağlı

perişan, millet aç, perîşan ve evlat hasretinde, genç kadınlar 
ızdırap içinde… Herkes asker oldu, herkes, herkes… Yüzbin-
lerce insan şehîd oldu. O arada, dul kalan genç kadınların, 
kocası askerde olan genç kadınların evlerinden çıkmaması 
ve perîşan olmamasını düşünüyor. Bu hâl ile kalbi kavrulan 
Üstâzımız hiç olmazsa yaşadığı şehir ve civârına bir geçim 
yolu temini için devrin tek adam diktatörü Enver Paşa ile 
görüşmek imkânını buluyor. Aldığı müsaade ile bütün Bursa 
evleri orduya çorap, fanila dokuyan bir atölye olmuştu. 

Neydi iş sahası? İstanbul’a geliyor, her işi öğrenmek sû-
retiyle... Fanila dokuyorlar ya şimdi… İşte o sanatı öğreni-
yor, geliyor. Makineler getiriyor. Her eve bir makine dağıt-
mak sûretiyle dul kadınlara çalışma imkânı açıyor. Onların 
diktikleri, getirdikleri her türlü fanilaları toplayıp Harbiye 
Nezâreti’ne götürüyor. Askerlere gönderiyor. Yani müteah-
hitlik vazîfesini görüyor. Bir seferde anlatırdı hâtıralarında. 

Enver Paşa ile bir ahbap derecesine dönüştürmüş görüş-
melerini. Hatta Enver Paşa, koluna girerek, kahraman mey-
danlarına çıkarırmış. Çıkarılmasa iyi… Diktatör; o kadar. 

Enerjik ve genç zekâsı ile işi organize etmiş ve hizmet gör-
menin tesellîsi içinde, zamanla, bu iş, fanila örme makinele-
rinin çalıştığı, birkaç atölyeye dönüşmüştür. İşler büyümüş 
ve genişlemiş. Ancak inkılapların getirdiği asrîlikler, serbestî 
ve kadın pervâsızlıkları huzur bırakmamıştır. Bu hâl, işlerini 
tasfiye etmesine sebep olmuştur. İlk fanila makinesini evine 
naklederek uzlete çekilmiştir. 

Benim bir hâtıram var. Bu tip levhâ yazan Hattat Hamid 



69Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Efendi8 söylemişti: 
“Eğer senin şeyhin dünyaya meyletseydi, bugün Bursa’nın, bel-

ki de İstanbul’un en büyük zengini olurdu” dedi. “Fakat bütün bu 
servet yollarını omuzundan iten bahtlı insanlardan biriydi” dedi. 

Balıkesir’den, Eskişehir’den ve civârından yün pamuk 
yüklü arabalar… O zaman otobüs yok, bir şey yok. Gıcır gı-
cır at arabaları ile, öküz arabaları ile Bursa’ya gelirlermiş. 
Sorarlarmış: 

“Nereye gidiyorsun?” 
“Hocaefendiye götürüyoruz.” 
“Nereye gidiyorsun?” 
“Hocaefendiye…” 
Muhammed Şemseddîn Efendi’nin Bursa’nın içinde ve 

etrâfında kırk yerde kantarı vardır. Çocuklar; kırk yerde kan-
tarı varmış! Kırk yerde pamuk ve yün tartılırmış! Ve anlatır-
lar; “Parayı hamallar evine çuvalla götürürdü” diyorlar. 

İşte o ehliyetten sonra benim gördüğüm zamanlarda mü-
tevâzı Koca Nâib Câmii imamı…9 İmamların maaşı az. Vallâ-
8  Hattat Hamid Aytaç.
9  İsmet Efendi Tekkesi cihadın her türlüsü ile Birinci Dünya Sa-

vaşı ve Millî Mücâhede’ye yoğun destek vermiştir. Ahıskalı Ali 
Haydar Efendi kuddise sırruhû Hazretleri çok sayıda alim mü-
ridinin cephelerde şehid olduğunu belirtmiştir. Enver Paşa ile 
bilhassa Çanakkale Cephesi bahsinde görüşmeleri vaki olmuş-
tur. Ali Rıza Bezzaz kuddise sırruhû Hazretleri’nin evlâdı ve halî-
fesi olan Hafız Sami Akyol kuddise sırruhû Efendi de babaları 
gibi ticaret ehlindendi. İki büyük gemisi ile ticaret yapardı. Bu 
iki gemiyi Balkan harpleri yıllarında babaları Ali Rıza Bezzaz 
Hazretleri’nin yapageldiği gibi muhacirlere destek olmak için 
kullanmıştır. Bilahire Millî Mücâdele yıllarında da Anadolu’ya 
yapılacak sevkiyatlarda kullanmıştır. Bu sebeple gemilerinden 
biri Marmara denizinde işgal kuvvetleri tarafından batırılmıştır. 
Bu hadiselerden sonra ticârî hayatı sona eren Sami Efendi İstan-
bul Beylerbeyi’nde Şemseddin Bursevî kuddise sırruhû Hazretleri 
gibi imamlık yapmaya başlamışlardır.



70 Aliosman Dağlı

hi içimden geçti herhalde ki, bir ara söyledi. Dedi ki: 
“Oğlum! Bütün müesseselerimi tatil ettiğim vakit evimde bir 

tek makine bıraktım. Onunla fanila örerim ve götürür Bursa’daki 
Örücüler Kooperatifi’ne veririm haftada bir…” Aynı zamanda 
örücülerin kooperatifinin de mânevî başkanıydı.  

“Oğlum ayda seksen liralık iş yaparım” buyurmuşlardı. Bu 
söz ile anlaşılıyordu ki imamlıktan aldığı az maaşa ekleye-
rek geçimini temine yetecek kadar çalışıyor ve asla kimsenin 
minnet yükü altına girmiyordu. İslâm’ın şerefi, koruyucusu 
olan ilim, fazîlet ve ahlâk örneği din adamlarımızı, din düş-
manlığı kasdıyla o hâle düşürenler, tarih önünde ve mahşer 
meydanında rüsvay olsunlar.

Düşünün çocuklar; daha fazlasına meyli yok. “Seksen lira 
benim evin mutfağına yetiyor da ondan” dedi. Allah rahmet 
eylesin. Şefaatine nâil etsin. 

Bir ara evine ziyâretine gittim. İki katlı mütevâzı evinin 
alt katında, bir iç odada, bayağı bayağı bir duvarı toprak bir 
odada fanila örüyor. Sesi gelmeye başladı. Yaklaşırken Allah 
bir hakkı için, -inanın samimi söylüyorum- içeriden o fani-
lanın dokunuş sesi bana, ‘Lâ ilâhe illallâh, Lâ ilâhe illallâh, Lâ 
ilâhe illallâh.’ diye, makine tevhid yapıyor gibi geliyordu.

Öyle tek başına evine çekilmiş… Namaz zamanları da bil-
diğiniz Koca Nâib Câmii’ne gelir, imamlığını yapardı. Kalan 
zamanlarında da orada evinde fanila örerdi. Ben o zamanı-
na yetiştim. Tabii 23 yaşında şeyhlik makâmına gelmiş ama 
şeyhliği gereği olan, dervişlerle, şunlarla, bunlarla kaynaşa-
mamış… Çünkü devir fitne devridir. Tamamıyla sükûnete 
çekilmiş. 



71Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Dedi ki bir gün:
“Oğlum! Ben onbeş seneyi geçti ki, kendi evimi kendime uzlet-

gâh yaptım.” Birçok yerlerde söylüyorlar: Uzlet, uzlet, uzlet 
diye… “Uzletgâh yaptım. Bursalılar dahi beni unuttu.” dedi. 
Benim tanıdığım zamanlarda bu hâldeydi. 

Şemseddîn Efendi Hazretleri ile Tanışmam

1946 yılı sonlarında, otuz altı yaşlarımın sonunda Doğu-
beyazıt’ta şark hizmetini tamamlayarak Bursa Beşinci Ko-
lordu Levâzım Şûbesi’ne tâyinen gelmiştim. Tabii dîne bağlı 
bir kimse olmak haysiyetiyle, işim gücüm, boş zamanlarım 
câmide geçiyordu. Câmi-i Kebîr’e iniyor, ikindi namazını 
kılıyor, akşam namazını kılıyor, öyle eve gidiyordum. Bur-
sa’nın mübârek câmileri ve her biri Hakk’a yürüyen aziz din 
adamları kısa zamanda iç âlemimi kapladı. Kaderin bir cilve-
si Kolordu Levâzım Müdürü Albay Şevki Önder, hem hâfız 
hem de İslâmî ilimlerine âşinâ, pek dindar ve muhterem bir 
zât idi. Rûhu şâd olsun. Sivaslı Hacı Hâfız Şevki Bey mer-
hum ağabeyimizin bu hâli, bizim için bir mazhâriyet olmuş 
ve daha kısa zamanda Bursalılar’ın gönlünde mânevî yerimi 
bulmuştum. Onun da hâtırasını yâd ederim. 

1950-1960 arası vuku’ bulan Bursa Çarşısı yangınından 
önce Câmi-i Kebîr’in kuzey avlusu bir başka âlemdi. Avlu 
bitişiğinde, birkaç basamak demir merdivenle çıkılır bir çay-
hâne vardı. İlkbahardan sonbahar bitimine kadar bu avluya 
masa ve sandalyeler konurdu. Her masa bir kemâl ehlinin 
sohbet kürsüsü, selvi ağaçları ve şadırvanlarıyla koca avlu 



72 Aliosman Dağlı

bir açık hava üniversitesi olurdu âdetâ. Her hocaefendi ba-
şına cemaatten üç beş kişi toplar; kim, hangi muhabbetten 
hoşlanırsa onu dinlerdi.  Orada çaylar içilir ve sohbetlerle 
vakit geçirilirdi. 

Resmî vazîfem hârici her fırsatta, o feyiz deryâsında bu-
lunurdum. Sohbetlerini en çok takip ettiğim, mübârek Bur-
sa’nın ilim kutbu, fazîlet ve ahlâk âbidesi merhum Hacı Hâ-
fız Ali Efendi Hocamız’dı. Nurlu yüzü, dâim mütebessim 
çehresi, örnek tevâzuu ile Bursalılarca sevgiden gelen kısa 
adı sadece Ali Hoca. Câmi-i Kebîr Baş İmam’ı ve Bursa Vâi-
zi, kürsüde celâl sıfatında, husûsî sohbetlerinde melek haslet 
bir insan-ı kâmil.

1947 yılının avlu âlemi başladığı bir gündü. Ali Hoca’nın 
etrâfına toplanmış, kalblerimizi, dudaklarına bağlamış ve 
kendimizden geçmiştik. Câmi-i Kebîr’in Baş İmam’ı Hâfız 
Ali Efendi sohbet ediyordu. Biz de onun masasında onu din-
liyorduk. Öyle candan, öyle candan konuşurdu ki, kalbin 
içine böyle akardı ilim. Çok âlim bir zât idi. Konuşurken bil-
mem ne dedi, ne söyledi hatırlamıyorum şimdi. Şöyle başını 
eğerek öyle yaşardı. Başını eğerek çevirdi ve: 

“Nasıl? Söylediklerim doğru mu Şemseddîn Efendi?” dedi.
Yani yanımızdaki masaya, o tarafa döndü. Derhâl gençli-

ğimin vermiş olduğu heyecanla:
“Niçin ona sordunuz, o kimdir ki?” dedim. “Senden daha çok 

mu biliyor?” dedim. Hani bayağı kıskandım Ali Efendi’nin 
başkasına muhtâç olmasını. 

“Yaa oğlum! O, elbet benden çok biliyor. O, aynı zamanda şey-
htir” dedi. 



73Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Şemseddîn Efendi’nin gözleri gözüme ilişti.  Allah’ım o 
bir bakış idi ki, ciğerlerimi yaktı. Kalbim tutuştu, alev aldı 
bir bakışı ile… “İlâhî” dedim, “bu ne biçim bir insan, bir bakışı 
ile beni birdenbire mahvetti böyle.” Dedim ki, heyecanla:

“Öyle ise bu kadar birbirinize yakınsanız, masalarınız niye 
ayrı” dedim. 

Hemen kalktığım gibi, onun masasıyla bizim masayı bir-
leştirdim. 

“Haydi” dedim, “şimdi kim konuşacaksa onu dinleye-
lim.”

Çocuklar, o gün, Şemseddîn Efendi başladı konuşmaya. 
Ya Temmuz ya da Haziran ayları idi. Şarktan geldim. Dört 
beş ay sonra işte o tutuşma, o birleşmedir ki bizi peşinden 
sürükledi, sürükledi. Şimdi onun yaşına yaklaşan bir pir ola-
rak, ötelere bakarak, bu sözleri söylüyorum. Bu heyecânımı 
hiçbir şeyle anlayamazsınız, takdir edemezsiniz, ölçemez-
siniz çocuklar. Şeyhimi öyle sevmiştim, öyle bağlanmıştım, 
öyle onunla bütünleşmiştim ki ne kitap yazabilir, ne kalem 
oynayabilir. Ancak gönül sesi bunu duyurur. Altmış yaşları 
civarındaydılar. Henüz siyah ve güzel sakallarına yeni yeni 
ak karışmıştı. 

Otuz yedi yaşımızın başında “menaref” üniversitesinin 
bilgiye susamış bir öğrencisi, bu âcizi yetiştiren, îlahi mek-
tebin hocasına böyle teslim olmuştuk. O devrin Bursa’sında 
her sonbahar başlayıp ilkbahar ortalarına kadar evlerde de-
vam eden gezekler olurdu. Her gezeğin bir sohbet ehli olur 
ve bu zât kendi halkasını irşâd ederdi. Bir nevî kapanmış 



74 Aliosman Dağlı

olan tekkeler devrinin devamı idi bunlar. Bu âcizin muhibbi 
az sayıdaki kardeşler, kısa zamanda devrinin kapalı hâzinesi 
Muhammed Şemseddîn (kuddise sırruh) Efendi’nin halkasına 
toplanmıştık. 

1947 yılı Eylül ayı ortalarında ilk sohbet mütevâzi bir 
hâlde evimde oldu. Halka gittikçe genişledi. Âdetâ bütün 
Bursa’yı içine aldı. Hocaefendiler, genç hâfızlar, âşıklar de-
virlerinde dergâh âdâbı görmüş seçkinler, idâre adamları ve 
yerine göre ünlü kimseler girmişti aramıza. Üstâz’ın irşad 
devri açılmıştı. Sohbet toplantıları bir tarikat zikri şeklinde 
olmayıp, tefsir, hadis, fıkıh ilimleri, kelâm ilmi, İslâm ve Os-
manlı tarihi, en derin mânâlarına kadar tasavvuf ilmi, hayâ-
len mânâ denizlerinde dolaştıran o doyulmaz menkıbeler, 
evliyâ sohbetleri, arada değerli hâfızların Kur’ân-ı Kerîm 
okumaları, notlar, ilâhîler, kasîdeler, bir geceki sohbetin bir 
cümlesine, bâkiye hayatımı fedâya hazırdım tekrar mümkün 
olsaydı. Henüz tarikat dersi almış değildim. Ama bütün mâ-
nevî varlığım ve rûhumla derviş olmuştuk. 

Üç sene, hiç ders almadan sohbetlerini âşık olarak dinle-
dik. Kış gecelerinde sohbetler olurdu. Dost evlerinden dost 
evlerine giderdik. Gece yarılarına kadar çaylar içilir, sohbet-
ler olur. O mübârek söyler, biz dinlerdik. 

 Sohbetlerimiz biraz gevşemişti. 1946’dan sonra tek parti 
rejiminin diktatörlüğü, biraz burnunu kırmıştı. Amerikalılar 
burnunu kırmıştı. Müslümanlara dinde biraz serbestlik ve-
rin demişti, Amerikalılar:

 “Eğer bizim dostluğumuzu istiyorsanız böyle… Yoksa 



75Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

sizi de Moskova ile bir sayacağız” demişlerdi. 
Bu korku, biraz Müslümanlara serbestlik vermişti. Çocuk-

lar, işte o serbestlikten de biz faydalanıyorduk, Elhamdülil-
lah.

Şemseddîn Efendi’ye İntisâb

Üçüncü sohbet senesi içinde altı ay ara ile mühim bir rüyâ 
görmüştüm. Birinci rüyâyı unutmuştum, ikinci rüyâyı gör-
düğüm sabah 19 Mayıs 1950’de ziyâretine gittim. Dikkatle 
dinlediler. Unuttuğum yerleri îkazla tamamladılar. Altı ay 
önceki rüyâmı da ısrarla hatırlatıp onu da dinlediler. Artık 
vaktimiz gelmiş ve böylece Nakşî-Hâlidî-İsmetî tarikatına 
inâbe edilmiştik. 

Dedim ki:
“Efendim! -ibret alın şimdi bundan- Müsâade ederseniz, üç 

tane suâlim var. Lutfen bu suâlleri cevaplandırın. Ondan sonra 
ders alayım” dedim. 

“Söyle oğlum” dedi. 
“Birincisi: -askerdim biliyorsunuz- Yüzbaşı rütbesinde as-

kerim. Askerden mürid olur mu? Askerden sâlik olur mu? Asker 
derviş olabilir mi?” dedim.

“Oğlum, askerden o kadar büyük mürşidler yetişmiştir ki, za-
manla onları öğreneceksin” dedi. “Askerden mürid olur, sâlik olur, 
sonunda derviş olur. İnşallah sen derviş de olacaksın” dedi. 

“İkincisi: Ailem öğretmen. Bu zamanda artık kadın öğretmen-
liğin, kadın işçinin çalışmasının ne demek olduğunu, ne felâket 
olduğunu görüyoruz; öğretmen ailesi olan bir adamdan derviş olur 



76 Aliosman Dağlı

mu? Evet, âilem mazbut dindar bir kadın, ama okulun kapısına 
kadar başörtü ile giriyor, mecbûrî kânunların ihlâli ile okulun ka-
pısından içeriye başı açık giriyor. Orada erkek muallimler de var. 
Ara sıra müfettiş gelir, başı açık vazîfe görüyor. Böyle bir kimsenin 
karısı nasıl derviş olur?” dedim. Dedi ki:

“Oğlum âilenin kalbini teftîş ettik. Îmânı senden kuvvetli” 
dedi. “Îmânı senden kuvvetli.” 

Çocuklar! Dikkat edin. Şeyhinizin yanında kalbinizden 
kötü şey geçirmeyin. Çünkü şeyhler, kalbinizden geçenleri 
bilir ve okurlar.

Dedi ki: 
“Ben, hanımınızın kalbini teftiş ettim. Îmânı senden kuvvetli. 

Onun için şimdilik devam etsin öğretmenliğine. Çünkü ‘onun öğ-
retmenliğini bıraktır’ diye emir versem, evinde fitne olacak. Maaş 
yarı yarıya düşecek. Kayınvaliden var. Kayınvaliden bu işi idrâk 
edemez, aklı ermez ve öfkelenecek ve senin de huzurun bozulacak. 
Benim için de çok kötü olacak” dedi.

Şimdi… Bir müddet sonra kendisi sana yalvaracak "Be-
nim için zor iş" diye… Nitekim hakîkaten de öyle oldu. 

Bir müddet sonra, Hacı anneniz yalvardı: “Valla artık ben 
çalışmayacağım. Nefret ediyorum bu çalışmaktan…” İkincisi 
böyle. 

“Üçüncüsü bugünkü zamanda ben subayım, karım öğretmen. 
Birçok ailelerle görüşüyoruz; kadınlı erkekli. Geliyorlar, biz de 
mecbûrî onlara ziyârete gidiyoruz. Bunu ne yapayım” dedim. 

“Bu çok mühim. Avamın gâvur lisanıyla, anfami diye tabir 
ettiği, ailelerle görüşme… Türkiye’de cinayetlerin sebebinde en 



77Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

fazla bu yatar. İslâm ahlâkını, İslâm ailesini, İslâm örtüsünü bu 
görüşmeler yıktı. Kat’iyyen kadınlı erkekli artık görüşmeyeceksin. 
Kadınlar, erkekler evine misafir gelirse, erkekleri ayrı alıp sen er-
keklerle oturacaksın. Kadınlar ayrı oturacak. Bu işi yasak ettim. 
Yapabilirsin.” dedi... 

Evde birkaç gün böyle mâsum kaldıktan sonra kayınvâli-
dem sordu:

“Ne oldu oğlum” dedi. "Sende bir değişiklik var." Mesele 
böyle böyle dedim. “Artık ben kadınlı erkekli bir ziyârete git-
mem. Beni götüremezsiniz. Fakat gelenleri ne yapacağım diye dü-
şünüyorum” dedim. 

“Onu bana bırak oğlum” dedi. Ben gelenlere derim ki; “Be-
nim damadım derviş oldu. Artık kadınlarla görüşmüyor derim” 
dedi. “Mesele hâllolur gider” dedi ve hakîkaten hâlloldu ço-
cuklar. Kısa zamanda o iş de kalktı ortadan. Biz de böyle-
ce Muhammed Şemseddîn Efendi Üstâzım’ın mürîdi olduk. 
Şimdi biz aşka devam ederken bakıyorum ki, birçok kişi ol-
duk, ama hiç öyle sizin gördüğünüz gibi dağdağadan eser 
yok. 

Gönül duygusuna mahsus olan o feyizli devremizin yü-
künü kalem de taşımaz. Nasîbi olan bahtlı kardeşlerimiz 
yerleri geldikçe onlardan bazı safhalarını duymak fırsatına 
ermişlerdir. Varsa kaderde yine de duyanlar olur elbet. Üstâ-
zımız’ın sohbetleri devam etmekle beraber, tarikat dersini 
pek az kimseye tâlim ettiler. Bizim üzerimizde fazla durduk-
ları ve kendilerinden sonra mânevî ağırlığı ve sorumluluğu 
pek yüce olan emâneti teslim edecek birini yetiştirmek arzu-



78 Aliosman Dağlı

ladıkları belli olmuştu. Korku ve kaçmakla kurtulunamıyor. 
Mukadder neyse o tecelli oluyor.

Bir gün Orhan Câmii’nde namaz kıldık. Yukarıya otobüs 
durağına doğru geliyorduk. Uludağ’a baktığımda içimden 
dedim ki… Bir haşmetli göründü orada Uludağ… Tam bana 
karşı. Dedim ki: “Ey Uludağ! Niye o kadar böbürleniyor ve 
övünüyorsun. Önünde senden yüz defa daha büyük bir Hi-
malaya Dağı yürüyor. Eğer Bursalı onun kadrini bir bilseydi 
acaba ondan uzak durur muydu?” dedim. Hafif durdu, yan 
yana geldik. Çünkü arkasından yürüyordum. Başını eğdi, 
hafif seslendi ve dedi ki:

“Oğlum, oğlum” dedi. “Biz onbeş sene var ki, kendi hânemizi 
kendimize hapishâne yaptık. Bursalı bile bizi unuttu. Emir aldım. 
Seni yetiştirmek için. Onun için meydana çıktım” dedi. 

Böyle başladı dervişliğim çocuğum, bu emir ile… Resû-
lullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’den bu kemter, 
bu günahkâr, bu muzdarip mürşidiniz, ben mânevî emir ve 
Resûlüllah (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in emri ile 
doğrudan doğruya dervişliğe girmiş kardeşinizim... 

Bu sülûk devrimiz, bazı kesintilerle devam etti. Tabi ders, 
her zaman devam ediyor. Gelibolu’ya gittim, Aziz Bey ile... 
Balıkesir’e gittim, Aziz Bey ile tayine. Fakat dâimâ Bursa’yla 
irtibâtım devam ediyordu. 

1960 ihtilâlinin emeklileri arasına girmiştim. Kendilerin-
den müsaade alarak çocuklarımın yüksek tahsilleri için evi-
mi İstanbul’a nakletmiştim. Sık sık ziyâretine gidiyordum. 
Diğer zamanlarda ise Bursa’dan uzak kaldığım devreler gibi 



79Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

mektuplaşarak irşâd ediliyor ve zorluklarım çözülüyordu. 
Fâtih İskender Paşa Câmii karşısında avukat Mazhar Bey’in 
apartmanında bulunduğumuz sırada, 6 Haziran 1964 tarih-
li mektubu ile birlikte yüce ve mukaddes emânet hilâfetnâ-
mem lütfedilmişti. Halîfesine emânetini devretmiş ve ağır 
yükü yüklenmenin sadâkat ve vefâsından emîn olan aziz 
mürşidimiz gönül huzuruna ermişlerdi.

On yedi sene mübârek Üstâd’ın sohbetini dinlemiş ve 
Üstâd’ından sülûk görmüş bir kardeşinizim. Bu arada çok 
kerâmetlerini gördüm, saymakla bitiremem. Hangi birinin 
lafını edeyim. 

1964 senesi sonlarına doğru elli dört yaşımda sakal bırak-
mış bu hâlimle ziyâretine giderek duâlarını ve hac farîzası 
yolcuğum için müsaadelerini almıştım. 1965 yılı başında 
mübârek yolculuğa çıkmış ve dönüşümde de yine birkaç 
ziyâretinde bulunmuş ve pek çok duâ ve nasihatlarına maz-
hâr olmuştum. Gün gün hastalığı artıyordu. Artık mukad-
der âkıbetin yakın olduğu hissediliyor ve şiddetli hüzün 
içimi kavuruyordu. Son ziyâretimi 18 Temmuz 1965 Pazar 
günü yaparak birkaç gün hemen yanlarından ayrılmadan 
Bursa’da kalmıştım. Salı günü bu âcizi imâmete geçirerek 
ikindi, akşam ve yatsı namazlarını cemaatim olarak kıldılar. 
Yatsı namazına başlarken “Efendim, ne olur sünnetleri oturarak 
edâ eyleyiniz” dedim. Cevaben “Henüz dizlerimde derman var. 
Hayâ ederim Mevlâm’dan” buyurdular. Pek mahcûb olmuş bü-
yük bir ders almıştım. Ertesi Çarşamba günü tekrar ziyâret 
ederek, duâ ve müsaadelerini alarak İstanbul’a avdet ettim. 



80 Aliosman Dağlı

Evin giriş sofasında koltuğunda oturuyor, misâfir kabûl edi-
yor ve sohbet ediyordu. 

Mukadder âkıbetin pek yakın olduğunu üzerlerine kon-
duramamıştık. Son ana kadar hiç kendini gâib etmeden iki 
ayrı hanımdan üç erkek, bir kız evlat bırakarak, baba hâtırası 
evinde 24 Temmuz 1965 Cumartesi günü saat 17.30’da ruhla-
rını Hakk’a teslîm ediyorlar. Hemen bize telgrafla acı haber 
bildirilmiş lâkin zarûret îcâbı İzmit’e gitmiştik. Böylece de 
engin irfânından feyiz alan Mevlâmız’ın (celle celâluhû) bu 
bahtsız kulu, son hizmetlerinde bulunamamıştır. Arabî tarih-
li 25 Rebiyü’l-evvel 1385, Rûmî 12 Temmuz 1281 ve şimdiki 
tarih 25 Temmuz 1965 Pazar günü ikindi namazını müteâkib 
Bursa Câmi-i Kebîr [Ulu Câmii] musallâsında cenâze nama-
zı kılınmış ve 79 yaşında olarak Emir Sultan Kabristanı’nda 
aziz vücûdu toprağa konmuştur. 

Aslî tarihimiz İslâm tarihidir. Arabî tarih ile vefatları sek-
sen bir yaşında... Çünkü İslâm senesi her otuz üç senede bir, 
Rûmî seneyi geçer. Altmış altı senede iki yaş fazla olur. Arabî 
seneye göre Üstâzım Muhammed Şemseddîn Bursevî, seksen 
bir yaşında Hakk’a yürümüşlerdir. Bunun tahsîsen üzerinde 
durmamın sebebi var. Çünkü “Seksen yaşından sonra huzûru-
ma gelen mü’min kuluma büyük müjdelerim var” demiştir Rab-
bi’l-Âlemîn. Seksen yaşından sonra kabre Münker ve Nekir 
geldiği vakit, Hazret-i Allah hitâbı ile “Çekilin benim kulumun 
başından” diye emir verecek. “Ona ben soracağım. Siz soramaz-
sınız” diyecek. Allah’ın müjdesine ermiş insanlardır seksen 
yaşını doldurup Hakk’a yürüyenler. Ancak kimler? Bütün 



81Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

hayatlarını şeriata uygun, İslâm hakikati ile yaşayanlar için 
şüphesiz. Ne mutlu onlara! Elhamdülillah Pîrim, Üstâzım 
Muhammed Şemseddîn Efendi Hazretleri de bu şekilde Ara-
bî seneye göre seksen bir yaşında Hakk’a yürümüşlerdir ve 
o müjdeye erenlerden biridir. 

Azîz ruhları şâd ve feyzleri üzerimizden eksilmesin. 
Âmin, yâ Muîn…

Rûhuna Fâtiha. 

Şemseddîn Efendi Menkıbeleri

Bu seçilmiş insanın bütün kerâmetlerini anlatmam müm-
kün değil. Yalnız üç tane, seçilmiş, benimle ilgili kerâmetleri-
ni anlatacağım ve bu bahse böylece son vereceğim. 

Yeni derviş idim. Üç aylık kadar bir derviş… Balıkesir’de 
oranın en meşhur câmii olan Sadrazam Zağanos Paşa Câ-
mii’nin bir sütununun arkasında ders yapıyorduk; bir ikin-
diden sonra… Câmide, kenar köşede, üç beş tane insan da 
vardı. O sırada dersin en dalgın yerinde, en kendimden geç-
tiğim yerinde, Şeyhim (kuddise sirruhû) sağ tarafındaki câmi-
nin en büyük kapısından içeriye girdi. Her zaman olduğu 
gibi başında kasketi, sırtında cübbesi, geldi. Sütun arkasın-
dan dolaştı, tam benim önüme dikildi. Tam, önüme… Önü-
me dikilince; 

“Efendim” dedim, fırladım oturduğum yerden, kalktım. 
Kalktım ki kimse yok. Tabii ben de ayrıldım. Etraftakiler de 
böyle gülümsediler hafif. Onlar belli ki, çok tecrübe görmüş, 
gelmişler. Ve anladılar vaziyetimi.  O hafta Bursa’ya gelir 
gelmez, ziyâretine gittiğimde:



82 Aliosman Dağlı

 “Oğlum” dedi. “Hele ne yapıyor bizim oğlumuz diye seni 
ziyarete geldim” dedi. “İfşâ ettin, duyurdun beni” dedi.   Ah 
o günler… O günlerde derviş idim çocuklar, derviş… Sonra 
mürid bile olamadık. Hâlâ da olamadık. Ah o günler. O aşk 
günlerim tekrar gelebilse… 

İkincisi de ondan epey seneler sonra Bursa Askerî Hasta-
nesi’nde görevli idim. Oradan çıktım, Bursa’daki Murâdiye 
Câmii’nde, Murad Hüdâvendigâr Câmii’nde, ikindi nama-
zını kıldım. Oranın yan hücrelerinden bir hücreye çekilerek 
ders yapıyordum. O derste acâyibât gördüm. Ne söylenir, 
ne söylenmesi câizdir. Pek büyük acâyibât gördüm. O acâ-
yibâtın sarhoşluğu ile Ulu Câmi’ye geliyorum. Bilirdim ki, 
o Ulu Câmi’de, bahçenin altındaki demir merdivenle çıkılan 
ilk yerde, oturup orada beni beklerdi, birkaç tanıdık ihvan. 
Otobüsten sonra koşa koşa geldim. Tam minârenin dibini 
döneceğim, batı kapısının batı tarafından, o sırada kahvede 
pencere gözüküyor. Perdede masaya dayanmış, öyle hafif 
eğik, ayakta gördüm. Ayakta görünce heyecanla koştum. Bir 
elini, öbür elini, iki elini de öptüm. Etrâfımdakilerin duyma-
yacağı sesle: 

“Efendim, benim gibi bir günahkâra nasıl ayağa kalktınız. Efen-
dim, hayâ ediyorum oturun” dedim. 

“Sana ayağa kalkmadım oğlum. Hüdâvendigâr Camii’ndeki cil-
veye [O camide iken gördüğün acâyibât için] ayağa kalktım” 
dedi.

Üçüncü hâtıram… Üstâd’ım 1965’te Hakk’a yürüdüğü 
vakit... Yürüdükten sonra İstanbul’da kısa zamanda, Süley-



83Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

mâniye Câmii yolumun üzerinde Kirazlı Mescid’e taşınma-
ya başladım. Oraya Avukat Rıfat Bey sebep oldu. Nur içinde 
yatsın. Orada Kirazlı Mescid’de, Seyyid Cemâleddîn Arvâsî 
Efendi sohbet yapıyordu. O’nun sohbetlerine başladım ve 
o sohbette on sene devam ettim. Neler gördük neler... Ben 
sohbet günlerinden birine hazırlanıyordum. Haftada iki gün 
sohbet verirdi. Cuma günü tefsir okuturdu ki, ben de tef-
sirden takip ediyordum dersimi.  Pazar günü de Mesnevî ile 
Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in hadisle-
rinden bahsederdik. Rıfat Bey, bana ayrı bir gün ayırdı. Çar-
şamba günü öğlen namazında orada bulunmak üzere… 

“Çarşamba Farsça okuyalım, biraz Farsça öğrenilsin” 
dedi.

“Hay hay Efendim” dedim. Gülistan10 diye bir mübârek 
kitap vardır. Gülistan’ı aldık. Onun Farsça dersini tâkip edi-
yoruz. O gün Çarşamba; sabahleyin dersimi bitirdim. İşrak 
namazımı kıldım. İstanbul’daki evimde, karşı taraf yani Teş-
vikiye’deki evimde zamanı bekliyorum. Kalkıp gideceğim 
Kirazlı Mescid’e, Süleymâniye’ye gideceğim. Kur’ân okuyo-
rum rahlemde. O rahleyi Kur’ân kursuna teslim ettim. Rah-
lem orada mevcud. Teşvikiye Kur’ân Kursu’nda Kur’ân-ı 
Kerîm okurken böyle Kur’ân’a dalmışım, geçmişim kendim-
den. O sırada Şeyhim Şemseddîn Efendi yine geldi karşıma. 

Hakk’a yürüdükten senelerce sonra bu hikâye çocuklar... 
O, Hakk’a yürüdükten seneler sonra önüme geldi, karşım-
da dikildi. Elinde yazılı kâğıtlar vardı. Başta, ilk sayfasında 

10  Şeyh Sadi Şirâzî’nin “Gülistan” isimli ahlâk ve terbiyeye dair 
Farsça eseri.



84 Aliosman Dağlı

dört tarafı çevrili yazılı bir kâğıt. Uzattı rahleye doğru bana, 
ayakta:

“Bunu sana yengen verecek” dedi.  Kendisi vermiyor. 
“Bunu sana yengen verecek” dedi. 

“Efendim” dedim fırladım. Baktım kimse yok. Aklım başı-
ma geldi ki, bu bir mânâ tecellisi. Bu güpegündüz, güpegün-
düz ve Kur’ân okurken... Tabi bir heyecan geldi… Kur’ân-ı 
Kerîm’i kapadım, başladım ağlamaya. Ağlıyorum. Biraz ses-
li de ağlamışım ki Hacı anneniz geldi. 

“Ne oldu sana” dedi. 
“Hiçbir şey olmadı” dedim. 
“Ama insan sebepsiz ağlamaz ki” dedi. 
“Yahu beni rahat bırak” dedim.  “Rahat bırak beni yahu” 

dedim. Ağlıyorum… İçimden geldi. 
Kadın bir bakıma; nefsi ve şeytanı galebe ederse karşısın-

da dayanamazsınız çocuklar. O kadar çok ısrar etti ki, vazi-
yeti anlatmaya mecbur oldum. Vaziyeti anlatmaya mecbur 
oldum, ama benim için de bu yollar, bu kapılar kapandı ço-
cuklar. Ceza olarak kapandı. O kadar açık idi ki, her şey ka-
pandı. Bilemedim kadrini… Sonra Kirazlı Mescid’e geldim. 
Ellerim ateş gibi yanıyor. Yüzüm de öyle, ateş gibi. Bir müd-
det sonra hoca efendi kapıdan gözüktü. Koştum onu karşıla-
dım, elini öpmek için…  Elimi uzattım ki, 

“Git çocuk. Sen hastasın niye geldin bugün?” dedi.
“Hasta değilim efendim” dedim. 
“Ateş gibi yanıyor ellerin, yüzün de kıpkırmızı. Hastasın be oğ-



85Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

lum” dedi. “Ne oldun? Bir hastalık mı var, bir şey mi var. Git evde 
dinlen” dedi. 

“İyiyim Efendim” dedim. 
Eline tutunarak minberin dibindeki rahlenin yanına gel-

dim. Bir rahle, Rıfat Bey ile bizim önümüzde duruyordu. De-
dim ki:

“Rıfat Bey gelmemiş…” 
O gün oturduk… Elimi bırakmadı. 
“Anlat bakalım şimdi” dedi. Anlattım, çocuklar; geçen bu 

hâtıramı anlattım. Böyle böyle oldu dedim. Ağzından aynen 
bu söz çıktı: 

“Mürşidin rahmetullâhi aleyh çok büyük adammış. Ne yazık ki 
hayatta müşerref olamadım” dedi ve rahlesini örten yeşil örtü-
yü kaldırdı, altından kâğıtlar çıkardı ve bana doğru uzattı: 

“Şeyhinin yazdığı bu muydu?” dedi. 
“Vallâhi buydu Efendim” dedim. "Vallâhi buydu" dedim. 

“Gördüğüm bu idi” dedim. 
“Peki, bu nedir biliyor musun” dedi.
“Bilmiyorum Efendim” dedim. 
“Bak çocuk” dedi. -Bu yaşımdan sonra, tedâvi olduğum za-

man söylüyor bu lafı; 55 yaşında, 56 yaşındayım- 
“Bak çocuk, bu bir hadîs-i şerîfler manzumesidir: Kırk Hadîs-i 

Şerîf” dedi. “Seni Allah bana çok sevdirdi. Bu cemaatimin içinde 
en sevgilim sen oldun” dedi. Dedim ki: 

"Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in müjde-
sini bu çocuğa duyurayım. Resûlullâh Efendimiz buyuruyor ki 



86 Aliosman Dağlı

bir hadîs-i şeriflerinde; ‘Benim ümmetimden bir kimse kırk hadîs-i 
şerîf ezberleyerek âhirete gelirse, cennette benim makâmımda bahçe 
olacaktır.' 'Benim makâmım’ diyor. Bu müjdeyi biliyordum” dedi 
ve “Seni bu müjdeye ersin diye, bu kırk hadîs-i şerîfi tertîb ettim. 
Sırf senin için oğlum” dßdi. Tabi ellerini öperek aldım hadîs-i 
şerîfi. Bir müddet sonra dedim ki: 

“Efendim, bu mübârek müjdeye bu cemaat kardeşlerimi de iş-
tirâk ettirelim. Ne olur?” dedim. 

“Ne yapalım?” dedi. 
“Bunu bastıralım?” dedim. 
“Peki” dedi. 
Rıfat Beyi me’mur etti, bastırdı. Sizlere dağıttım. Çoğu-

nuzda olup, hangi köşede olduğunu bilmediğiniz “Kırk Dört 
Hadîs-i Şerîf”, böyle bir mânevî müjdenin hâtırasıdır çocuk-
lar. Ama içinizde kıymetini bilenlere ne mutlu. Bilmeyenlere 
yazık… Üç defa ezberledim. Hâfızam kıt. Altmış beş yaşın-
dan sonra ezberlemek kudretim kalmadı. Onun için birkaç 
tanesi aklımda ama her zaman ona hürmetkârım. Her zaman 
fırsat buldukça açar okurum onun mânâlı hadîs-i şerîfini.  
Meâllerinden vâkıf olmaya tekrar tekrar çalışırım. Aklınızı 
başınıza getirin ve söylediğimiz bu âcizâne sözlerden ibret 
alın. 

Şemseddîn Efendi’nin Eserleri

Efendim’in tasavvufî bilgisi son derece yüce… Ölçe-
mem… Şiir kâbiliyeti de vardı. Manzum yazardı. “Dîvân”ı-
nı, Bursa’daki kardeşlerden halîfe Fahreddîn Bey kardeşim, 



87Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

İslâm yazısından yeni yazıya çeviriyor. 
İkincisi; yanında bir defter olarak bulunan “Âdâb Risâ-

lesi”. Manzum “Âdâb Risâlesi”ni epeyce açıkladım. Yarıya 
kadar açıkladım ve daktilo ile yazdırdım. Sizlere teyp olarak 
verdim. Daktilo ile yazılanları çoğalttıktan sonra da bir kıs-
mını dağıttım. Eğer ileride benden sonra gelecek halîfelerim, 
o benim açıkladığımdan, açıkladığımın şiirli olanından bas-
tırırsa belki basılabilir. 

Üçüncüsü de her birinize daha ilk derviş olurken verdi-
ğim, “Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risâlesi”dir ki, onu gö-
renler hayran kalıyor. “Hiç daha bu kadar açık olarak, Tezek-
kürü’l-Mevt’i ve râbıtayı hiçbir eserde görmemişiz” diyorlar. 
Bize onu basmak, bastırmak nasîb oldu. 

*
Eserlerinin hepsi de nazım cinsindendir. Nazmın en çetini 

olan aruz veznini pek ustaca kullanmışlardır. 
1.Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risâlesi: 
Bu eser bastırıldı.
2. Nakşî-Hâlidî Âdab Risâlesi. 
3. Mevlid-i Nebî Aleyhisselâm Risâlesi. 
4. Dîvân-ı Hadîkatü’l-Meânî li-Bursevî. 
Fânî ömrümüz vefâ ederse kalan üç eseri de bastırmak is-

teriz. Ömrümüz elvermezse mânevî vârislerimizin rûhumu-
zu hoşnûd edeceklerinden ümitliyiz.

Şemseddîn Efendi’yi Yâd Merâsimi Sohbetlerinden

O yıl, 3 Eylül 1965’te bekâ âlemine teşriflerinin kırkıncı 



88 Aliosman Dağlı

günü merâsimini bugünkü umûmî usûl üzere Kur’ân-ı Kerîm 
ve Mevlid-i Şerîf kıraati ile icrâ eyledik. Sonradan yakınla-
rıyla aramızda aldığımız bir kararla, her yıl Eylül ayının ilk 
Pazar gününü bu merâsime tahsîs ettik. İlk üç yıl Câmi-i Ke-
bir’de Mevlid-i Şerif’li kutlamadan sonra kendisinin otuzbeş 
yıla yakın imamlık ettiği işbu mescidinde [Koca Nâib Câmii] 
yalnız kutlama usûlümüzü Kur’ân-ı Kerîm ziyâfeti şekline 
çevirdik. 

Bu küçük ve ruhâniyetli mescidde her birerlerinin otur-
dukları yerlerinde rûhen temessül eden nurlu sîmâları göz-
lerimizin önünde. Bir bir oturdukları yerleri şöyle hatırlıyor 
ve biliyorum. Hepsi gözlerimin önünde. 

Onlar uyanık, meclisimizden âgâh ve rûhâni âlemle ara-
mızdadır. Şüphe edilmesin. Şimdi bizlerin mânevî âletlerle 
filmlerimiz çekilmekte. Sözlerimiz mânevî bantlara alınmak-
ta olduğu gibi, onlarla da çekilen filmlerimiz mânevî arşiv-
lerde çok muntazam ve mükemmel şekilde muhâfazaya alın-
mış bulunmaktadır. Günü gelecek, görülecek ve bilinecek. 

Bu kısa ve ana sözden sonra yine maksadımıza dönerek 
merhum mürşidimizin sûret ve sîretinden söz edelim. Ondan 
sonraki yirmi yıla yakın devreyi pek çok zaman bir arada, 
bazen de vazîfemiz îcâbı madden gurbette ve mânen yine bir 
arada yaşadık. Haz ve elemlerimiz, kıvanç ve sürûrumuz, 
kederlerimiz bir ve beraberdi. İki ayrı vücutta birleşik ruhlar 
hâlinde geçti senelerimiz. Mutlu ve mes’ûd idik. Bu sözüme 
dikkat edin. “Acaba daha üstünü var mı?” gibi gönül kemi-
ren hastalığa yakalanmadan sevmiş, sevilmiştim.



89Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Şöhreti asla sevmezdi. Henüz basılmamış olan “Dîvân”ın-
dan şöhret sevme işine âit bir kıta: 

“Duymadım her kim ne derse, çekmedim asla elem 
Medh-i ahbab beklemezdim zemm-i düşmandan ne dem 
Fariğ-i âlâyişim birdir bana medh ile zem”11 

İşte onun kişiliğini özetleyen pek mânidar söz. Kim ne 
derse desin elem çekmedim diyor. Medih beklemedim, zem-
medenlerden de üzülmedim diyor. Ne düşmandan gam 
duydum, ne dost ahbabtan bir medih bekledim diyor. Çün-
kü âlâyiş hiç sevmezdim, âlâyişten uzaktım. Benim için me-
dih de zemm de hepsi müsâvidir der. İşte bir kişilik. Bu üç 
satırlık nazımda onun yüce kişiliğinin özü sezilir.

Efendiler! Şeyh Muhammed Şemseddin Efendi merhûmu, 
kendi evlatları dâhil, mahremi, can yoldaşı olan âilesi dâhil, 
devrinden hiç kimse tanımadı. Bu fakir de ancak onun kişi-
liğinin, kasem ederim Rabb’ime, ancak onda birini tanıya-
bildim hayatımda. Belki onda birini tanıdımsa onda dokuzu 
benim için dahi meçhûl. O kadar yüce bir insan idi. Evlatları 
hiç tanımadı. Uzun yıllar hânelerini kendilerine uzletgâh kı-
lıp sessiz yaşamışlar ve öylece de bu âlemden sefer eylemiş-
lerdir. 

Bu âciz himmet ve irşâdına lâyık görülmekle bahtlıyız. 
Kendilerini tanımak ve irşadlarına liyâkat seviyesine hiçbir 
gün ulaşamadık. Lâkin engin hoşgörülülüğüyle sevgisini 
kazandığımızdan emîniz. Çok kemâl hâllerini gördüm. İn-

11  Külliyât-ı Şemsî (Divân-ı Hadîkatü’l Meânî), Muhammed Şem-
seddin Canpek, (haz. Doç. Dr. Orhan Bilgin), İstanbul, 1990, s. 
27.



90 Aliosman Dağlı

sanların hârikulâde hâller diye vasıflandırdığı nice kerâmet-
lerini müşâhede ettik. Seçilmiş kişiliğine ve velîlik mertebe-
sinin yüceliğine, ermişliğine şüphemiz yoktu. Hâzâ mürşid-i 
kâmil idi. Ehl-i kemâl idi. Asrımızda mânâ yollarının örnek 
olanlarından idi. Görgüsü geniş, kültürü engin, vukûfu de-
rin, hazır cevap, şimşek gibi bir zekâya sâhip idi. Hâfızası 
hayret edilecek kadar kuvvetli idi. Çok tatlı ve derin sohbet-
leri tam bir irfan fakültesi idi. Her sözü mukaddes senetle-
re istinâd eder; tefsir, fıkıh ve kelâm ilimlerine dayanmayan 
söz etmezdi. İrfan yolu ile nice esrâra ışık tutarak bulunduğu 
meclisi feyze gark ederdi. Sohbetleri hep irticâlen idi. Kâbili-
yetimiz nisbetinde İslâm ilim ve esaslarına, nice menâkıb ve 
usûllere o sohbetlerde âşinâ olduk. Tarih denilen ilmi ondan 
edindik. 

Şu birkaç satır içinde yaptığımız örnek özetin her cümlesi 
sâhifeler dolusu birer sohbete vesîle olabilir. Ancak mezkûr 
zâttan sonraki mürşidlerimiz, mezkûr zâttan evvelki, önceki 
mürşidlerimiz Abdullah-ı Mekkî, Mustafa İsmet Yanyevî ve 
Osman Necmullâh-i Haskövî (kaddesallâhu teâlâ esrârehum) 
Efendilerimiz’e âit menâkıb yazılmamıştır. Üstâzımız’la be-
raber isimleri anılan üç büyüğümüze âit bir menâkıb müs-
veddesini kaleme almışızdır. Ömrümüz vefâ ederse temizini 
de tamamlayıp mânevî vârislerimizin neşretmesi için hâtıra 
olarak devretmek murâdımızdır. Hayatımda bastırmayaca-
ğız. Basılmasını bizden sonrakilere devredeceğiz. Bastırılma-
sını istemiyorum. Üstâzım’ın şöhretten çok kaçarak yaşadığı 
hâlden utanıyorum. Bu meydana çıkışımdan dahi mahcû-



91Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

bum. Onun için eser meydana gelirse belki bir şöhret olur 
diye korkuyorum. Yazmayacağım. Benden sonrakilere bıra-
kacağım inşallah. Ortaya çıkışımız da sırf O’nun mübârek 
mânevî yolunu biraz devam ettirmek içindir. Yoksa Cenâb-ı 
Hakk şöhret âfetinden bu âcizi ve cümlemizi muhâfaza etsin. 

*
Gözlerimi kapadığım vakit yıllarca kasem ederim Rabb’i-

me çok defa söylemişimdir. Kendimi yoklardım, tesbih elim-
de “Ben Şemseddin miyim? Sabri miyim?” Bakardım; Sabri. 
Tekrar dalardım. Kaybederdim kendimi. “Yâ Rabbî ben Şem-
seddin miyim, Sabri miyim?” O hayatta daha. Böyle yoklar-
dım sakalım yok. “Ben Sabri’yim” derdim. İşte şeyhte fânîlik 
budur. Bu duyguyla yaşarsak, bu duyguyla olursak, o vakit 
dervişliğin ilk basamağına basmış oluruz. Ancak ilk basama-
ğına… Zannetmeyin ki bu bir mertebedir. Dervişliğin ancak 
birinci basamağına basmış oluruz.

*
“Nasihat-i Şemsî”… Ben her zaman okuyorum. Ezberleye-

medim ama o kadar çok sık okuyorum ki.

“Nerden gelip gideriz
Duydun mu biz ne deriz?

İsm-i Hû zikrederiz
Allah deyip gideriz.
Bir köprüden geçeriz

Anda şerbet içeriz



92 Aliosman Dağlı

Bir gün olur göçeriz
Allah deyip gideriz.

Bulduk Habîb yolunu
Tuttuk cânân kolunu
Kovmaz elbet kulunu
Allah deyip gideriz.

Aç dîdeni yâre gel (Gözünü aç diyor)
Yol bilmezsen ara gel
Dağı bırak dâra gel
Allah deyip gideriz

Geldiğimiz Âdem’dir
Gafletimiz nedendir?

Kazancımız bu demdir
Allah deyip gideriz

Ehl-i Beyt’ten al haber
Ebûbekir ile Ömer

Dahi Osman u Hayder
Allah deyip gideriz

Fâtımâ’dır anamız



93Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Hasan, Hüseyin canımız
Cümlesi sultânımız
Allah deyip gideriz

Şemsî acep neyliyor?
Hep nasihat söylüyor

Duâ talep eyliyor
Allah deyip gideriz

İtme nefse hiç tamâ
Hakkı dinle ver semâ
Rûhuna ver hep şuâ
Allah deyip gideriz

Akıtanlar gözyaşı
Doğruluktur her işi

Hakk’a dalmış bir kişi
Allah deyip gideriz

Gel kanaat ehli ol
Lâ yufnâ kenzini bul

Doğru yoldur işbu yol
Allah deyip gideriz



94 Aliosman Dağlı

Kibr u tuğyân eyleme
Lutfa, küfrân eyleme
Hakk’a isyân eyleme
Allah deyip gideriz

Sehâ büyük ameldir (Cömertlik)
Dîni esas, temeldir
Velâyete bedeldir

Allah deyip gideriz

Ateş meşreb bilemez
İblis nârdır dilemez

Nar da nûra gelemez
Allah deyip gideriz

Gör Halîl’in nûrunu
Yaktı Nemrut nârını
Ver sen dahi vârını

Allah deyip gideriz”

(Nemrut ateş yaktı ama Halil İbrâhim aleyhisselâm ced-
dimiz nûr idi, o ateşi söndürdü. Çünkü Nur-i Muhammedî 
taşıyordu. Nur-iMuhammedî alnında idi. Yakar mıydı onu 
ateş! Nemrut Dağı’nın eteği gülistana döndü bir anda.)



95Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

“Gücendirme yârını (Sevgilini, dostunu)
Yakarsın öz cânını
Sabreyle al şânını

Allah deyip gideriz

Gitme şerrin başına
Şeytan gelir peşine
Karışma Hakk işine
Allah deyip gideriz

Deme bir kez intikam
Hakk’a eyle i’tisam 

(Allah’a bağlan. Allah’ın ipiyle bağlan. O da Hazret-i 
Kur’ân’dır)

Vekil eyle vesselâm
Allah deyip gideriz

Bakma âlem işine
Düşme insan peşine
Verme sıklet başına
Allah deyip gideriz

Vediadır hep malın,
Çocukların iyâlin



96 Aliosman Dağlı

Hoşgörürsün misâlin
Allah deyip gideriz

Tıyb olmalı yemeğin
Müsmir olur emeğin

Biz gelmeyiz demeyin
Allah deyip gideriz”

(Tıyb; helâlden de çok temiz… Helâl de çok temiz ama 
helâlden çok daha temiz olandır. Hîle ve şüphe olmayan yi-
yeceklere tıyb denir. O vakit diyor ancak senin zikrin, ancak 
senin ibâdet ü taatin sana çok faydalıdır.)

“Hazır varken araba
Bunda katma gurabâ

(Buradaki arabadan kasıt mürşid-i kâmildir efendiler. Yol 
göstericilerdir.)
Al sırtına bir abâ

Allah deyip gideriz

Zaten ne var gidecek
Tûl-i emel bitecek
Ahbab seni itecek

Allah deyip gideriz



97Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Taşlar konur başına
Kimse bakmaz kaşına
Bul bir yoldaş, âşinâ
Allah deyip gideriz

Kalan var mı cihanda
Gider gedâ sultan da 

(Gedâ; fakir, fukara, hizmetçi)
Dünya ile revanda
Allah deyip gideriz

Aşktır canı besleyen
Hakk sözünü sesleyen

Âdemleri dersleyen
Allah deyip gideriz

Cürmümle ben giderim
Şemsî çoktur kederim

Geldi sâil bak derim (Sâil: Dilenci)
Allah deyip gideriz”

*
Merhum Üstâzımız otuzbeş yıla yakın bir zaman, işbu 

câmi-i şerîfin imamlığını yapmış ve Koca Nâib Câmii imam 
hatibi unvânıyla musallâya çıkarılmıştır. 



98 Aliosman Dağlı

Efendiler! Bu mübârek mâbedde uzun seneler arkasında 
namaz kılma bahtiyarlığına ermişlerdenim. Mihraba ken-
dileri dururlardı. Biz tam arkasında dururduk. O mübârek, 
secdeye başını indirip ayaklarını kaldırdığı vakit Allah’a 
kasem ederim; misk-i amber kokusu koklar gibi onun ayak 
bastığı yeri koklar, öyle secde yapardım. Orta Asya Horasan 
erlerinden olup, Baba Sultan Geyikli Mehmed Efendi (kuddi-
se sirruhû) emsâli ile Anadolu’ya göç eden ve ikinci Osmanlı 
Sultanı Orhan Gazi ile birlikte Bursa’nın fethinde bulunan 
Mîr-i Büdelâ Aziz Dede’nin Bursa’da ilk kurduğu kendi is-
mini taşıyan Mîr-i Büdelâ, diğer ismi Kedili Dergâh’ın son 
şeyhi bulunan Üstâzımız, yüce pederleri Osman Necmullah 
(kuddise sirruhu’l-âlî) Efendi’nin Hakk’a intikâlinden sonra 
vazîfe almıştır. Genç yaşında aldığı şeyhlik unvânını ellibeş 
yıl taşımıştır. Zamanının gereğine ve kânunlara uymuş ve 
çekildiği uzlet yuvasında ledün ilminin, sâhilsiz denizinde 
pervâz etmiştir. 

Efendiler! Gizli kapaklı tâkibatlardan kaçarak yetiştireyim 
diye uğraşmadı, ama sohbetleri ile herkesi gaşyetti, uyandır-
dı. O şekilde vazîfe gördü. Kendine evini uzletgâh kıldı, yani 
inzivaya çekildi. Bu âcize bir gün kalbimden geçeni sezerek 
aynen şöyle hitâb etmiştir: 

“Oğlum, oğlum. Biz onbeş senedir Bursalı’ya kendimizi unut-
turduk. Kendimiz de kendimizi unuttuk”dedi. “Seni yetiştirmek 
için vazîfe aldığımızdan ortaya çıktık oğlum” dedi. “Eğer cümbüş 
arıyorsan kalabalık arıyorsan Bursa’da cümbüş yerleri çoktur” 
dedi. Kendi hânesine çekilmiş, herşeyden de eli ayağı çe-



99Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

kilmiş bir hâlde, biz onu 1947 senesinde bulduk. Allah bizi 
onun izine yetiştirdi. Zâhir ilimleri ve bâtın irfânında dev-
rinin seçkinlerinden idi. Dâim mütebessim hâli, son derece 
mütevâzı ahlâkı ve doyum olmayan sohbetleri ile gönülleri 
fethederdi. 

*
Bursa Şehri

Bursa’nın etrâfını bütün evliyâlar sarmıştır. Bursa muha-
faza altındadır. Doğu tarafından Emir Sultan Muhammed 
Şemseddîn-i Buhârî kuddise sırruh; kuzey tarafından Molla 
Fenârî rahmetullahi aleyh Hazretleri; güney tarafından İsmâil 
Hakkı Bursevî kuddise sırruh Hazretleri; batı tarafından da 
Üftâde kuddise sırruh Hazretleri çevirmiştir. Arada bir sürü 
evliyâ vardır, yüzlerce, binlerce evliyâ. Bursa çok mübârek 
memlekettir. Her adımınızı atınca dâimâ düşünerek, kendi-
nizi toplayarak adımınızı atın. Öyle bir beldedesiniz kardeş-
lerim. Hepsini birer birer ziyaret nasîb oldu. Pâdişah efen-
dilerimizin de kabirlerini ziyâret ettik. Hepsine üç İhlas bir 
Fâtiha okuduk. Cenâb-ı Hakk lütfetti. Bu şekilde Bursa’ya 
olan seyahatimi de tamamladım. 

*
Kardeşlerim seksen yaşını idrâk ettirdi Mevlam. Hamd 

ü şükürler olsun. İstiyordum seksen yaşına varayım. Üç ay 
oldu seksen yaşına girdim. Rahat var, müjdeler var seksen 
yaşından sonra Rabbi’l-Âlemîn’in huzuruna gelen kuluna. 
Onu bize ihsân etti. Umulur ki toplumun heyet-i umûmi-
yesinde son görünüşümdür. Sizleri zaten çok seçemiyorum, 



100 Aliosman Dağlı

görmüyorum ama sizler bu fakiri görüyorsunuz Elhamdülil-
lah. Bütün dileğimle bu an’ane devam ettiği müddetçe yat-
tığım yerde rûhum hoşnûd olur. Eğer aksi halde kaybolursa 
eh onu da sizler, benden sonra kalanlar korusun, vebali ve-
yahut da hatasını gidermek için.

Koca Nâib Câmii

Bulunduğumuz câmi Koca Nâib Câmi. 1947 yılında Bur-
sa’ya geldiğimizden bir müddet sonra bu mübârek mâbedi, 
mürşidim Muhammed Şemseddîn-i Bursevî Hazretleri’nin 
cezbesine kapılarak, bir medyun gibi bağlanarak öğrendim. 
Harâb idi, bakımsız idi. Çok harâb, çok bakımsız idi. Elham-
dülillah bugünkü hâle getirmişler. Bugünkü hâle getirenlerin 
cümlesinden Allah râzı olsun. Daha da âlâ yaparlar inşallah. 

Koca Nâib’in asıl adı Hoca Nâib’tir. Hoca Nâib, Hazret-i 
Fâtih’in eniştesidir yani İkinci Sultan Murad Hân’ın kızının 
kocasıdır. Saraya dâmattır. Hocaefendidir. Ders efendisidir. 
Nâib, vekil demek. Hükümdar ordunun başında harbe gi-
der. O zamanlar kadı denilen Şeyhü’l-İslâm da padişah ile 
beraber harbe gider. Yerine bıraktığı kimseye de nâib denir. 
Vekil, nâib. Padişahın dâmâdı olması hasebiyle zaten büyük 
fazîletli bir hocaefendi… Hoca Nâib, asıl ismini bilmiyorum. 
Onu kendilerine vekil bırakmıştır. Bu Hoca Nâib, Hoca Nâib 
zamanla Koca Nâib’e dönmüş. Yoksa asıl adı Hoca Nâib’dir. 
Cümlesinin ruhları şâd olsun. 

*
Bu mütevâzı Koca Nâib Mescidi’nde otuz üç sene ve biraz 

daha fazla imamlık vazîfesi yapmışlardır. Kendisine muhte-



101Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

lif zamanlarda Bursa’nın büyük câmileri için teklifler gelmiş 
fakat buradan ayrılmamıştır. Şurada, mihrabın önünde câ-
minin bânîsi Koca Nâib Hazretleri medfundur. Rûhâniyetli 
bir mesciddir. Buradan ayrılmamışlardır. Uzun seneler mih-
rab da yoktu; Cumâ kılınmazdı. Son zamanlarda Cumâ kı-
lınmaya başladı. Kendisi burada beş on sene de Cumâ kıldır-
dı bizim zamanımızda. Câmi mahalli fakirdir. Bursa’nın ilk 
mahallelerinden biridir. Ahâlisinin çoğu muhâcirdir, fukarâ-
dır. Buna rağmen bu câmiyi ellerinden geldiği kadar gayretle 
güzelleştirmişlerdir. 

Şimdi siz kardeşlerimden ricâm, herhâlde buranın da 
bir derneği var. Bundan bu yana bu câmiye sizler de yardı-
ma iştirâk edeceksiniz. Yakışığı budur. Bu câmi, yalnız bu 
mahalle cemaatinin câmisi değil. Muhammed Şemseddîn 
Efendi pîrimizin yolundan gelen biz kardeşlerimizin, bizim 
mâbedimiz, bizim câmimizdir. Çünkü bu mihrabda bu fa-
kir O'nun üç sene arkasında namaz kıldım. O’nun ayağını 
indirdiği secdeye ben ayağımı koydum, O’nun ayağını kal-
dırdığı yere… Arkada yazılı olan Âyete’l-Kürsî bu fakîrin 
zamanından kalmadır. Bir hattat kardeşime yazdırmışımdır. 
Geri kalan taraf hepsi değişmiştir. Gayret etmişlerdir. Köy 
kilimleri döşeli idi. O kadar fukarâ bir câmi idi. Az çok ihyâ 
etmişlerdir. Bu ihyâya sizlerin de yardımlarınızı bilhassa ricâ 
edeceğim. Her sene geldikçe bu gayretleri yapın. Sizden bil-
hassa ricâ ediyorum. 

*
Gönlüm istiyor ki, gönlüm istiyor ki arzum hâlisânedir; 

bu hâl devam etsin böyle. 



102 Aliosman Dağlı

Görüyorsunuz bir Mevlânâ gibi diyorlar, bir Yunus gibi 
diyorlar, bir Nasreddin Hoca gibi diyorlar. Şer, fitne, günâh-ı 
kebâir hatta küfürle tes’it [kutlama] ediyorlar. Evliyâullâh’ın 
ruhlarını rencide ediyorlar. Fitneye me’murdurlar. Fitne ya-
pıyorlar. Ama bizim bu işimiz, a’sından z’sine kadar şeriata 
uygun, hakîkat yolunda temiz bir an’ane… Temiz bir an’a-
ne; pîrlerimizi, cümle Ehlullâh’ı, geçmişlerimizi anmaktan, 
Hatm-i Şerîf’ler ve tesbihten ibârettir. O fitne muvaffak olu-
yor da biz hayır yolunda olduğumuz halde siz muvaffak ola-
mazsanız, siz benim haleflerim bunu devam ettirmezseniz 
benim rûhum muazzebtir. Devam ettiriniz. Fânî vücûdumu 
her zaman aranızda görerek devam ettiriniz. İşte büyük bir 
arzum bu. 

Aranızda birçok halîfelerim var. Emâneti alacak ve inşal-
lah ilâ-âhir zaman emâneti devam ettirecek halîfelerim var. 
Bize ilk vazîfeye başladığımız vakit on tane halîfe bırakaca-
ğımızı demişlerdi. Bilmiyoruz Allah ne takdir eder.  Belki on 
taneden daha fazla halîfe de…

Mâdem ki bize bu ağır yükü lâyık gördüler de bu hizmeti 
devam ettiriyoruz, pîrim, üstâzım bu zayıf, Allah’ın kuluna 
çok emek verdi. Pek çok emek verdi. Eğer O’nun emekleri-
ni, emeklerinin takdîrini bileydim de emeklerine karşı gere-
ği kadar gayret göstereydim muhakkak ki bugünkü hâlim, 
sizlere biraz daha lâyık, geçmişlerime, pîrlerime daha yakın 
olurdu. Bu kadar olabildi. Bu kadar yapabildim. İnşallah siz-
ler bu emâneti daha da âlî derecelere götüreceksiniz. Umu-
dum kesilmiş değil. 



103Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Bursa Mîr-i Büdelâ Tekkesi’nin Bakımı

Bursa’daki mânevî büyüklerimizin dergâhından birkaç 
defa söz etmiştim. Yaptığımız bütün mürâcaatlara, bütün 
gayretlerimize rağmen resmî makamlardan orayı yıkarak 
yeniden bir Kur’ân Kursu inşâsı için izin alamadık. Eh belki 
ilerde olur. Fakat gönlüm de öyle metruk olarak bırakma-
ya râzı olmadı. İnegöl’den gelen kardeşlerle bir keşif yaptık. 
Bir karara vardık. Orayı gayri resmî olarak içten içe tamir 
edeceğiz ve içten içe yenileyeceğiz. Allah biliyor ki benim de 
arzum o idi. O Sâlih Usta yenilemek istemiş, heveslenmişti. 
Arzum öyle idi. Sebebi, o binâ Osman Necmullah Hazretleri 
tarafından yaptırılmış bir binâ idi. İlk Mîr-i Büdelâ Hazretle-
ri’nin taştan olan tekkesi yıkılmış onun yerine Osman Nec-
mullah Hazretleri yeniden inşa etmişti ve gönlüm istiyordu 
ki Osman Necmullah Hazretleri’nin hâtırası yaşasın. Bu defa 
ona karar verdik ve öyle yapılacak inşallah. Sâlih Usta çok 
bilgin, olgun bir sanatkâr ve dervişim. Neye mâl olur oğlum, 
dedim. Yirmi milyona mâl olur dedi. Pekâlâ dedim, yirmi 
milyon veririz dedik. Sonra ayrılacağımız gün, toplantı gü-
nünde Hacı İsmâil yeğenime Tarık Bey demiş ki, hiç olmazsa 
on milyon lira acele yetiştirin. Sordum telefonla. Hacı Fah-
reddin halîfem dedi ki, “Efendim Hacı Sâlih Efendi diyor ki 
acele edin, pahalılaşıyor, her gün artıyor. On milyon liralık 
malzeme alalım. İçeriye yığalım. Ben içeriye de ehil usta-
lar koyacağım. Yavaş yavaş tamiri başlar.” Demek ki simdi 
evvela oranın acele malzemesi alınması için paraya ihtiyaç 
oldu. Evde üç milyon lira kadar para var. Başka yok. Şimdi 



104 Aliosman Dağlı

oğlum burada bir zarf olacaktı ne yaptın? Al oğlum, ben de 
halîfeme teslim edeyim. Bir kısım kardeşler bazı yardımlar-
da bulunmuştunuz. Fakat o yardımlar elbette ki kâfi değil. 
Bu âciz, ailem bir milyon lira vaad etti. Onun dört yüz bin 
lirasını ödedim. Geri kalan 600 bin lirası da Kasım’da maaş 
alırsam def‘aten vereceğiz inşallah. Şimdi siz kardeşlerim-
den, Hacı İsmet evlâdımız bu işi bitirdi. Ona söyleyeceğim 
yok. Diğer varlıklı kardeşlerim ki beşer yüz bin lira verenler 
vardı içinizde, bir beşer yüz bin lira daha gayret ederseniz 
çok memnun olurum. İstanbul’da vakti müsâit olan kardeş-
lerim çok. Herbirinizin yüzüne ayrı ayrı söylemek lazım de-
ğil. İlhan Beyle, Ömer Bey kardeşlerim İzmit grubuna dâhil-
dir. Oraya versinler. Onlar da birer milyon lira verebilecek 
durumdadır. Birden vermesi şart değil. Bir kısmını verir, bir 
kısmını vermez. O ikisinden başka İzmit’te fazla zengin kar-
deşlerimiz yok. Halîfem Hacı Rabbânî Bey vakti müsâit bir 
kardeştir. Yeğenim İlhâmi ve yeğenim İsmâil Hakkı da vak-
ti müsâit kardeşlerdir. Bir de Rabbânî Efendi’nin abisi Hacı 
Hasan Efendi, o da vakti müsâit bir kardeştir, zannederim 
gayret ederlerse... Sonra iyice anlayın ki bu iş zengin kardeş-
lere mahsustur. Vakti müsâit olmayan kardeşlerin duâsı, on-
ların vereceği paradan daha makbûldür. Onlar gâyet müste-
rih olsunlar ve sıkılmasınlar ki, biz iştirâk edemiyoruz diye. 

Bu şekilde hemen gayretlerinizi bu hafta içinde derleyip 
toplayıp halîfeme teslim edin. İsmâil Hakkı ile anlaşıp ya 
beraber gidersiniz veyâhud ayrı olarak bir elden gidersiniz, 
parayı teslim edersiniz. İzmit’teki kardeşlerden ayrıca ken-
dilerine telefon da ettim. Orada da birer birer sayıyorum. 



105Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Halîfem Hacı Fahreddin Efendi, Hacı Târık Bey, Hacı Nev-
zat Efendi, Dişçi Halil Bey kardeşim bir de kursun müdürü 
Mûsâ Bey kardeşim bunlar vakitli kardeşlerdir. Bir milyon 
lira, iki milyon lira onlar için hiç gelir. Tabi yalnız bizden 
bekleyecekler değil, onlara da “sizde toplayın” dedim. Uma-
rım ki bu hafta içinde on milyonu yapıp, daha fazlasını ya-
pıp Bursa’ya aktarmış olacağız. Siz kadınlara da hanımların 
toplantısına da bu teyibimi götürün. Bu teyibimi götürün 
dinlesinler. Onlar da fedâkârlıkta bulunabilirler. Onların da 
fedâkârlığı bu mânevî işe vazîfe olarak lazımdır. 

Bak geçenlerde söylediler. Allah selâmetlik versin. Şeyh 
Mürşid Hacı Mahmud Efendi hocamız bütün memlekete el 
attı. Her tarafta Kur’ân Kursları... Kabristanı da ihyâ etmiş, 
gidip görün. Kabristanı yenilemiş. Her birisi mermerden, 
yeni kabirler yapılmış hepsine. E onlar bu kadar gayret et-
tikçe biz niçin uyuşuk duralım? Şimdiye kadar bizim gayre-
timiz ile hemen o iki kabri yaptırdık; işimiz gücümüz ondan 
ibâret! Hanım dedi ki “Yahu bu tekke için bu kadar asılma, 
belki sana soğur dervişler.” “Bu yolda soğurlarsa soğusunlar, 
çünkü bana mezar yapacak değiller” dedim. Ben mezarımı 
yaptırdım Elhamdülillah. Bu iş hepimizin işidir. Hepimizin 
hâtırasıdır. Şimdi yapılacak emir, aşağı yukarı kırk elli sene 
sürer. Kırk elli sene sonraki gelen can kardeşlerimiz de, o va-
kit onlar düşünsün. Biz şimdi o harâbeyi bir mâmure hâline 
getirelim ve onu o vaziyete getirdikten sonra da yine Kur’ân 
Kursu olarak değerlendireceğiz. Şimdi o iki buçuk milyon li-
rayı hemen tahvil edersin yavrum. Kardeşler de yani bugün 
öyle umuyorum ki şu kalabalık içerisinde on milyonu on da-



106 Aliosman Dağlı

kikada dolduracak kimseler var. EvelAllah’ın izniyle hepini-
ze güvenim var. İnşallah bu işi hayırla netîceye erdiririz.

*
Kabirleri yaptıracağız. İki tasavvurum vardı. Danıştım 

kardeşlere. Tasavvurun bu tarafını şimdi daha münâsip bul-
dum. Bu kabirler para ile yapılacak. Bu kabirler takdir eder-
seniz para ile yapılacak. Burada bir dernek var. Makbuzla 
para topluyor. Derneğe kardeşlerimizden arzu edenlerin bir 
defa âzâ olmalarını cânu gönülden istiyorum, bu bir. İkinci-
si, bu dernek makbuzu sarfı bir merâsime tâbîdir. Onun için 
o merâsim bizi bazı yerlerde kânûnî zorlamalara götürür. 
Biz kabri kendi gönlümüzden serbest yaptırmak istediğimiz 
için çıkış kapısına bir sergi açacağız. O sergiye içimizden üç 
kardeş tensip ettim. Reddetmeyeceğinize eminim. Hepiniz 
benim için çok nadide insanlarsınız. Birisi İnegöl’den mani-
fatura tüccarı Hacı Tarık Bey kardeşimiz. Kalk ayağa görsün-
ler, neredeysen. İkincisi, İzmit’ten İzmit Ziraat Müdürü Hacı 
Gürbüz Bey kardeşimiz. Kalksın da görsünler. Üçüncüsü, 
İstanbul’dan fabrikatör Hacı İsmet Bey kardeşimiz. Kalksın, 
görsünler. Bu üç kardeş kapıda oturacaklar. Sergiye herkes 
gönlünden istediği parayı atsın. Zabıt tutarlar. İnegöl kardeş-
lerimizden kalfa var, Hacı Sâlih Efendi. Müttakî, mübârek 
bir insandır. Bu kardeşlerin murâkabeleri altında kabir yapı-
lır. Yetmeyen paraları yine onlar idâre eder. Hesâbını bildirir. 
Sizler verirsiniz. Münâsip görürseniz böyle yapalım. Çün-
kü makbuz usûlü para sarf etmek çok zor olur. Ama ayrıca 
derneğimize de -artık bu dernek bizim derneğimizdir- âzâ 



107Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

olun. Derneğimize de yardımlarınızı yapın. Kapıda bu yar-
dımı yapmayı unutmayın. Şimdi mevlid-i şerif başlayacak. 
Vakit müsâittir. Bugün mevlid-i şerifle bu işi yapalım istedik 
ve mevlid-i şerifi okuyacak kardeşlerimiz de var. İnegöl’deki 
hâfız kardeşler de belki yetişirler. Tarık Bey gelmeyecekler 
miydi onlar? Çok geç oldu ya. Peki, kardeşler başlarlar. Belki 
onlarda yetişir. 

el-Fâtiha…
*

Aziz kardeşlerim! Otuz seneden beri, bu mânâ yolunun 
kokusunu aldığım günden beri içimde hicran olan, ger-
çekleşmesini bu fânî hayatta Cânu gönülden arzuladığım 
sonsuz bir dilek vardı. Şeyhimin pederi Osman Necmullah 
Hazretleri ile dergâhın kurucusu Mîr-i Büdelâ Azîz Hazret-
leri’nin kabirlerinin ortaya çıkarılması pek içten dileğimdi. 
Bu sonsuz duygumu kalbimde yaşatır dururdum. Yaşlan-
dıkça fânî ömrüm acaba buna yetmeyecek mi diye endişe 
ederdim. Üstâzım (rahmetullahi aleyh), hâl-i hayatlarında bu 
âcize bir mânâlı rüyâ bahis buyurmuşlardı.“Oğlum” dedi 
“Pederimi ve pederimin civârındaki zevâtı, bâkiyeleri ne varsa top-
layıp Emir Sultan Kabristanı’na nakletmeyi düşündüm. Orada bir 
kabir yaptırayım. Onları oraya nakledeyim diye düşündüm fakat 
mânâ âleminde yani rüyada pederim Osman Necmullah Hazretleri 
‘Şemseddin benim rahatım iyidir. Bana dokunma oğlum’ buyurdu-
lar. Ben bu kararımdan vazgeçtim” dedi. Elini şöyle bir uzattı-
lar. “Allahu âlem siz orayı ihyâ edeceksiniz” dedi. “Benim ömrüm 
yetmeyecek ama siz orayı ihyâ edeceksiniz.” O günden bu yana 



108 Aliosman Dağlı

da çok daha derin bir duygu ile, bir aşkla oraya çeşitli fitne-
ler, zaman zaman mâlûm, hep önüme setler çekti. Her türlü 
tahribat, her türlü düşmanlık, her türlü yok etme isteği hep 
üzerimize üzerimize hücûm etti. İmkânlarımız yok. Maddî 
imkânlarımız yok. Devletle ilişkimiz yok. Allah’a tevekkül 
ederek bekler dururduk. Bundan üç-beş sene evvel buraya 
geldiğim vakit ‘Efendim, vilayet buraya tekkenin üzerine bir loj-
man yaptıracak. Hazırlıklar yapılıyor,’ dendi. Hazır arsa. Hiçbir 
şey yapamazdım. Oturdum o acı üzerine. İrticâlen bir dilekçe 
yazdım. Çok ağır bir dilekçe. Bu dilekçeyi Osman Efendi’ye 
verdim.“Oğlum” dedim,“bu dilekçeyi Başbakanlığa, Büyük 
Millet Meclisi’ne, Dâhiliye Vekâleti’ne, Evkaf Müdürlüğü’ne 
bir de Anıtlar Derneği Genel Başkanlığı’na...” Gönderdiler 
hepsine ayrı ayrı. İâdeli taahhütlü olarak. O dilekçemde özet 
olarak dedim ki: 

“Avrupalı turist memlekette kırıntı arıyor görülecek. Orhan 
Gâzî ile berâber harp etmiş, cihad etmiş, Bursa fethine iştirâk etmiş 
Mîr-i Büdelâ Hazretleri’nin tarihi nasıl yok ediliyor?” dedim. Bu 
mahalde çok ağır bir dilekçe yazdım. Ondan sonra durdu-
lar. Binâ yapamadılar ve satamadılar. Vaktiyle tekke olan bu 
binâyı elli sene, altmış sene evvel gâsıplar gasp ettiler. Muhâ-
sebe-i husûsiyenin malı olarak geçti. Kurtaramadık. Kurtara-
mıyoruz. Harâbeyi bıraktılar ama işgâl de edemediler. Şimdi 
son zamanlarda câminin kurulan bu derneğinin çok değerli 
kardeşleri, bilhassa Hacı Said Efendi kardeşimiz burada mı-
dır? Kalk, görsünler. Allah bu kardeşten ve onunla beraber 
çalışanlardan râzı olsun. Hacı Said kardeşimiz her türlü icra-
atı yapmış, teması yapmış, en nihâyet muhâsebe-i husûsiye, 



109Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Hacı Said Efendi’ye: “Biz onu size Kur’ân Kursu yapmak üzere 
uzun seneliğine kiraya veririz” demişler. Binâ yaparsınız, kirâ-
ya veririz. Pek ucuz bir kirâ ile. O müsâade alındı. Elhamdü-
lillah binâya çengeli attık. Fakat bu tabi onların mimarları, 
mühendisleri plan yapacak. Senin kabrini, mezarını düşün-
mez. Çizer planı geçer, gider.  “Aman” dedim,“kardeşlerim 
şu mezarları kurtaralım.” On gün kadar önce, bir hafta kadar 
önce İnegöl’den gelen iki kahraman kardeşim kazmayı, kü-
reği yakaladılar. Geldiler. Osman Necmullah Hazretleri ile 
dergâhın pîri Mîr-i Büdelâ Hazretleri’nin kabir yerlerini vâ-
lide hanım gösterdi bize. Şeyh Muhammed Şemseddin Efen-
di’nin zevceleri Hacı Ümmiye Hanım... Tesbit ettik. Etrâfını 
çevirdik. Şimdi kabirler bellidir. İnşallah dönerken bahçe 
açılır, girersiniz kabrine Fâtiha okursunuz. İlk ziyâreti ora-
da yaparız. Bu şekilde Osman Necmullah Hazretleri ile der-
gâhın pîri Mîr-i Büdelâ Hazretleri’nin kabirleri ortaya çıktı. 
Otuz seneden beri iç acımla, hasretle beklediğim hâdise; bir 
mûcize tahakkuk etti Elhamdulillah. Bahtiyârım. Cümlesi-
nin ruhları şâd olsun. Cümlesinin rûhuna el-Fâtiha. 

İnşallah mermer olarak kabirlerini yaptıracağız. Planları-
nı hazırlayacağız. Daha da tekemmül edecek. Şimdi işâreti 
meydana geldi yalnız o kadar. 

Eyüp Sabri Efendi’den Hayatlarına Dâir

Size bir hâtıramı anlatacağım. Buraya ben Şeyh Ahıskalı 
Ali Haydar Efendi hayatındayken çok sık gelirdim. Duydu-
nuz, çocuk bile söyledi. O genç yavru bu namaz kıldıranın 
torunudur, [Ali Haydar Efendi’nin] kızından. “Çok gelirdin 



110 Aliosman Dağlı

Efendim buraya” dedi. “Ee yaşlandım artık oğlum. Nasıl ge-
leyim” dedim. Çok gelirdim. Bir defa emekli olduktan son-
ra şurada altında Mesnevîhâne Câmii var, bu Mesnevîhâne 
Câmii’ne beş sene Arabça okumaya geldim bayram günleri 
hâriç. Pazar günleri dâhil, Cumâ günleri dâhil, her gün öğle-
den evvel gelirdim. Öğlen yemeği için eve dönerdim. Evim 
Fâtih’te Hırka-i Şerîf’te. Sonra öğleden sonra gelir tekrar dö-
nerdim. Günde dört defa bu duvarın dibinde döner, buraya, 
üç İhlas bir Fâtiha okur öyle geçerdim. Yani Rabbü’l-Âlemîn 
lütfetti bana mânevî yola. Sülûk dediğimiz tarikat yolunu 
burada bitirtti. Beş sene içinde şeyhim hayatta tabi. Beş sene 
kış, yaz, fırtına, kıyâmet, sıcak, toz demedim. Beş sene ta-
şındım. Burada Mesnevîhâne Câmii’nin imamı, benden otuz 
yaş genç olan bir kardeşten Arabiyât okudum. 

Pek az bir şey kaldı aklımda ama şununla övünürüm: Ho-
canın ne demek olduğunu öğrendim. Arabiyât bilen bir din 
adamının, ne hürmet edilmesi lâzım gelen bir insan oldu-
ğunu öğrendim ve onlara hürmetim arttı. İlim adamlarına 
hürmetim arttı. Eh bir şeyler de kaldı tabii aklımda. Beş sene 
kolay değil. 

Bir gün Hacı Haydar Efendi Hazretleri’nin ziyâretine gel-
miştim. Yukarıda bir küçük odada otururdu. Biraz üzülece-
ğim bir söz etti şeyhim hakkında. İyi dinleyin bakın. Kula-
ğı kat’iyen söz duymaz, hatta hiç duymaz. Hiç, hiç. Buraya 
bir defter asmıştır böyle bir tahta, onun üzerinde bir ufak 
defter var. Bir de kurşun kalem, cevap vermeye işâret eder-
sin. Onu atar önüne oraya yazarsın, okurdu. İstediğin yazıy-



111Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

la yaz. İster İslâm yazısıyla. Gözlüksüz okurdu ama kulağı 
duymaz. Büyük bir tahta üzerinde bir defter. Şeyhime biraz 
söz takınca benim suratım da değişti. Anladı içerlediğimi. 
Yüzbaşıyım efendiler. Şeyhin namusunu kendi namusunu 
bilmezse, şeyhin şerefini kendi şerefinden bin defa üstün ol-
duğunu bilmezse, şeyhin adım attığı yere adım basmazsa, 
onun örfünden, onun âdâbından, onun yaşantısının dışına 
çıkmaya çalışırsan hava alırsın efendim. Hava alırsın Efen-
dim. Eğer bu mânâ mektebinden nasip almak istiyorsan -be-
nim için söylemiyorum- şeyhini taklid et, her şeyini. Yapa-
bilirsen, vurdun vurgunu. Yapamadınsa hava al. Ben biraz 
suratımı değiştirdim. Anladı, anlayınca tuttu bunu tak diye 
attı önüme. Ver ne cevap vereceksen. Ben yerde oturuyo-
rum. Ama dizüstünde. Hiç unutmam bir gün altı buçuk saat 
oturmuşum öyle huzurunda. İzin vermeden değiştiremezsin 
ayağını. 104 yaşında Hakk’a yürüdü. Cüsseli bir adamdı. 
Bakmaktan korkardın. Öyle bir adamdı. Bembeyaz giyinirdi 
böyle yukarıdan aşağıya bembeyaz. Sakalı da buraya kadar. 
Aldım, kurşun kalem var arasında. “Allâme-i Zaman, Kut-
bu’l-Aktâb Hacı Ali Haydar Efendi Hazretleri’nin nâm-ı alîlerini, 
mürşidim Muhammed Şemseddîn Efendi tarafından öğrendim ve 
huzur-ı alînize de onun izniyle ziyârete geldim” diye yazdım, 
götürdüm, öptüm verdim. Baktı şak diye bir attı, karşıda du-
varda kütüphane vardı. Kütüphanenin camı şangır şungur, 
defter de yere şangır şungur; içeride oldu bu. Vallâhi aynen 
şöyle yaptı. “Bak şu pencereden aşağıya” dedi. O oturduğu 
köşkten kabir gözüküyor, buralara usûlen bir baktım. “Val-
lâhi” dedi “Cenâbı Allah’a kasem ederim” dedi, sözüdür, ay-



112 Aliosman Dağlı

nen kulağımda, “Cenâb-ı Allah’a kasem ederim” dedi “Bu 
mübârek saatten sonra, bu dergâhda Osman Necmullah ayarın-
da bir evliyâ yetişmedi” dedi. “Cenâbı Allah’a kasem ederim, bu 
Sultan’dan [İsmet Ğarîbullah Hazretleri’nden] sonra Osman 
Necmullah ayarında bir evliyâ yetiştirmedi bu dergâh.” “Biz, bi-
zim şeyhlerimizin neseb-i pâkinden gelen evlatlarını değil, onların 
eliyle okşadığı köpekleri başımıza tâc ederiz. Git, Şemseddin Efen-
di Hazretleri’ne hürmetle, ta’zimle selâmlarımı söyle. Elini değil, 
ayağının tabanını yalarım” dedi. Fâtiha’yı çekti. Biz oradan 
çıktık. 

Ama ben şeyhime nasıl söyleyebilirim?! İmkânı var mı 
bunu söyleyeyim? Boşalmak istiyorum şeyhime, imkân yok 
söyleyeyim. Şeyhim tebessüm etti yalnız. “Nasıl memnun 
kaldın mı ziyâretten” dedi. Mâlûm ona. 

Bir zât vardı. Kamil Amca derdik ona. Yalovalı Şeyh Şe-
rafeddîn Efendi Hazretleri’nin12 yolunun halîfesi idi. O da 
Nakşî. Câmi-i Kebîr’de bir kenarda, “Başıma böyle böyle 
vakıa geldi Efendim” dedim. O zaman o, ben yaşta bir zât. 
Benim de yaşım işte otuz yedi, otuz sekiz, bilemedin kırk. 
“Oğlum, Allah senden râzı olsun. İrşâd etmişsin Ali Haydar 
Efendi’yi” dedi. “Aman efendim hâşâ sümme hâşa ne diyor-
sunuz.” “Vallâhi irşâd etmişsin oğlum” dedi. Dergâhtan tard 
olurdu ve yıkılırdı. “Öyle, bu meslek-i mânevîye taciz etmek, 
dil uzatmak ne demektir onun cezâsını çekerdi.  Kendisinin 
o ikbâline mâl olurdu o” dedi. “İrşâd etmişsin, kurtarmışsın 
Elhamdülillah.” 
12  Şeyh Şerâfeddîn Dağıstânî kuddise sırruhû Hazretleri Nakşiben-

dî-Hâlidî tarikati şeyhlerindendir. Anadolu’ya hicretle geldiler. 
1936 yılında Yalova’da vefat ettiler. Silsileleri çeşitli kollardan 
devam etmektedir.



113Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Bu vak’a başıma gelmiştir bu dergâhın içerisinde. Yani 
hâşâ bu âcizi koruyun diye söylemiyorum. Meslek-i mânevî-
yi böyle bilmeniz lâzım geldiği için söylüyorum çocuklar. 
Eğer bilirsek bu meslek-i mânevîden feyzimizi alırız. Aksi 
hâlde hepimiz hava alırız. Şekle bakmayın çocuklar. Şekle 
bakmayın. Bizim meşrebimiz bu. Gelirken Hacı Anne’ye de-
dim ki,  “Hanım, şu yeşil cübbemle sarığı götüreyim mi ne der-
sin” Şöyle baktı, “Götürme” dedi. Ârife bir kadındır. Allah 
ondan râzı olsun. “Gizle kendini gizle… Şimdi götürürsen, o 
dergâhın insanlarında, o insanlara karşı bir gösteriş olur, gizle 
kendini.” dedi. Bizim bütün hüviyetimiz, bütün hüviyetimiz 
sizlerden herhangi biri şeklinde, hatta sizlerden herhangi bi-
rinden daha geri durumda görünmektir. Bizim meşrebimiz 
bu yavrum. Böyle geleceğiz. Böyle hizmetimizi göreceğiz ve 
bu âlemden böyle gideceğiz. Gösteriş yok. Şaşaa yok. 

*
Aklınızı başınıza alın. Bu zamanda azîzin sohbetini bul-

mak kibrît-i ahmer, yani çok zor ele geçen şey demektir. İsmi 
söylenir de kendisi pek bulunmaz bir mânevî hâldir.  Yani 
daha çok aziz ve daha çok üstündür kibrît-i ahmer. İrfâna 
istekli kimse için, hakîkat yoluna gitmek ve bu yola baş koy-
mak gerektir. İşte böylece evliyâ mertebesine, derecesine ula-
şılır. 

Kardeşlerim, bir kısmı benliğini şaşırmış. Biraz ilmi vardır. 
Biraz şöyle böyle okumuştur. Bu adam biliyorum ki “Benim 
kadar okumamıştır, benim kadar ilimden haberi yoktur; ben 
ondan ne öğreneceğim ki” der. Ama baştan beri Mârifetnâme 



114 Aliosman Dağlı

sâhibinin, mübâreğin söylediği ve bizim de sohbetlerimizde 
yıllarca söylediğimiz gibi bu, ilimle olan şey değil. Mârifet-i 
Hakk, kalbe gelen ilimdir. Kalbten olur. 

Dervişliğimin ilk seneleriydi, şeyhliğimin değil... Balıke-
sir’e tâyin olmuştum. Balıkesir’de tabi çabuk buldular beni. 
Çünkü sık sık câmide görünüyordum. Resmi elbise ile yüz-
başıydım. Onlar hemen çok yakın zamanda beni buldular. 

“Efendim, sohbet var falan yerde, gelir misin?”
“Gelirim.”
Gittik geldik, gittik geldik ve orada başladık. Kendi mu-

hitimize, o câhil hâlimize bakmayarak sohbetler ederdik. 
Neler söyledik bilmiyorum. Tabi aradan kırk seneye yakın 
zaman geçti. Orada o zaman tanıdığım Abdülbâkî, şimdi 
Bursa’da ve İnegöl’de olan ihtiyar Kürd Abdülbâkî Hayri; 
ilmi var kardeşlerim, onu da size söyleyeyim. Hayri’nin ilmi 
var. Arabiyât bilir, Farsça bilir. Beyitler yazar, okur. O ben 
gittikten sonra demiş ki, -şimdi îtirâf ediyor-:

“Size yemin ederim ki, bunun ne tefsirden, ne hadisten haberi 
var. Fakat dikkat ediyorum, ağzından kat’iyyen yanlış bir söz çık-
mıyor. Her sözü şeriata uygun, her sözü mezhebimize uygun. İşte 
bu işe şaşırdım. Anlamıyorum.” dermiş. Derviş değil o zaman. 
Derviş olmadığı için anlayamıyor bunu. Şunu îtirâf ediyor 
diyor ki; 

“Saatlerce söyledim her hafta toplantılarımızda. Artık söz sana 
kalmıştı. Kimse söz söylemiyordu. Saatlerce sohbet ederdim, fakat 
içimden geçtiği gibi. Sonra öbür kardeşlere de derdim, ‘Bu ne hik-
mettir ki bu ilim okumamış, Arabiyât bilmiyor, hadis okumamış, 



115Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

ilm-i kelâm okumamış, bu kimse bu kadar doğru ve bu kadar güzel 
söylüyor’ derdim. Ama şimdi yavaş yavaş onu anlamaya başla-
dım” derdi. 

Ben de anlamıyorum çocuklar. Demek ki beni söyleten 
vardı.  Aynen bir teyip gibi o içimize, kalbimize o teyip ya-
zılıyor, biz de konuşuyorduk. Bu böyle bir ilimdir, bu böyle 
bir hikmettir. Yani üç kelâm Arabiyât öğrenmiş de, “Bunda 
ne var ki bundan faydalanayım” diye gelip giden gâfiller var 
içinizde. Dünya menfaati için gelmiş, onlardan bir şey fayda-
lanayım diye gelmemiş. Ondan sonra o fayda geçince çekilip 
gitmiştir. İsim vermeyeceğim pek çok kimseler var böyle. İz-
mit’te de var, Bursa’da da var, her yerde var.

 Bunlardan olmayın çocuklar. On beş sene uzun parde-
süsünü sallayarak, elinden tesbih bırakmayan, bu evime he-
pinizden sık gelen, her gelişinde de çok zahmetli hediyeler 
getiren bir kardeş hatırlıyorum. İçim yana yana aşağı yukarı 
iki sene oldu ki yüzünü görmedim. Hiçbir sohbetimize gel-
miyor. Hiçbir zaman aramıza girmiyor. Ne oldu bu karde-
şe? Ama ne oldu biliyor musunuz? Onu da söyleyeyim size. 
Daha ilk intisâb ettiği zaman içime gelen duygu ile “Bu, bu 
işin adamı değil. Bu bazı maksatlarla içimize girmiştir” de-
dim ve ona göre ders verdim. Latîfelerden falan hiç birisin-
den haberi olmadan ona göre ders verdim. Yani çok üzüle-
rek söylüyorum, baştan savma bir ders verdim ve o baştan 
savma dersten sonra, on beş sene sonra aramızdan kaybolup 
gitti. Ama tekrar dönecek mi, dönmeyecek mi bilmem. Kal-
ben gücenik değilim, ama zaten baştan biliyordum ki, o bu 



116 Aliosman Dağlı

meclisin içine gönülle girmiş bir kimse değildi…  İsmini ver-
miyorum, siz anlayın kim olduğunu. 

*
Sülûkumuz boyunca hârikulâde hâller, kerâmet ve keşfi-

yat âleminden pek çok hâtıra ve müşâhedelerimiz olmuştur. 
Sizleri daha fazla yormamak ve âsi nefsimize pay çıkarma-
mak için onlardan söz etmeyeceğiz. Yalnız bir gönül duygu-
su olarak beyan ederim ki mürşidimiz ebediyete intikâl et-
tikten sonra bize irşad yolundaki rehberlikleri daha da tesirli 
olarak devam edegelmiştir.

*
Kardeşlerim burada irticâlen, kendi hayatımdan kısa kısa 

bahsedeceğim. Sen şöylesin, kimseye diyemiyorum. Hakkım 
değil. Kendimi konuşacağım zaten, bu da bize verilen vazî-
fedir. Benim Üstâzım kendini bildiği yaştan îtibâren bütün 
hayatını fakire teferruatıyla duyurmuş bir kimseydi. Allah 
bana bu lütfu nasîb etmiştir. Adım adım onunla yaşadım. 
Adım adım her hâlini bildim. Ta sebâvetinden yaşlılığına 
gelinceye kadar geçen bütün hayatını safha safha duyarak 
içime yerleştirdim. Siz de artık benim zaman zaman onun 
gibi o hâli yapamadım ama benim benden de duyduklarını-
zı, işte şeyhimizin usûlü buydu, yolu bu idi, yaşantısı bu idi 
diyecek kadar fikirler sâhibi olacaksınız. 

İnsan dünyaya geldiği vakit iki hükümdarın hükmü al-
tındadır. Zaman zaman sohbetlerde söyledim. Biri ruh, biri 
nefs. Rûhunu vücud gemisine hâkim kıldığı müddetçe selâ-
met yolundadır. Fakat rûhun vücuddaki hükümdarlığını 



117Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

kaybedip nefsin yoluna düştüğü vakit felâket yolundadır, 
cehennemdedir. Bu hâl elbette ki benden de uzak kalmadı. 
Kaç yaşındaydız? Tam yetmişsekiz yaşımın ortasındayım. 
Yetmişsekiz yaşımın tam ortasında. Ne günler geçirdik, ne 
hâller geçirdik. Kendimizi korumaya çalıştık, kurtarmaya 
çalıştık kardeşlerim. Ben misâl vereceğim. 

Sevdiğim ve hürmet ettiğim Mahmud Efendi gibi üç hâ-
neli bir köyden çıkıp yedi yaşında hıfza başlayıp onbeş ya-
şında Arabiyât öğrenerek gelmedim çocuklar. O, o yoldan 
geldi. Ne mutlu bir kimse. Âlim olmuş ama ben bu cemiye-
tin içinde, cemiyetin bugünkü yaşantısında olan insanların 
arasından geldim de öyle bu dikenli yolları geçtim. Ona yol 
ne kadar kolay ise bana da bu yol bu kadar çeşitli zorluklarla 
dolu bir hayattı. Öylece bugüne, bu saatte ulaştım. Birkaç 
defa Mahmud Efendi karşılaştı benimle. “Albayım” dedi; ya 
artık böyle gösteriyorlar. Dedim ki “Hoca beni serbest bırak. 
Bir gün gelecek, bir gün gelecek inşallah olacak biliyorum. 
Bir mümin erkeğe otuz üç yaşında sakal bırakmak sünnet-i 
müekkededir. Hatta Hacı Haydar Efendi vâcibtir bile demiş-
tir sakala. Biliyorum ama, biliyorsun ben hangi yollardan 
geldim. Bugün yaşadığım cemiyeti de biliyorsun. Benim ai-
lem senin Ayşe gibi, senin ailen gibi Fatma Bacı, Ayşe Bacı 
değil. Yirmiyedi sene bu memlekette vazîfe görmüş öğret-
menlik yapmış bir kadındır. Ben çeşitli belâların içerisinde-
yim. Kolay değil benim hayatım dedim” kaçtım. Ama zama-
nı gelince Allah bana da nasîb etti. Sakalı bıraktım, elli dört 
yaşının içindeydim. Tövbe yâ Rabbî! Evet, elli dört yaşımın 
içindeydim sakalı bıraktığım vakit. Geç bile kalmıştım. Bir-



118 Aliosman Dağlı

çok sebep vardı. Kendi kafama göre bir defa torunum, ilk 
torunum dünyaya gelmişti. Efendim 6 Temmuz 1964’te. Be-
nim memleketimde babam, amcalarım, ağabeyim, bütün 
sevdiklerim hepsi sakallı insanlar. Onlara dede dediler. Ben 
de şimdi sakalsız, yoluk kimseye dede dedirteceğim. Bana 
dedim “nasıl torunum dede diyecek. Nerede benim sakalım? 
Dedeye sakal yakışır ama ben de nerede sakal.” Bir bu. 

İkincisi 6 Haziran tarihli mektub, 1964 tarihli hilâfetnâ-
mem geldi. Şeyhliğe nasbedildim. Benim sakalım bile yok. 
Ben şeyhlik nasıl yaparım? Ben nasıl çıkarım cemaatin içeri-
sine de şeyhim derim? Dehşet içerisine düştüm.

Üçüncüsü bir gün İskenderpaşa Camisi’nde namaz kılı-
yordum. Allâhu âlem ikindi namazıydı. Ama âşığım, içim ya-
nıyor. İkinci rekâtta çok güzel hatırlıyorum Mehmed (Zâhid) 
Efendi Hoca, o mürşid, İskenderpaşa mürşidlerinden. Hoca 
namaz kıldırıyor. Böyle ellerim bağlı iken Beytullah tecellî 
etti. Önüne geldi durdu. Şakası makası değil. Beytullah doğ-
rudan doğruya ve sağ tarafımdan da bir ses geldi: “Hazırlı-
ğını yap hacca gidiyorsun.” Tabi namazı nasıl tamamladım 
bilmem. Bâkiye namazımı nasıl tamamladım bilmem. Neyse 
namaz bitti. Eve geldik. Hanım dedim, hacca gidiyoruz. Yok 
dedi, ben gidemem. Ama sen mâdem ki böyle istiyorsun, 
sana hazırlık yapalım. Ben gelemem. Evlat evlendirmişim, 
borçluyum. On para param yok. Hacca gidiyorum dedim. 
Gidiyoruz, Allah hep imkânları verdi. 

O vakitte ikinci bir duygu başladı. Hacca da gideceksin 
sakalın yok. Torunun dünyaya geldi sakalın yok. Şeyh hilâ-
fetnâmen geldi sakalın yok. Hacca gitmek için müjde aldın 



119Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

sakalın yok. Çevirttim sakalı çevirttim ama evim tufan oldu. 
Efendiler tufan oldu evim. Yediden yetmişe her türlü hakâ-
rete uğradım. Seksen yaşını geçmiş olan kayınvâlidem bile 
mübârek olsun oğlum diyemedi. Allah dedirtmedi. Nasîb 
etmedi. O bile düşman gibi baktı. Karımdan her türlü hakâ-
ret lafları duydum. Çocuklarım soğudu bana karşı. Yüzüme 
bakmaz oldu. Caddede giderken, gelirken eski meslektaş-
larımdan, subaylardan beraber çalıştıklarımız kimselerden 
gördüklerim oldu ise yüzlerini çevirdiler benden. Selâm ver-
mediler. Eminönü’nde bir meslek arkadaşım var rastladım. 
Geldi buraya tuttu, “Nedir bu” dedi. “Nedir bu” dedi, “Sen 
böyle mi olacaksın.” Hiç kızmadım. Yalnız bir tek insanın, bir 
tek insanın kalb duygusu ile sevgi ile ayaklarımı öptüğünü 
gördüm. O da ablam. Şimdi seksen altı yaşında ve ağlayarak 
kardeşim kardeşim dedi sarıldı bana. “Babama benzemiş-
sin” dedi. Babam topraktan yeni geldi. Bir de ağabeyim cânu 
gönülden “Mübârek olsun kardeşim” dedi. “Çok geç kaldın, 
çok geç kaldın. Ama ne belâlara uğrayacağını bildiğim için, 
sana diyemedim ki sakal bırak…” 

Cenâb-ı Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendi-
miz’in mübârek sünnetini elli dört yaşının sonlarına doğru 
idrâk ettim ve Beytullah’a sakallı gittim elhamdülillah. Efen-
dinin sakallı olarak ilk ziyaretine gittiğim vakit -o ilk resmim 
var- hacca giderken, “İnşallah biz hayattan çekildikten sonra 
iki parmak daha büyütürsünüz” dedi. Sakal meselesi böyle 
geldi bana. Bu nefs mücâdelesiydi. Nefs mücâdelesi, insan 
şeytanı, şeytan aleyhillâne ve kendi nefsim, bu üç düşman-
la mücâdele ile bu işi başardım. Bazen gözyaşlarıyla, bazen 



120 Aliosman Dağlı

kendi kendime… Şimdi iş bitti ama o günleri gördük evim-
de. Yapmadığımın sebebi bu idi. Bunu konuşamazdım Hacı 
Annenin yanında. Anladın mı işte onun için sana sığındım 
bir kale olarak. 

İkincisi de tekâüd olup geldim. Gencim elli yaşında. Tam 
elli yaşımın basamağındayım. Kırk dokuzu yeni bitirmişim. 
Evde fiskos başladı. “Nedir hanım?” dedim. Dedi “Çocuk-
lar diyorlar ki, bu genç yaşta babam evde mi oturacak? Bi-
raz çalışsın bir yerde falan…” “Annem de öyle diyor” dedi. 
“Evet” dedim, “çocuklar istiyor ki sinemaya daha bol git-
sinler, daha bol para harcasınlar, çok kazanayım istiyorlar. 
Kayınvalidem de, bu belâ akşama kadar evde mi oturacak da 
huzurumuzu bozacak. Bir iş bulsun da defolsun gitsin. Ama 
hanım” dedim, “ben çalışmayacağım. Ben kendimi mânâ 
yolunda yetiştirmeye çalışacağım. Senin emekli maaşın, be-
nim emekli maaşım Bursa’daki evimizden de üç beş kuruş 
kirâmız var. Ben hiçbir şey istemiyorum sizden. Rakı içmem, 
sigara içmem, sinemaya gitmem. Buradan Fâtih’e, Fâtih’ten 
şuraya buraya gider gelir, yaya gidip gelirim. Ne dolmuş pa-
rası alırım, ne otobüs parası alırım. Beş kuruş da sizden bir 
şey istemem. Aldığım maaşı da olduğu gibi bırakırım. Yalnız 
benim yakamı bırakın” dedim. “Ben çalışmayacağım. Ama 
eğer zorlarsanız bir iş bulurum ve beni el üstünde kaparlar. 
Hangi müesseseye girsem, beni muhâsebe müdürü olarak el 
üstünde kaparlar. El üstüne kaparlar. Fakat otobüsle gidip 
gelirken, dolmuşla gidip gelirken gönlümü kaptırırım bir 
postala. Onunla anlaşırım ev kurarım. Sen kalırsın gözyaşla-
rıyla. Bu son tehdidim.” 



121Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

O sırada Adalet Partisi kurulmuştu. Bir heyet koptu geldi 
gece yarısı. Dediler ki “Seni İzmit’ten namzet gösterdik. Pa-
ranızı da biz yatırdık. Gel bu hisle imzâ at.” “Yok, ben me-
bus olmayacağım. Bu zayıf îmânımla, o küfür şeyi ile ora-
da yemin edemeyeceğim” dedim. “Küfür yazısıyla yemin 
edemeyeceğim. Sonra ben bir parti adamı da olmayacağım. 
Müslümanların adamı olacağım” dedim. “Bu siyâsî adam-
dır, bu falan partiye satılmış adamdır dedirtmeyeceğim kar-
deşlerime” dedim. “Yok, ben siyâsetin adamı olmayacağım.” 
Tabi öbürleri seviniyor: “Buradan defolup gidecek. İşte çok 
para da gelecek, boyuna yiyeceğiz.” Onu da reddettim. Bu 
da nefsimle olan mücâdelem. Nefs ile nasıl mücâdele edi-
yor, işte görürsün. Eğer bunları yaparsak, bunları yaparsak, 
yavaş yavaş insan kendi nefsiyle mücâdele ede ede selâmet 
yolunu bulur. Nefisle mücâdele nedir? Bütün yasaklardan 
kaçmak, bütün ahlâk-ı zemîme denilen, ef‘âl-i kabiha deni-
len kötü şeyler, kötü işler ve kötü ahlâk bunların hepsinden 
temizlenmek lâzım. Nefsle böyle böyle mücâdele edilecek. 
Meselâ yalan. Kardeşlerim samîmî olarak söylüyorum: Bile-
rek yalan söylemedim hayatımda. Zaten eğer öyle bir zerre 
kadar bir yolum olsaydı huyum, bu mukaddes mesleğin mü-
bârek emâneti verilmezdi kardeşim. Mümkün değildi. Yalan 
bilmedim. İkiyüzlülük asla yapmadım. Ne idim ise, yirmi 
yaşında ne idim ise, seksen yedi yaşıma kadar inşallah yeti-
şirim, belki yetmiş sekiz yaşında da oyum. 

Efendiler beni murakabe eden neydi? Kalbim ve kalbime 
ışığı tutan Cenâb-ı Rabbü’l-Âlemîn. Nefisle mücâdele ede-
ceksin. Başka türlü gidilmez bu yola. 



122 Aliosman Dağlı

Subayım, çok geniş selâhiyetli bir subay. Yaz aylarında 
aile, kayınvalidem geldiler oraya tatilde. Sormuşlar, demiş-
ler ki “siz kime geldiniz. Burada kiminiz var?” Kayınvalidem 
demiş -çok bilen bir kadındı. Allah rahmet eylesin-: “Efen-
dim, burada damadım subay.” “Nerede subay efendim” de-
miş, bir genç hanım. 

Levâzım müdürüyüm. Tümen kumandanı dâhil benim 
imzâlı vizem olmadan bir kurşun kalem çıkmaz hiçbir yer-
den. Hepsini ben kararlaştırıyorum. Bir tozluk değiştirile-
cektir. Paşa evvela bana bir tezkere yazdı: “Bana bir tozluk.” 
Emir verdim; “bir tozluk.” Benim imzam olmadan bir şey 
çıkmaz. Öyleyken üç yüz hânelik bir yerde bir tümen karar-
gâhına âit otuz-kırk subaydan ibâret... Benim yüzümü gör-
düğü yok subay ailelerin hiç birinin. “Ha demiş siz ismini 
her gece evimizde konuşup yüzünü görmediğimiz zümrüd-i 
anka kuşunun ailesisiniz demek…” Zordu bu efendiler, nefs-
le uğraşmak. Çocuk oyuncağı değil. Bedava vermezler. Be-
dava kaftan giydirmezler. 

Öyle iken ben acaba mütemâdiyen düşünüyorum -yine 
bugün şurada sizinle beraber de aynı düşüncedeyim- acaba 
ben nefs-i mülhimeyi geçtim mi? Allâhu âlem. Vallâhi kanaa-
tim bu. Çünkü çok daha eksiklerim var. Çok daha eksiklerim 
var. Acaba nefs-i mülhimeyi geçtim mi? Kırk senelik dervi-
şim; bu kolay değil. Kırk senelik müridim, derviş olamadım 
daha. “Efendim isterseniz, Ziraat Bankası mensuplarının 
kampı”, “İş Bankası mensuplarının kampı”, yok “vilâyet 
memurlarının kampı”, yok “öğretmenlerin kampı”, “subay-



123Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

ların kampı…” Geçen de birisi diyor ki “Fener’de, Kadıköy 
fenerinde o kadar gazinolar falan kamplar varmış ki, bütün 
subaylar, subay aileleri yazın oradaymış.” Bilmedim, görme-
dim efendiler. Ne ailemi getirip götürdüm, ne kendim git-
tim. Ne tekâüd olduğum zaman, ne tekâüd olmadan evvel. 

Nasıl girerim onların arasına? İçki var, kumar var. Üste-
lik plajlarda köpekler gibi yuvarlanmak var. Köpekler gibi 
yuvarlanmak var! Geçende bir kardeşime dedim ki; böyle 
Şaban Efendi gibi yumuşak bir kardeş kabiliyetli; derslerine 
de çok çalışkan bir kardeş. Ailesinin yanında “Oğlum” de-
dim “sen derviş olamazsın.” Şaşırdı. “Sen derviş olamazsın. 
Müridsin,  sâliksin ama dervişlik göremeyeceksin. Çünkü 
dikenli tarafların pekçok.” “Bırakalım öyleyse dersleri efen-
dim” dedi. “Bırakma” dedim “Devam et oğlum. Belki bir 
gün bir hidâyete erersin, ama sen derviş olamazsın oğlum 
olamazsın.”

Kasem ederim Allah’a ben mayo giymedim hayatımda. 
Karım mayo giymedi hayatında. O deniz sâhilinde erkekli 
kadınlı bir domuz hayâsızlığı ile kumda yuvarlanan veyâ-
hud da denizde çabalayan köpekleri görmedim. Şükürler 
olsun Allah’a… Eczâcılık tahsili yaptırdığım kızım, benim 
ekmeğimi yediği müddetçe o da mayo nedir görmedi. Par-
mağını denize sokmadı yemin ederim. Ondan sonraki haya-
tında ne ise, kendilerine âit bizlere değil. Öyle kolay mıdır 
bu, derviş olmak? Kolay mıdır öyle yola gitmek? Kolay mı-
dır öyle! Eğer bu şekilde yapabilene aşk olsun. Demir leblebi 
ağzında çiğner ve hazmeder ondan sonra da derviş olur. 



124 Aliosman Dağlı

Bunu da söylemeden geçemeyeceğim. Bir Hacı Muammer 
Hanım var Bursa’da. Hemen hemen biz yaşlarında Hacı Mu-
ammer Hanım. Kocası Tüccar Âdil Bey. Burgaz denilen bir 
yer var Bursa’da. Hemen hemen Bursa kadar büyük bir şehir 
olmuş Burgaz. Mudanya ile Gemlik arası bunların orada evi 
var yazlık. Hacı Muammer Hanım bilgin de bir kadın, tahsil 
görmüş bir kadın. “Efendim” dedi “bir gün Hacı Makbûle 
Hanım’la sizi Burgaz’a götürelim de bir öğlen yemeği yiyin.” 
Oyaladım, “Gelmem ben” dedim. Bir gün dedim ki “Hacı 
Muammer Hanım çok tekrar etti, -senelerce sohbetlere ge-
lince tekrar ediyor Hacı Muammer Hanım-” dedim, “Denize 
yakın mı eviniz?” “Yakın” dedi. Dedim “Plajlarda yüzenler 
falan görünüyor mu?” “Görünüyor ama biz girmeyiz” dedi. 
“Biz tenha bir yer bulmaya çalışırız.” “Çarşılarda sokaklarda 
mayolu, şortlu kadınlar, şortlu erkekler dolaşıyormuş, Hacı 
Muammer Hanım.” dedim, “Domuzların otladığı çayıra gi-
remem” dedim. “Senin evin var, kocan tüccar. Siz zenginsi-
niz. Tövbe edin, çok yalvarın.  Sizle Allah’a kalmıştır iş ama 
biz oralara gitmeyiz”dedim. İşte nefsle mücadele. Her biri 
nefisle mücâdele… 

Kötü ses, haram; dinleme ve seyretme. Yüce Üstâzım’ın 
bu yolda ruhsatı… Rahmetullâhi Aleyh, Kaddesallâhu Sır-
rahû zamanında televizyonda açıklamış. “Oğlum, kadın sesi 
dinlemek erkeğe haramdır” dedi. “Onun için radyonun ka-
dın çalgıları sesi olduğu vakit, açamazsın da dinleyemezsin 
de. Ama kadın dinler” dedi. “Kadın, erkek müezzinin sesi-
ni nasıl dinliyorsa, erkek sesi dinlemek haram değilse, onun 
mevlüdünü okumak size nasip olursa kadını o kadar sıkma” 



125Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

dedi. “Onlara ruhsat ver, müsâade et. Onlar dinlesin kadın 
şarkıları, ama sen zinhar dinleyemezsin.” dedi. “Sen zinhar 
dinleyemezsin!” “Yalnız” dedi, “artık dünya ile ilgini kesme-
yeceğin için haberleri dinlersen o kadar yeter” dedi.  O gün 
bugün, kasem ederim efendiler, yalnız haber saatinde benim 
radyom açılır. Öbür fitne [televizyon] zaten girmedi evime 
elhamdülillah. İnşallah ben öldükten sonra hanım kalırsa, o 
da almaz inşallah.  O da benden evvel giderse benim evime 
girmez. 

Şahsî Bir Günüm

Şimdi benim günlük yaşantımı size tekrar edeyim. Bilme-
yen kardeşler de duysun. 

Saat dokuz ile dokuz-otuz [09.30] arasında yatarım. Bu 
benim bozulmayan prensibimdir. Sûret-i kat’iyyede gece 
misâfir kabûl etmem. Oğlum dahi gelse, giderse gider, git-
mezse ben yine gider yatarım. Gelmez daha; öğrendi artık 
gelmez daha. İkindiden sonra gelir ve gider o ara. Onun için 
gece misâfir kat’iyyen kabûl etmem. Dokuz, dokuz buçukta 
yatarım. Saatim kuruludur. Dörtte kalkarım. Ama o zamana 
kadar, ihtiyarlığım icâbı –afedersiniz- idrar zorluğu var, iki 
üç defa kalkar, her birinde on beş - yirmi dakika vakit geçer. 
O zamanları da katın işe. Saat dörde kadar kaç saat dinlene-
bilmişim hesap edin. Altı saatlik bir zaman dolmuş. Dört-
te kalkarım abdestimi tazeler, abdest işimi bitirdikten sonra 
hacı annenizi kaldırırım o da gelir. O gelinceye kadar ben 
giyinir, teheccüd namazımı kılarım. O da giyinir yerlerimi-
ze otururuz. Zikre niyet ederiz ve Yâsin-i Şerîf, Sûre-i Mülk, 



126 Aliosman Dağlı

Amme Sûresi, İhlas’ları okur bütün tertibâtı ile zikre gireriz. 
Ben zikre girdiğim vakit hacı anneniz kalkar bir günlük kaza 
namazı kılar. Ezan zamanı gelir kalkarız. Sabah namazını kı-
larız. Uzun duâlarım var. İsterdim ki her derviş kardeşim be-
nim sabah namazından sonra ne duâlar ettiğimi bilsin. Ama 
olmadı imkânım. İnegöl’de bir kaç sefer yapabildim. Meselâ 
böyle bir yerde misâfir oldum. Sabah namazında benim duâ-
mı dinledi. Teybe de alındı. Her neyse. Uzun duâlarımızı ya-
parız. Zikrini tamamlamamışsam, tamamlarım. Saat yedide 
oda kapısından dışarı çıkarım. Tekrar bir abdest tazelerim. 
İşrâkimi kılar, günlük Kur’ân dersime otururum. Günde bir 
cüz tertibim var. Mutlaka günde bir cüz okumalıyım. Allah 
mâni vermesin devam edeyim. Şimdi babama, çok kıymetli 
âlim amcama, anama Mart 25’e kadar üç hatim yetiştirmeye 
mecbur olduğum için günde bir buçuk cüz okumaya baş-
ladım. Cüzümü okurum, ondan sonra evrâd-ı Gafiriyye’mi 
okurum.

Çıkarım dışarıya kahvaltı hazırlanmıştır, kahvaltımı ede-
rim. Kahvaltıdan sonra gerekirse bir daha abdest tazelerim. 
Gerekmiyorsa otururum. Mârifetnâme’den günlük dersimi 
yaparım. Bu on bir buçuğa kadar devam eder. On bir bu-
çukta şöyle kaçamak şeklinde gazeteye göz atarım. Biraz da 
insanız, dünya var. Öğlen yemeğimi yedim, öğlen namazını 
kıldıktan sonra dünya ikisi bir araya gelse, beni tâciz eden 
kimse çıkmamışsa, mutlakâ bir saat şöyle sırtüstü uzanır ya-
tarım. Ekseriyâ nasîb olmuyor. Haftada birdefa, ikidefa an-
cak üçdefa yapabilirsem bir saat. Ondan sonra kalkar ikindi 
abdestimi tâzelerim. İkindi kılarım. İkindiden sonra da nâfi-



127Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

le tesbihlerim var bir sürü. Ancak onları yapmaya vakit bu-
lurum ki akşam namazı gelir. 

Gelin ziyâretime bakalım! Kaldı mı boş bir zaman? Eğer 
bu araya kalan müsait bir vaktim varsa gelin ziyaretime. 
Hastayım da, konuşmak da beni yoruyor, yürümek de beni 
yoruyor. Şimdi buraya geldim bugün. Konuşma diyor, adı 
da sohbet; dinleyeceksiniz. Bu yaptığım da sohbet ama bu-
nun tam bir hafta yorgunluğunu çekiyorum. Bir haftada din-
leneceğim. Onun için yalvarırım size beni ziyârete gelmeyin. 
Şaban Efendi’yi ziyâret edin. Onunla selâm gönderin. Bir 
hâcet olursa ben sizi ararım ve lâkin bu şekilde özel ziyâret-
lerle uğraşacak zamanım geçti kardeşlerim. Kabûl edin bunu 
artık. Yetmiş yedi yaşını bitirmekte olan bir pîr-i fâniyim. 
Öğretmenlik yapmışım. Askerlik yapmışım. Yıpranmış bu 
vücud. Dört kişinin işini yaptım bütün askerliğim müdde-
tince. Burada şâhidim de var benim. Nasıl çalıştığımı kısa bir 
zaman gören adam da var. Dört kişinin işini yaptım bütün 
hayatım boyunca. Ondan sonra da yirmi beş senedir şeyh 
olacağız diye okuduk, yazdık, tedkik ettik, sorduk, soruştur-
duk, insanlarla uğraştık. Sizin gibi kaç kafile doldu boşaldı, 
doldu boşaldı, doldu boşaldı. Ta 1954-55’ten beri yirmi sene-
dir de bu işlerle uğraşıyorum; yirmi iki senedir. Artık tüken-
dim, çok tükendim. Zamanında tükendim. Ee Cenâb-ı Hakk 
sizi yolda bırakmayacak bir vekil, halîfe nasîb etti. Onun be-
nimle temâsı, sizin için de benim için de saâdettir. Bunun-
la iktifâ edin. Anlaşıldı mı? Beni yormayacaksınız. Çok ricâ 
ediyorum. Câmii serbest. Cumâ günü gelen gelir. Meselâ 
İsmet evlâdım hemen her hafta gelir. Her hafta gelenler de 



128 Aliosman Dağlı

var. Zâten Yılmaz beni taşımak için gelir. Zâten câmiden çı-
kıp eve gelinceye kadar yavaş yavaş yürürken beş on kelâm 
konuşuruz. Hasretliğimizi gideririz. Bu kadar. O da mecbur 
etmiyorum size ha. Vakti olan gelsin. Vakti olmayanı mecbur 
etmiyorum.

EK:

Şeyh Şaban Lütfullah Efendi’nin Hayatı13 

1938 yılında Sivas’ın Koçhisar kazasının (Doğanşar) Koz-
lu Köyü’nde doğdular. İsimleri Şaban Çetin’dir. Lakapları 
Eyüp Sabri Efendi tarafından 1981 yılında verilen “Lütful-
lah”dır. Tam isimleri Şeyh Şaban Lütfullah en-Nakşibendî 
el-Müceddidî el-Hâlidî es-Sivâsî’dir. Annelerinin adı Arife 
Hanım, babalarının adı Mustafa Efendi’dir. 

İlk din bilgilerini köylerinde aldılar ve hâfızlığa başladı-
lar. Sekiz yaşlarında okumak için İstanbul’a gittiler. Burada 
bir Kur’an Kursu’na başladılar. Okuma yazmayı kendi ken-
dilerine öğrendiler. İlk ve ortaokul imtihanlarını dışarıdan 
verdiler. Nitekim daha sonra, kendilerinin bu okul geçmiş-
lerini öğrenen Eyüp Sabri Efendi, Şaban Efendi’ye şöyle bu-
yurmuşlar:“Ben de diyordum ki, bu evladımız nasıl bu kadar hız-
lıca seyrü sülûklerini ikmal ettiler.”

İstanbul’da Yeraltı Camii imamı Üsküdarlı Hâfız Ali Efen-
di’de hâfızlıklarını tamamladılar ve aşere okumaya başla-
dılar. Zamanın diğer meşhur hocaları olan  Abdurrahman 
Gürses Efendi, Nuri Yavuz Ergin Efendi, Ömer Aköz Efendi, 
13  Eyüp Sabri Efendi’nin “Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye” isimli ese-

rinin içinde olmayıp tarafımızdan eklenmiştir. (hazırlayan)



129Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

Enderun İsmail Efendi, Çolak Mehmed Efendi ve Gönenli 
Mehmed Efendi’den dersler aldılar. 

Askere gitmeden önce 1958’de Kılıç Ali Paşa Camii’nde 
müezzinliğe başladılar. Askerlik dönüşlerinde sırasıyla Be-
yoğlu Ağa Camii’nin müezzinlik (1961), müzeden tekrar 
camiye Dolmabahçe Camii’nde imamlık (1963), 1967 sene-
sinden 1984 yılına kadar Teşvikiye Camii’nde imamlık vazi-
felerinde bulundular. 1984 yılında emekli oldular.

Eyüp Sabri Efendi ile tanışmaları Teşvikiye Camii’nin 
yönetimine tasallut olan devrin bazı siyasilerine karşı der-
nekleşme çabaları sırasında oldu. Derneğe başkan ararken 
emekli bir albay olarak Eyüp Sabri Efendi’yi tanıdılar. “Âdetâ 
Hazreti Ömer radiyallâhu anh gibi bir zât idi” diye buyurmuş-
lardır. Bu yıllarda pek çok âlim ve şeyh efendiyi tanıdıkları 
hâlde intisâbı düşünmemişlerdir. İntisabları kendi rivâyetle-
ri üzere şöyle olmuştur: 

“Futbol merakı ile gazeteleri çok sıkı takip ederdim. Nâmahrem 
olan sözde sûretlere pek dikkat etmezdim. İhvandan Hacı Bayram 
Efendi bir gün yanıma yaklaşıp ‘Şaban Hocam, Eyüp Sabri Efendi 
Hazretleri’nin sana çok selamı var. ‘Ne zaman bu necis gazeteleri 
bırakıp da bize gelecek buyurdu’dedi.” Bu sözler üzerine Şaban 
Efendi’de nisbî bir uyanış olmuş ise de intisâb edememişler. 

Bir süre sonra bir rüya gördüler: Zuhûratta Teşvikiye Ca-
mii’ndeler. Bir zât “Hazret geliyor” der. Kapıdan Eyüp Sabri 
Efendi girer. Şaban Efendi hemen elini öper. Beraberce cami-
nin içerisindeki görevli odasına doğru ilerlerler. O anda uya-
nırlar, fakat yine intisâb etmezler. Bir hafta sonra tekrar bir 



130 Aliosman Dağlı

rüya daha görülür. Bu sefer Şeyh Eyüp Sabri Kalyoncuoğ-
lu (kuddise sırruhû) Hazretleri'nin önüne oturur, elini öper, 
cebinden biraz para çıkarıp şeker alıp gelmesini ister. He-
men gider, şekeri alır, gelirler. O sırada uyanırlar. Eyüp Sab-
ri Efendi ertesi gün tekrar ihvandan biri vasıtasıyla Şaban 
Efendi’yi çağırır. Bu sefer intisâb niyetleri vardır. Eyüp Sabri 
Efendi, Şaban Efendi’yi gülümseyerek ve ayakta karşılar. 

Yukarıda zikredildiği üzere kısa sürede tarikatın kemâlleri 
görünmeye başlar. Nihayet Eyüp Sabri Efendi’nin diğer halî-
feleri Durmuş Kaya Sağlam, Fahreddin Salman ve Rabbânî 
Demirhan efendiler ile beraber 1981 tarihinde Eyüp Sabri 
Efendi’den hilâfet alırlar. Diğer halîfelere başhalîfe seçilirler. 

Eyüp Sabri Efendi 1990 yılından sonra çok yaşlandıkları 
için sohbet yapma ve ihvanla alakadar olma vazifesini Şaban 
Lütfullah Efendi’ye verdiler. Eyüp Sabri Efendi’nin 1994’deki 
vefatlarının ardından müstakil irşada başladılar. 

İlk zamanlarda dergâhları İstanbul’un Kurtuluş semtinde 
iken şimdi Kasımpaşa’dadır. İki haftada bir cumartesi ve Pa-
zar günleri ihvanlarına sohbet etmektedirler. Uzun yıllar her 
Perşembe günlerinde Beykoz’da siyer ve tasavvuf sohbetleri 
yaptılar. El’an hayatta olup irşâda devam etmektedirler.

Şaban Lütfullah Efendi’nin üç halîfesi bulunmaktadır: 
Hâfız Nedim Efendi, Eyüp Sabri Efendi’nin yeğeni İsmail 
Hakkı Efendi ve Aliosman Dağlı. 

Haklarında tarafımızdan “Şeyh Şaban Lütfullah Efendi (k.s.) 
Hayatı”isminde bir eser kaleme alınmıştır. Bu kitabın içinde 
dört kitapçık vardır.



131Sâdât-ı Hâlidiyye-i İsmetiyye

1.“Allah’ın Lütfu”: Şaban Lütfullah Efendi’nin kendileri, 
akrabaları, aileleri ve dervişleri ile yapılan mülakatlara yer 
verilmiştir. 54 sayfadır. (ss.7-61)

2.“Mefâtih”: Şaban Lütfullah Efendi’ye yöneltilen tasav-
vufa dair kırk adet sorunun cevaplandırılmasından oluşur. 
34 sayfadır. (ss.61-95)

3.“Risâle-i Lûtfiyye”: Manzum olarak itikada, ahlaka ve ta-
savvufa dair meseleler manzumeler halinde anlatılır. Bu kı-
sım tarafımızdan nazma çekilmiştir. 21 sayfadır.

4. “Âdâb-ı Lûtfiyye”: Nakşibendî tarikatının usûllerinden 
râbıta, hatm-i Hâcegân ve letâif derslerinin yapılışı anlatılır. 
16 sayfadır.

Bu dört kitapçıktan oluşan eser toplam 136 sayfadır.





HÂLİDİYYE RİSÂLESİ’NİN 
SÂDELEŞTİRİLMESİ14 





Eûzübillâhi mine’ş-şeytâni’r-racîm.14 
Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm. 
Elhamdülillâhi Rabbi’l-Âlemîn. Vessalâtü vesselâmu alâ 

Seyyidinâ Muhammedin ve alâ âlihî ve sahbihî ecmaîn. 
Bundan sonra bu yolları bilen kimselere gizli olmayan 

kalb gözleri açık olan zâtlar,“Peygamber Efendilerimizden 
(aleyhimüsselâm) mânen ilerlemenin aslını edinmek iki hale bağlı-
dır. Bir kısmı da üç şeye bağlıdır” dediler. 

Bir: İhlas; kalb temizliği, doğruluk. İkiyüzlülük değil. Hiç-
bir art niyet ve istek olmadan sevmek.

İki: Edeb, akıllılık, usluluk, herkesle iyi ve hoş iş görme.
Mânen ilerlemek için feyiz almak ancak ehlullâhın kalb-

lerinden olur. Yani kalb, yalnız Allah’a (celle celâluhû) bağla-
yan, Allah’ına (celle celâluhû) yakınlık kazanmış velî kulları-
nın kalblerinden feyz alır. Ama bir mürid yani yeni dervişin 
eğer kalbi ihlas gömleğini giymemiş, birinci maddede söyle-
nilen hâle gelmemişse yâhud Mevlâ’nın velî yani seçkin kul-
ları hakkında edebe aykırı hâlde ise, işte bu çeşit müride o 
zâtların feyiz dolu içleri can ve gönülden meyl etmez.

Üç: Ehlullâhı yani Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) evliyâ-
larını sevmek. Çünkü bu içten sevgi feyzin yani mânen iler-
lemenin çoğalmasına, pek çok artmasına sebeptir. Bu yukarı-
daki üç hâl bir müridde ne derece artarsa mânevî ilerlemesi, 
rûhunun yücelmeye başlaması yani feyzi o derece çoğalır. 
Hiç şüphe edilmesin.
14  Metnin içerisinde köşeli parantez içinde verilen kısımlar Eyüp 

Sabri Efendi’nin metne yapmış olduğu hâşiyelerdir. (editör)



136 Aliosman Dağlı

Ve yine feyz almaya sebep tek şeydir denildi. Oda mür-
şide sevgidir. Ancak bu sevgi gösteriş ve desinler için olma-
yacak, doğrulukla olacak ve asla şüphe edilmeyecek. Çünkü 
sevgi, müridin içinden mürşidin iç âlemine akan mânevî bir 
nehirdir. Bu mânevî nehir sebebiyle mürşidin içinden de-
vamlı olarak çekici bir feyz meydana gelir. Bu mânevî neh-
rin genişliği, müridde olan sevginin, muhabbetin azlığına 
veya çok olmasına göredir. Bazen sevginin pek çoğalması 
yani kaynamasıyla mânevî nehir deniz gibi olur ve müridin 
kalbi mürşid tarafına döner. Sevginin çokluğu sebebi ile mü-
rid, fenâ-fi’ş-şeyh olur yani şeyhinin varlığında kendini yok 
etmiş görür. Bu devrede mürşidin bütün hâlleri bir defada 
müridin kalbine aksederek aydınlık verir. Bu üstün sevgi 
yani muhabbet, diğer iki hâli yani edeb ve ihlâsı da birlikte 
ister. Çünkü seven yani dost olan kimseler sevdiği hakkında 
edebli ve ihlaslı olmuşlardır hep. Seven kimse sevgilide ayıp 
ve noksan görmez ki, kendisinde ihlas ve yakin yani üstâzı 
hakkındaki şüpheden arınmış bilgi yok olmasın.

Bilinsin ki ihlas, muhabbet ve edeb hakîkatte Cenâb-ı 
Hakk’ın (celle celâluhû) lütfu ve ihsânı olarak verilir. Çün-
kü her bir makâma yakışır ve uygun edeb vardır. Bu yolda 
tam himmet, lütuf, kerem mutlaka Mevlâ’nın (celle celâluhû) 
ilhamı yani kalbe akıtılan feyizledir. Edeblerin az kısımla-
rı da buna bağlıdır. Bununla beraber tasavvuf, açık delille-
riyle edepten ibarettir demişlerdir. [Lügat mânâsı ile tasav-
vuf, gizli ve açık şeriat edeblerinin görünen meyvesi olarak 
insanda meydana gelen olgunluktur. Kısaca tasavvuf yâr 
(dost) olup, bâr (yük) olmamaktır. Tasavvuf; hazret-i insan 



137Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

olma yolu ve ilmidir.]
Şimdi biz: “Hepsine ulaşamazsan da hepsini terk etme” 

sözü gereğince burada edebin çeşitlerinden bazısını zikre-
den selef-i sâlihîne uyarak”15 bunları özetleyip anlatmakla 
yetindik. Söylenmeyen diğer edeplerde sözü edilenlerle öl-
çülüp anlaşılsın.

Doğru yola istekli bilsin ki, mürşid hakkında uyulması 
gerekli olan edeb birkaç çeşittir:

Birincisi, niyet edebi.
İkincisi, râbıta ve şeyhe hizmette huzur edebi. 
[Huzur; gönülden başka şeyleri atarak yalnız bulundu-

ğun işe bağlanmak.] 
Üçüncüsü, mürşid ile huzur edebi.
Dördüncüsü, mürşid ile konuşma edebi.
Beşincisi, mürşidin işlerinde hizmet edebi.
Altıncısı, feyz almak için kalbi hazırlamak ve ihlas hâlin-

de istemek edebi.
Yedincisi, vird ve hatme edebi.
[Devamlı yapılan zikirlere vird denir. Hatme ise bildiği-

niz hâllerdir. Beraberce yapmış olduğumuz şekil üzeredir.]
Sekizincisi, sülûk ve mücâhede edebi. 
[Sülûk, yola girmek bir tarikata bağlanmak. Mücâhede; 

nefsi yenmeye uğraşmak.]
Bu tertîb üzere inşallahu teâlâ genişçe anlatılacaktır.

15  Risâle-i Hâlidiyye’de yer alan bu cümle Eyüp Sabri Efendi Hazretleri’nin (kuddise 
sırruhû) sadeleştirmesinde bulunmamaktadır.



138 Aliosman Dağlı

1-Niyet Edebi

Niyet, din esaslarından büyük bir kök ve temeldir. Sal-
lallâhu Teâlâ Aleyhi ve Sellem Efendimiz hutbede “Ameller 
niyetlere göredir. Herkes sadece niyetinin karşılığını alır.” buyur-
muşlardır. Yine bir hadîs-i şerîfte “Müminin niyeti onun işin-
den hayırlıdır” buyurulmuştur. 

Resûl-i Ekrem (sallallâhu aleyhi ve sellem) yine buyurdular 
ki: “Her şeyde niyet esastır. Hicreti Allah’a ve Resûlü’ne olanın 
hicreti Allah’a ve Resûlü’ne olur. Hicreti dünya olan ona kavuşur, 
hanım olan da ona kavuşur. Onun için başka bir şey hâsıl olmaz.” 

Ameller niyete göre karşılığını alır. Niyeti tashih ve ihlas, 
kalb temizliği ve doğruluk her şeyden pek lüzumlu ve her 
işte daha çok ehemmiyetli ve her şeyden daha pek öndedir. 
Ta ki derviş isteğini kaçırmasın. Elden çıkarmasın. Yani mâ-
nevî yakınlık uzaklığa dönmesin. Rızâ yani gönül hoşnut-
luğu, cezâ ve azâba dönmesin. Nitekim ikiyüzlü olanların 
başlarına böyle hâller geldiği gibi… İhlas her işte çok lüzum-
ludur. Husûsen kalb işlerinde, zikir, tefekkür gibi mânevî 
ibâdetlerde çok mühim ve çok lüzumludur. Kalb işinin tümü 
niyettir buyrulmuştur.

Tarikat şeyhleri (kaddesallâhu teâlâ esrârehum) efendilerimi-
zi isteyenler, ya müriddir ya mürid değildir. İsteğinde sâ-
dık yani gerçek olan mürid için niyet edebi şöyledir: Kalbini, 
şeyhi aracılığıyla Cenâb-ı Hakk tarafına çevirir. Ve yalnız 
Mevlâ’sının (celle celâluhû) kendisinden râzı olmasını ister. 
Yalnız Rabb’ini diler. Yani dünya ve âhirete âit istek veya bir 
karşılık beklemez. 



139Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

[Bâtınî hâller yani gözün göremediği, kulağın duyamadı-
ğı, dilin söyleyemediği iç hâller duygular. Bunların mânevî 
meyvesi olan kurb, mânevî yakınlık, velâyet. Hakk’ın seçkin 
kulu evliyâlık gibi hâlleri istemek. Gönül yoluyla gizli ilim 
istenmeyecek. Mâsivâ yani Cenâb-ı Hakk’dan gayrı hiçbir 
şey istenmeyecek. Misâl; zengin olmak vs. gibi. Öyle ki bu 
dönüş tamamen kulluğu yerine getirmek için Mevlâ’mıza ve 
O’nun hak olan yoluna dönüş için olsun.]

Reşehât eserini meydana getiren rahmetullâhi aleyh efen-
dilerimiz buyururlar ki “Müridin zâta teveccüh etmesi,[yani 
dervişin şeyhinin kendisine yüzünü çevirmesi, şeyhine yö-
nelmesi] sıfatlara [görünen hâline ve şekline] yönelmesinden 
pek çok yücedir.”

Pek ince bir husustur. Bundan hiçbir sûretle Cenâb-ı 
Hakk’ın (celle celâluhû) zâtına teveccüh mânâsı çıkarılma-
malıdır. Zîrâ öyle düşünmek dahi haramdır. Belki teveccüh, 
misli olmamak ve itibârı bulunmamak bakımındandır. İşbu 
zikrettiğimiz teveccüh, fakat sadece zâtî muhabbet sâhibi 
olanlara mümkün olur. Zîrâ o tâife indinde [yani zâtî mu-
habbet sâhiplerinde] lütuf ve kahır müsâvîdir [eşittir]. Nite-
kim bazıları: “Sevgiliden meydana gelen her şey sevgilidir.” 
demiştir.

Derviş olmayan kimsenin niyetinde bir mürşidi ziyâret 
Hakk rızâsı için olsun ama şeyhi imtihan kast etmesin. Şey-
hi imtihana niyet etmesin. Çünkü imtihan eden, mel’undur. 
Yani şeyhi imtihan etmek isteyen kimse dünya ve ebediyyet 
hayırlarından yoksun ve lânetlenmiş bir bahtsızdır. Kerâmet 



140 Aliosman Dağlı

görmek dahi istemesin. Çünkü evliyâlık için kerâmet şart 
değildir. Şeyhin üstün dereceli olması içinde işâret değildir. 
Bazı olur ki şeyhte kerâmet hâli vardır. Ancak açıklamaya 
izinli olmaz. Yâhud açıklamaya izinli olur da açıklamayı uy-
gun bulmaz.

2- Râbıta Edebi

Râbıta edebi. Bu hâlin tam olması şöyledir: Hayâl hâzi-
nesi olan iki gözün ortasından, mürşidin rûhânî yüzüne, iki 
gözü ortasına bakılır. Çünkü orası yani“iki kaşının arası” 
denen yer, feyzin çıktığı yerdir. Böylece mânen şeyhe râbı-
ta (bağlantı) tamam olunca, mürşide mânen yalvarıp teves-
sül etmeye, tutunmaya çalışır. Mürşidin rûhânî hâlini, hayâl 
hazînesini alır, hazır eder, yavaş yavaş derece derece mânen 
akarak kalbinin içine yerleştirdiğini düşünür. Ancak onu 
yani şeyhinin hayâlini gözünden gaip etmez. Hatta kendi 
nefsini yok eder. Çünkü kalb derinliğinin sonu yoktur. Al-
lah’a (celle celâluhû) götüren yolda kalbde meydana gelir ve 
eğer bütün vukûf yani bilme, anlama, âgâh olma, haberdâr 
olma, bu hâlis râbıta ile olsa, kalbe ilâhî nûrun, ilâhî duygu-
nun inmesi çok çabuklaşır. Çünkü maksud yani istenilmiş 
olan, ona doğru yönelinen zât-ı İlâhî’dir. Râbıta ise dervişi 
ilâhî yola götürmeye, ulaştırmaya ancak bir vesîledir. Bahâ-
ne ve sebeptir. 

Kur’ân-ı Kerîm ve hadîs-i şerifte deliller varır. 
"[Ey îman edenler! Allah’tan korkun ve O’na yaklaşmak 

için vesîle [sebep, vâsıta, yol] arayın.” (Mâide, 34)] Bu âyet-
te geçen “vesîle” râbıta için değildir denirse; anlaşılan mânâ 



141Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

umûmîdir, deriz. Vesîle aramakla emir sâbit olduysa, râbı-
ta vesîlelerin efdalidir [en fazîletlisidir]. Çünkü vesîle Fah-
r-i Âlem (sallallâhu teâlâ aleyhi ve sellem) Efendimiz veyâhud 
nâibleridir; vekilleri yani mürşidler ve halîfeleri şeyhlerdir. 

Sünnet ile isbâta, delîle gelince: İmam Buhari (radiyallâhu 
anh) Buhârî-i Şerîf adlı hadîs-i şerîf kitabında anlatırlar. Sıd-
dîk-ı Ekber (radiyallâhu teâlâ anh) Efendimiz bir gün Resûl-i 
Ekrem (sallallâhu teâlâ aleyhi ve sellem) Efendimiz’e şikâyetle 
“Rûhânî hâlde, helâda bile hayâlimden ayrılmıyorsunuz” 
diye beyân eyliyor. Sıddîk-ı Ekber Efendimiz Fahri Âlem 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’den pek çok hayâ eder 
yani utanırdı.

3-Mürşidin Hizmetine Gelmek Edebi

Bir: Abdestli olmak. 
[Aslında Müslüman bir kimse her zaman abdestli olur. 

Mazeretler hariç. Buna göre derviş olan her an abdestli ola-
cak. Yatarken dahi tâze abdest alıp iki rekât abdest-şükür na-
mazı kılarak yatması makbûldür.]

İki: Bütün günahlar ve kabahatlerden, gafletten arınmak 
için on beş kere veya daha çok istiğfar etmek.

Üç: Fâtiha ve İhlâs-ı Şerîf okuyarak mürşidin rûhâniyetine 
hediye etmek. 

Bu üç şey yola çıkmadan önce yapılacaktır. Yolda iken 
feyizlenmek için, kalbini mürşidin kalbine tamamen bağla-
yacak ama ihlas [kalb temizliği] ve muhabbet [içten sevgi] 
ile son derece yalvarma ve alçak gönüllülük duygusu için-



142 Aliosman Dağlı

de olacak. Bu hâl üzere olursa mürşidin rûhâniyeti her an 
kendisi ile beraber olur. Böyle olduğunu bil ve şüphe etme. 
Çünkü rûhâniyet için perde, uzaklık ve yakınlık, madde ve 
zaman yoktur. Bunun içindir ki rûhâniyetin huzuru, [yani 
düşünceyi devamlı bir işe bağlamak, gönül rahatlığı, namaz-
da huzur bulmak gibi] müridin kalb huzuru ile beraberdir. 
Çünkü rûhâniyet, gözün bir parıldamasından çok daha ça-
buktur. Belki mürşidin rûhâniyeti, makbûl dervişin uyanık-
lık ve uyku hâlinde hiç yanından ayrılmaz. Mürşid maksuda 
yani istenilene vesîle [bir şeye ulaşmaya aracı] olması sebebi 
ile “Mürid, mürşidini tarfetü’l-ayn miktarı [yani göz kapak-
larını bir kere oynatacak kadar zaman] gâib etse mürid ola-
maz” denildi.

Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’i devam-
lı görmeye sebep olan hâl bu yoldan gelir. Çünkü fenâ- fi’ş-
şeyh yani şeyhin rûhâniyetinde yok olmak, Sallallâhu Aley-
hi ve sellem Efendimiz’de fânî olmaya, o da fenâfillah yani 
Allah’da (celle celâluhû) yok olmaya başlangıçtır. Bu sebeple 
bazı kalb gözü açılmış zâtlar demişler ki:“Resûllullâh (sallal-
lâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz bir kirpik oynatma zamanı 
kadar bizden uzaklaşsa kendimizi Müslüman cemaatinden 
saymazdık.”

4-Mürşid ile Huzur Edebi

Feyzin dervişde devamlı kalması, zâhir (açık) ve bâtın 
(gizli) olarak ikidir.

Açık huzur edebi:
Derviş, mürşidin yüzüne bakmadan huzurunda boynunu 



143Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

büküp durur. Sanki sâhibinden kaçmış bir köle, uşak geri 
getirilmiş gibi. Mürşidin emri olmadıkça oturmaz. Dînî bir 
gereği, tarikatta bir zorluğu ve şeyhin müsaadesi olmadıkça 
kendiliğinden söze başlamaz. Mürşidin huzurunda bulunan 
diğer kimselerle de konuşmaz. Bu kimseler isterse sülûkü bi-
tirmiş yani kemâle ermiş hatta hilafet almış şeyhler de olsa 
yine böyledir. Bir âşık kendi sevgilisinden başkası ile nasıl 
ilgilenmezse derviş de mürşid meclisinde öyle durur ve asla 
kimseye âşinâlık göstermez. Çünkü müridin mürşide âşık 
olması, onu büyük görerek davranmak, yani tazim etmek 
Hakk Teâlâ (celle celâluhû) içindir. Hakîkatte durum öyledir. 
Derviş sessiz ve gözleri kapalı durur. Feyz bulmak için nef-
sini alçaltarak yalvarır bir hâl ile mürşidinin iç hâline yönele-
cek, teveccüh edecek. Kısaca mürşidini Resûllulah (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) Efendimiz’in nâibi yani vekîli bilecek. İrşad 
konusunda mürşidinin onu yetiştirme konusunda yeterli 
olduğuna inanacaktır. Mürşidine olan hareketlerini aynen 
Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’e karşı olan 
iş gibi bilecek. Çünkü hadîs-i şerifte meâlen: “Âlimler pey-
gamberlerin vârisleridir” ve “Milletinin içindeki âlim, tıpkı ken-
di ümmeti arasındaki peygamber gibidir” ve yine “Ümmetimin 
âlimleri, İsrail kavminin peygamberleri gibidir” buyurulmuştur.

Hakîkati bilenlerce ise yukarıdaki hadîs-i şerifin hakîkî 
mânâsı ile kasdedilen âlim, ilmin gereğine uygun yolda bu-
lunan ârif-i billâhtır. Zîrâ Hazret-i Kur’ân’da, ilmine uygun 
yaşaması olmayan âlim merkebe benzetilmiştir. 

İlmi ile âmil olan âlim ve ilmi ile âmil olmayan âlim ara-
sında büyük fark vardır. Hatta onları karşılaştırmak bile câiz 



144 Aliosman Dağlı

değildir. İlmine uygun yaşantısı olmayanlar hakkında çok 
ağır hükümler vardır. Bu gibilerin şerrinden Hakk’a sığını-
rız.

Gizli huzur edebi:

Mürşidin yanına varıldığında kalbi habersiz ve dalgın ol-
mayacak yani gâfil olmayacak. Yâhud kalbinde başka şey-
lerle meşgûl olmayacak. Mürşidini imtihan veya ona itiraz 
düşünmeyecek. İsteksizlik, hoşlanmamak ve tiksinmek gibi 
kötü duygular olmayacak. Zîrâ bunların hepsi mürşidin 
kalbinin müridden nefretini gerektirir. Derviş mürşidinin 
gözünden düşer, kalbinden silinir. Çünkü her bir müridin, 
mürşid kalbinde yeri ve makâmı vardır. Mürşidin gönlün-
den düşmek, yedinci kat gökten yerin dibine düşmekten 
daha beterdir. Gönül ehlinin kalblerinden düşüş, yıkılışların 
en başıdır. Çünkü Ehlullâh gözünden düşmek, Hakk (celle 
celâluhû) nazarından düşmeye sebeptir. Bu anlatılanları iyi-
ce anlayıp kalbe yazdıktan sonra mürşid huzurunda, gaflet-
ten yani dalgınlık ve boş bulunmak gibi kayıtsızlıklardan 
uyanık olarak vukûf-i kalbî yani kalbin hâline âgâh olarak, 
bilerek bulunmak gerek. Böylece bâtınî feyze [yani içinden 
gizli hoşluk ve rûhânî ilerleyişe] istekli olarak kalbini mür-
şidin kalbine mânen bağlayacak. Öyle ki, bu hali, bir sevgi 
ve yalvarma duygusu ile olacak. Ancak o vakit mürşidinin 
kalbinin kendine teveccüh edeceğini [yöneleceğini] bilsin ve 
beklesin. Derviş, inancında o kadar hâlis olacak ki mürşidi-
nin feyzinin her tarafı kapladığına ve dolduğuna, dervişin 
isteğine bağlı olduğuna yakînen îtikâd edecek. Şüphe etme-
den kalben doğru olduğunu bilecek. Derviş kendisi feyzi an-



145Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

lama derecesine gelmemiş de olsa, hakîkatin böyle olduğu-
na inancı bozulmayacak. Çünkü anlayış feyzin erişmesi için 
şart değildir. Ancak şart olan dervişin şüpheye düşmeden 
îtikâdıdır ve feyzin kendisine ulaşacağına temiz inancıdır. 

Bazen mürşidin huzurunda ya ziyâret için veya bir iş için 
dünya ehli denen derviş olmayan kimseler bulunur. Dünya 
işlerinden konuşurlar. Bu hâller dervişe zarar vermez. Der-
viş mürşidin huzûrunda, yanında fazla oturmasın. Çünkü 
mürşidin kalbinin nefret etmesinden sakınmak lazımdır. 
Mürşidin iç hâlinden [bâtınından] gâfil (habersiz) olma ve 
zâhir [görünürdeki] hâli ile de uğraşma ki, iç feyizden nasip-
siz kalmayasın. [“Ne biçim oturuyor? Ne hâli var? Bak cigara 
içiyor” falan diye kendi kendine sesleşme ki hapı yutarsın.] 
Zîrâ mürşidin zâhiri hâli ancak dışı görebilenler, zâhir ehli 
için; iç hâli ise bâtın ehli içindir.

Bir mecliste otururken, mürşid de bir başka kimseye ba-
kıp konuşurken, “Mürşidim benden habersiz, ondan ne fay-
dalanabilirim” gibi kötü duygu içine gelmesin. Çünkü bu 
kötü düşünce mürşide az inanmaktan ve belki de ona karşı 
şüpheli hâlden gelir. Hâlbuki herhâlde mürşidden feyz alı-
nır. Zîrâ mürşid öyle bir mertebededir ki etrâfındakiler onu 
Hakk’dan alıkoymaz. Hakk ile meşgûlken, dalmış hâldeyken 
de halktan habersiz değildir. Belki bütün dervişler onun kal-
binin ortasında kaynaşmıştır. Hadîs-i kudsîde meâlen; “Ben 
arz ve semâya sığmam, ancak mümin kulumun kalbine sığarım” 
buyruğu bu husus için şâhid ve yeterlidir. Derviş şeyhini o 
derece ayıra ki, “Eğer şeyhim olmasa yeryüzünde beni Rab-
b’ime ulaştıracak şeyh yokdur” diye inansın ve öyle düşün-



146 Aliosman Dağlı

sün. “Bu âlemde bir tek varlık yok, Hakk’dan (celle celâluhû) 
başka hiçbir şey bâkî [kalıcı] değildir. Ve Rabb’ime aracı 
olan da şeyhimdir” diye düşünecek. Derviş kendi iç âlemi-
ni yaşarken bütün yaratıkları yok bilecek, sanki hiçbir şey 
yokmuş gibi bağlı olunca da insanlar kendisine zemmetse, 
kötülese, azarlasa ve hatta tekdir etse hiç üzülmeyecek, kork-
mayacak. Çünkü Hakk’dan (celle celâluhû) başka her şeyi yok 
bildi zaten. Ancak mürşidinden son derece çekinecek. Onu 
büyüklemeye davranacak, korkacak. Onun yardımını ümîd 
edecek. Ve çok istekli olacak. Malından, evlâdından ve belki 
de kendi rûhundan çok mürşidini sevecek. Saâdetini mür-
şidinin kendisinden râzı olmasında bilecek. Kötü ve bozuk 
hâlini de “Mürşidim beni içinden kovuyor” diye bilecek. Ve 
öyle düşünecek. Kendi şeyhini, mürşidini onun şeyhinden 
de evvel bilecek. Çünkü mürşidi dervişini kalbinden kovsa, 
onun üstâzı da o dervişi rûhen kovmuş olur. [Yani hâşâ hâşâ, 
bu abd-i âciz bir dervişi kalbinden tard etse benim şeyhim 
Şeyh Muhammed Şemseddin Efendi de tard eder.] Böylece 
iş Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’e kadar 
gider. Çünkü mürşid öncekilerin nâibi-vekîlidir. Böylece de 
mürşidin sevgisi ve rızâsı Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) Efendimiz’in rızâsı ve sevgisine ulaşır. Hatta mürşidin 
rızâsı vâsıta yoluyla Allah (celle celâluhû) rızâsıdır. Mürşidin 
kalben kovması da Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) kovması-
dır.

Derviş, mürşidin ister yanında, ister uzağında olsun şey-
hinin güç ve kudretinden sakınacak. Ve dâima uyanık ola-
cak. Çünkü Ehlullâh kalblerin casuslarıdır. Haberin olmadan 



147Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

kalbine girer ve bütün düşüncelerini öğrenir. Bilir ve kontrol 
eder. Hakk Teâlâ (celle celâluhû) onları, müridin iş ve hareket 
ve düşüncelerinden haberdâr eder.

Gerçi dervişe bu bilgilerini pek sezdirmezler ama dervi-
şin hiçbir işi onlara gizli değildir. Mürşidin güleç hâline ve 
görünüşte iyi muamelesine de güvenme. Uyanık derviş, bu 
görünür olan hoşluk hâlini yapmamasını şeyhine yalvarsa 
iyi eder. Çünkü bazı ahvâlde dervişe görünüşte iyi davranır 
da asıl olan iç duygudan onu yoksun eder. 

Derviş, mürşidden kendisini büyüklemeyi ummasın. Zîrâ 
dervişe tâzim ederse bu hâl dervişe zehirdir ve şeyhin müri-
di yabancı bilmesidir. Mürşidin müridi tahkir etmesi, horla-
ması, onu terbiye içindir. Derviş bütün hal ve işlerinde hep 
imtihan hâlindedir.

Bir fıkra: Bir şeyh dervişine emretmiş. “Odanın kapısını aç, 
süpür ve döşe. Sonra şu tarafta görünen hanımlardan sağ tarafta 
oturan ve şöyle giyinmiş olan hanımı odaya çağır. O odaya girin-
ce ben de odaya girerim. Sen bir saat kadar kapıyı üzerime kapa-
yıp sonra açarsın.” Mürşid aldığı emri aynen yerine getirmiş. 
Hanım odadan çıktıktan sonra derviş odaya girmiş ve eskisi 
gibi feyiz bularak kalbini mürşidinin kalbine karşı hazır ede-
rek huzurunda durmuş. Mürşidi ona “Bu duruş ve feyizlen-
mekten ne fayda olur? Benim yaptığımı gördün? Bundan sonra 
bende bâtından, gizli iç hâlden bir şey kaldı mı?” Derviş cevap 
verir: "Evet ben eskisi gibi feyiz buluyorum, alıyorum. İnancım, 
sizin işiniz hayırlı bir incelikten boş değildir. Ve böyle olduğuna 
her ân şâhidim vardır. Çünkü üzerimdeki mânevî gücünüz değiş-



148 Aliosman Dağlı

medi.” Dervişin bu hâli şeyhin hoşuna gider. “Evet, öyleyse 
git o hanıma sor. Kim olduğunu öğren” der. Aldığı emirle hanı-
ma sorunca “Şeyhin hemşiresiyim; (sıla-i rahm) ziyâret için gelip 
yalnızca beni çağırmasını bekliyordum” diye cevap vermiş.

Ey ihvan kardeşler, mâdem ki şeyhten tesir ve tasarruf 
yani mânevî fayda görülüyor; öyle ise onun işlerine ve söz-
lerine îtirâz etme. Ters yol tutma. Ters fikir ortaya atma. Siz-
de veya kalbinizde kötü bir duygu veya îtiraz gibi hâl olursa 
hemen tövbe ve istiğfâr edin. Çünkü o kötü duygu, anında 
öldürücü zehirdir. Ehlullâha îtiraz kapısını açanların îman-
sız öldüklerini keşif sahipleri, hakîkatten haberli olanlar, 
yakînen ve şüphesiz bilenler söylemişlerdir. Nefsin kötüyü 
iyi göstermesinden ve şeytanın hîlesinden Allah’a (celle celâ-
luhû) sığınırız. Bu hususlar için erişmiş olan kudsî hadisle-
rin işâretlerine göre ehlullâha îtiraz eden kimsenin mutlaka 
küfür üzere öleceği bazı kitaplarda yazılmıştır. Denildi ki; 
eğer derviş şeyhinden görünür hâlde uygun olmayan bir 
hal görecek olsa, hemen Hazret-i Mûsâ ve Hazret-i Hızır’ın 
(aleyhimüsselâm) meselesini aklına getirsin. Geminin süsleri-
nin kırılması, çocuğun öldürülmesi ve benzerlerini, o işlerin 
görünür ve gizli hâllerini düşünsünde, ya mürşidini günah 
yoldan veya kendini günahtan alıkoysun. 

Velâyet için ismet şart değildir. [Yani bir kimsenin velî, 
Hakk’a (celle celâluhû) yakın kul olması için günahsız olması 
şart değildir.] Ancak Peygamber Efendilerimiz (aleyhimüs-
selâm) ismet üzere yaratılmışlardır. Mâsumdurlar. Velîlikte 
ismetin şart olmadığının delîli ise Resûlullâh (sallallâhu aleyhi 



149Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

ve sellem) Efendimiz’in sahâbeleri (radiyallâhu anhum) efendi-
lerimiz arasından recm ve kol kesmek gibi şer‘î cezâlar gö-
renler olmuştur. 

[Burayı biraz tafsil edeyim. Ashâb-ı Kirâm büyük zâtlar-
dır. Ashâb-ı Kirâm’ın en sonuncusu Hazreti Vahşî  (radiyal-
lâhu anh) dir. Derler ki gönül kitaplarında Vahşî’nin (radiyal-
lâhu anh) makâmı en büyük evliyânın makâmından yetmiş 
derece üstündür. Diğer Ashâb-ı Kirâm’ı da büyük mütalaa 
edin. Fakat bunların içinde yanlışa düşüp ırza tasallut ede-
rek recm edilen vardır.  Recm ne demektir? Bir evli erkeğin 
bir evli kadınla zînâ etmesi. Buraya dikkat edin. Bir evli er-
keğin bir evli kadınla zînâ etmesinin cezâsı recmdir. Recm, 
bele kadar kuma gömülünür; ufak ufak taşlarla fındık ve 
leblebi büyüklüğündeki taşları zina eden kişiye ata ata, o 
kum içinde gömülerek öldürülür. En büyük cezâ. Bugün bu 
memlekette böyle bir recm hâdisesi yapılsa, elli sene hiç bir 
azgın insan nefsine uyup tecavüze kalkışamaz. Kol kesmek 
de hırsızadır. Demek Ashâb-ı Kirâm’dan şaşırarak hırsızlık 
yapan olmuş ve Peygamberimiz (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
kolunun kesilmesini emretmiş. Ashâb-ı Kirâm’dan zînâ ya-
pan olmuş, recmini emir vermiş. Hani ya Ashâb-ı Kirâm ev-
liyâdan yetmiş derece üstün idi. Niçin? Çünkü onlarda ismet 
şart değil. İnsan beşerdir, şaşırabilir. Yani onun için bir velî 
de bir günah, bir kabahat işlemiş diye hemen şey etmeye lü-
zum yoktur. Tövbe eder, döner. Gözyaşıyla Cenâb-ı Hakk’ın 
indinde yine makbûl kul olabilir. Yani hatâ işleyebilir. Ona 
misâl veriyor. Uyanın, şaşırmayın.]



150 Aliosman Dağlı

Hâlbuki sahâbenin en az derecelisi dahi velî olup, evliyâ-
nın en yüksek derecelisinden daha yüksek dereceli, daha 
fazîletlidir. Mânevî silsilemizin seçkin yücelerinden Bâye-
zid-i Bestâmî’den (kuddise sirruhû) soruldu ki “Mürşid olan 
şeyh zînâ yapar mı?” “Evet, yapar” buyurmuşlar. Burada 
kaderin o yolda olduğuna dâir âyet vardı. Ancak o zâtlar gü-
nahlara devam ve ısrardan korunmuş, mahfuzdurlar. Yal-
varma, tövbe ve istiğfar, af dilemeye devamdadırlar. Bazen 
günah işleme sebebi ile çok yalvarma, pişmanlık ve müte-
essir olmak, ağlamak, gözyaşı dökmek, iç sıkıntısı gibi hâl-
lere devam etmeleri sonucunda mânevî dereceleri yükselir. 
Demişler ki günahlarından tövbe eden velî, hiç günah işle-
meyen mâsum velîden derecede daha üstündür. Ancak bu 
zâtlar hâl ve işlerinde müsâvî olurlarsa böyledir. 

Bu zamanda tarikatta olan kimse lezzetli şeyler yer, güzel 
ve soğuk şeyler içer ve güzel elbiseler giyer görülürse bun-
ların tümü mübahtır. Şer‘î zarar ve ziyânı yoktur. Bu gibi 
tarikat sahibi zâtların tasarruf yani dilediğini yapmak ve 
eserleri de öğle vakti güneşi gibi açık ve görünürken onları 
inkâr etmek ve hâllerine îtirâz etmek uygun değildir. Ama 
bu gibi kimselerde tasarruf ve nişâneler yoksa hâllerine îti-
raz ve inkârın gerektiği bazı kitaplarda yazılmıştır. Bu za-
manın çokça taklit şeyhleri, çöllerde su gibi görünen hayâl, 
serap gibidir. Gönülden pek heveskâr olan dervişlik istekli-
leri, o gibi taklit şeyhleri, kendilerini mânevî suya kandıra-
cak, irşâd edecek, doğruyu gösterecek kimse bilirler. Ama 
buluştuklarında boş olduklarını anlarlar. Daha fazla mânevî 
susuzluktan başka bir şey geçmez ellerine. Zîrâ o gibi taklit 



151Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

şeyhler, cehlin su gibi görünen hayâl serabında ve boşluğun, 
uçurumun kenarında olan safderun kimselerdir. Bu gibiler 
kendileri bu hâlde iken hakîkî mânevî içkiyi nasıl içirebilir-
ler? 

Bu inkâr ve itiraz kendi görüşüne itimaddan ve “böy-
le veli olur mu?” diye aklıyla riyâzet çeken bir velî ortaya 
çıkarmasından doğar. [Kemâl ehlinde veya kemâl yolunda 
sadâkat ve gayretli olanlar, kalbi pak olanlarca sezilir ve al-
danmazlar.] Evliyâullahın halka ve âdetlere uymayan hâlleri 
olsa da onlara zarar vermez. Bütün yasak olan şeyleri, ha-
ramları bırakıp yalnız farz olan ibâdete ve emirlere uymaya 
devam etseler, onların bu hâlleri velîliklerine aykırı değildir. 
Bu husûsu kuvvetlendiren âyet-i kerîme ve hadîs-i şerifler 
vardır. Nitekim Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efen-
dimiz’den soruldu: “Yâ Resûlallâh (sallallâhu aleyhi ve sellem), 
bütün yasaklardan sakınıp yalnız farzlara devam etsem cen-
nete girebilir miyim?” suâline “Evet” buyurmuşlardır. 

[Hadîs-i şerîfi hatırlarım meâlen. Geldi çölden bir Müs-
lüman bedevî. Bedevî, köylü demektir. A‘rabî denir, bedevî 
denir. Köylü demektir. Köylüler, şehirliler gibi tabi bilgili 
değildir. Uyanık değildir. Geldi dedi ki “Yâ Resûlallâh (sal-
lallâhu teâlâ aleyhi ve sellem), ben cennete girmek için ne ya-
payım?” “Namaz kılıyor musun” dedi. “Kılıyorum.” “Oruç 
tutuyor musun?” “Tutuyorum.” “Kelime-i şehâdet, getiri-
yorsun. Zekât veriyor musun?” dedi. “Fakirim veremem” 
dedi. “Beytullah’ı tavafa?” “Gücüm yeterse giderim” dedi. 
Medîne Mekke arası dört yüz kilometre mesâfe. Ama daha 
şimdiye kadar gitmemiş. “Daha başka bir şey?” “Bunlar ye-



152 Aliosman Dağlı

ter sana” dedi. “Günahlardan da sakın. Bunlar yeter” dedi. 
“Bunlarla cennete gidebilir miyim?” “Gidersin.” “Vallahi 
bunlardan ne eksik yaparım, ne fazla yaparım” dedi. Bedevî-
dir, kaba. Yürüdü. Resûlullâh (sallallâhu teâlâ aleyhi ve sellem) 
Efendimiz de dedi ki Ashâb-ı Kirâm’a “Bir cennet ehli gör-
mek ister misiniz? İşte bakın şu gidene. Bak yaptığı bu ka-
dar.” Allah’ın emirlerini yaparım dedi. Allah’ın nehiylerin-
den kaçarım dedi. Vallahi bunlardan fazlasını yapmam dedi. 
Demek ki bu şekildeki farzları îfâ edip, Allah’ın yasakların-
dan kaçmak, insanı selâmete götürmeye delildir.]

Hadîs-i kudsîde meâlen “Benim bir kısım velî kullarım var. 
Onları başkaları bilmez” buyurulmuştur. Onların görünüm ve 
yaşayışlarında diğer kimselerden farkları yoktur. Bir velîde 
tesir etme hâli ve tasarruf [dilediğini yapma kudreti] varsa 
sünnetlerden bir sünneti yapmıyor diye veya mübah olan bir 
hâl göründü diye hâline îtirâz etmek ziyâde cehâletten olur. 
[Mesela gâyet kıymetli bir adamdır. Sakal bırakmamış veyâ-
hud da başka bir sünneti yapmıyor diye kusur bulmayın di-
yor.] Zîrâ velîde bir kimse tesir görünce her vakit velâyeti-
ne şehâdet eder. Şâhidi kendisi olunca da dışarıdan şâhide 
gerek kalmaz. Bu yolda iddia ve her çeşit çekişme câhiliye 
âdetlerinden olup bu husûsu bildirir âyet vardır. 

Derviş, mürşidi ile beraber yemek yememeli, elbisesini 
giymemeli, ona âit olan bardaktan su içmemelidir. Onun 
bindiğine binmesin, oturduğu yere de oturmasın; ancak bun-
lardan her biri için emir ve müsaadesi olursa zarar yoktur. 
Mürşidin bütün işlerini taklid etmek de câiz değildir. Zîrâ 
hakîkatlerden haber veren bir kısım büyükler,“Mürşidinin 



153Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

her hâlini taklid edenler zındıktır” buyurmuşlardır. Çünkü Eh-
lullâhda öyle işler zuhur eder ki, ancak Hakk’ın kudretiyle 
meydana gelir. Böyle durumda velî sekr yani mânevî sarhoş-
luk ve mest hâlindedir. 

[Hakk’ın kudreti altında yığılmış kalmıştır. Bu yüce velîle-
rin bu gibi akıl almaz işleri, Kâdir Mevlâ’nın dileğiyle o velî 
için hayırlı hâllerdir. Şimdi misâl verelim burada. Muhyid-
dîn-i Arabî Hazretleri (kuddise sırruh) bilhassa vahdet-i vü-
cûd diye bir nazariye ortaya koymuştur. Ama şimdi aradan 
yedi yüz, sekiz yüz sene sonra bugün memleketimizi, İslâm 
ülkelerini kaplayan birçok melâmîler var. Türemiş melâmî-
ler. “Biz vahdet-i vücudcuyuz, biz Muhyiddîn-i Arabî yolunda-
yız” deyip Allah muhâfaza etsin, sapıklığın, cehennemin ta 
içine yuvarlamışlardır kendilerini. Ben birçoklarına derim: 
“Kardeşim sen Muhyiddîn-i Arabî misin? Muhyiddîn-i Arabî 
vahdet-i vücûdu söyledi ama O, o kemâle bizzat zâtı ile, şahsiyeti 
ile, rûhu ile, kalbi ile o makâma erişti. O, onu idrâk etti. Sen ne an-
larsın bu işten? Câhilsin. Sen ne anlarsın bu duygudan? Kendini 
felâkete götürüyorsun.” 

Onlar zaten çok bildiğini zanneden kimselerdir. Melâmî-
lerle münâkaşa da edilmez. İşte bunu kastediyor burada. Bü-
yüklerin esrarlı hâlini taklit etmeye kalkmak insanı felâkete 
ve zındıklığa götürür.]

Nitekim öteden beri sırası geldikçe sohbet meclislerin-
de saygı duyguları içinde sözü edilen Mansur ve Bâyezid-i 
Bestâmî (kaddesallâhu esrârehum) efendilerimiz sekirden [yani 
mânevî sarhoşluktan] ötürü o beyanları yapmışlardır. [Ney-



154 Aliosman Dağlı

di o beyanlar? Mansur “Ene’l-Hak” dedi. “Hakk benim” 
dedi. Bağdat hâkimi “Bu irtidâd etti, kendisini Allah gör-
dü” dedi. Îdâmına ferman verdi. Îdâm etti. Ama o mâzuridi. 
Onun bütün teninin her hücresi Hakk olmuştu, “Hakk” di-
yordu. Bâyezid-i Bestâmî ki bizim silsilemizin sultanların-
dan olan Bâyezid-i Bestâmî Hazretleri “Bu cübbenin içerisin-
de ben yokum” dedi ve bunlar o makamlara eren kimselerin 
söylediği sözlerdir. Bizim gibi nâkısların sözleri değil. Allah 
muhâfaza etsin.]  Hızır aleyhisselâm’a ise o hâlleri göstermek-
teki hikmet, iç söz ve sırrı ancak kendince bilinen hal ve yap-
tıklarının hayırlı ve iyi olması niyetiyle olmuştur.  

[Tuttu, yolda giderken suyun kenarında oynayan çocuk-
lar vardı. O çocuklardan bir tanesini çekti. Mûsâ aleyhisselâm 
ile beraberdi biliyorsunuz. Çekti bir kenara çocuğu çalılığa 
götürdü. Çocuğu orda öldürdü. Mûsâ aleyhisselâm peygam-
berdi. Şeriat sâhibiydi. “Ne yaptın” dedi. “Mâsum çocuğu ne 
diye öldürdün?” Ama bilmiyor ki Hızır aleyhisselâm’ın sırrı-
nı. “Ya Mûsâ” dedi. “Sana demedim mi ki bana suâl sorma-
yacaksın yaptıklarımdan ötürü!” Sonra birer birer cevap ver-
di ve buna dedi ki, “o çocuğun ana babası çok sâlih insanlar 
idi. O çocuk zâlim ve âsî olarak yetişecek. Ana babasına zul-
medecekti. Onun için iflâh ettim” dedi. “Sen benim sırrımı 
bilmezsin” dedi. Hani diyor bunları taklit etmeye kalkarsa, 
Allah muhâfaza etsin bir insan sapık olur ve kaybedip gider. 
İnsan taklit edebilir mi? Ancak onlara mahsustur bunlar.]

Eğer bir kimse onların işlerini taklit ederse sapıklardan 
mahv ve perişan olanlardan olur. 



155Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

Mürşidin dervişine herhangi bir şeyi yaptırmayıp yasak-
laması, gereğinde çıkışmasında derviş kırılmayacaktır. Bu 
hâli kendisi için lütuf ve hayırlı bilecektir. Böyle yapmazsa 
mürşidi ona kabahati derecesinde çıkışır. Dervişin mânevî 
hali alçalır, tövbe ve istiğfara muhtaç olur.

Mürşidi öldükten sonra onun ailesini dervişi alamaz. 
Mürşid bir vâsıtaya binerken derviş daha önce binemez. Vâ-
sıtadan inişte de aksine önce derviş iner. Eğer mürşidin hiz-
metinde ise ondan önce uyuyamaz. Mürşid helâya giderken 
yakınında duramaz. Kırda iseler onu görecek yerde durmaz. 
Mürşidin helâsında abdest bozamaz. Nihâyet ona tâzim, onu 
ululamak için mürşidin kullandığı şeyi kullanamaz. 

Mürşid ne sorarsa sorsun günahı dahi gizlemeyip söyle-
yecek, kalbinde olan kötü bir düşünceyi mürşidinden giz-
lemeyecek. O kötü duygu isterse mürşidi hakkında olsun, 
isterse tarikata âit olsun veya kendine âit saklı bir şey olsun, 
saklamayacak. Tövbe ve istiğfâr ile kurtulamaz ve gidere-
mezse o hâlden kurtulmak için durumu hemen mürşidine 
söyleyecektir. Eğer gidermeye gayret etmezse de o kötü duy-
gu kalbinde kalırsa, feyz kapısı ona kapanır. Bâtınî, iç ve giz-
li hâlleri mürşidinden başkasından gizleyecek, mürşidine ise 
hemen açıklayacaktır. Yoksa mürşidine hıyâneti sebebiyle o 
güzel hâller kendisinden yok olur, uçar gider. 

Mürşidinin sevdiğini sevecek, mürşidinin buğz ettiğini 
yani sevmediğini ve nefret ettiğini kendisi de sevmeyecek 
ve nefret edecektir. Bidat ehli [yani sonradan uydurulan ye-
nilikler yolunda olan kimseler], gaflette olanlar [yani gönül 



156 Aliosman Dağlı

yolundan habersizler] ve inkârcılardan dâimâ sakınacak, 
çekinecek ve uzak duracaktır. Bu gibilerin hepsi yalancıdır. 
Arslandan kaçar gibi bunlardan kaçınıla! Ateşten korunur 
gibi o gibilerden korunmalıdır. Çünkü o gibilerin kalbe ver-
diği kasâvet [gönül darlığı], dervişin gönül âyinesine akse-
der de suyun ateşi söndürdüğü gibi o kötü tesirlerde kalb 
nûrunu söndürür. Kalbi karıştırır. Düzeni bozar. Dervişe 
gaflet ve kasvet basar. [Anlıyorsunuz değil mi? Çok açık ya-
zılmıştır çocuklar. Elimden geldiği kadar ben Türkçeleştir-
dim.] Zikirde kalbe ağırlık gelmeye başlar. Bazen de kalbi 
zikirden alıkoyar. 

İnkârcıların yemeğini de yememelidir. Çünkü o yemeğin 
kırk gün feyiz kapısını kapadığı söylenmiştir.

[Uyanın efendiler! Belki ömrümün son hâtırasıdır size. 
Yani elimden geldiği kadar gayret ettim. Cenâb-ı Hakk nasîb 
etti bu işi tamamladım. Artık size başka düstur da istemez. 
Muhlis yani içi doğru ve temiz kimselerin yemeğinden ye-
nirse Allah için söyleyeyim; şimdi benim burada lokma et-
tiğim dört lokma, içimi feyzle doldurmuştur. İnanın buna 
yani. Eğer baklava börekli bir sofraya gitseydim, tavuklu bil-
mem kuzu kızartmalı bir sofraya gitseydim ben burada aldı-
ğım hazzı almazdım. Çünkü bu gelen taam, bu nîmet, ihlâslı 
bir insanın elinden gelmiştir. Aradaki fark budur efendiler. 
Bunu insan idrâk eder. Bunun için ne derler; çok bilmiş ol-
ması şart değil, bildiğini uygulayarak kalb ehli olmak önem-
lidir. Bursa’da dervişliğimde bir eve giderdik. İhlas dolardı 
o ev. Hikmet-i ilâhî başka evlere giderdik, sıkılırdım. Ama 
öğrendim ki o ev çoluğuyla çocuğuyla, karısıyla kendisi çok 



157Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

açık gönüllü insanlar. Bazen kendisi olur bazen karısı sıkın-
tılı olur. Harîs olur, habîs [bereketsiz] olur, bir şey olur. Eve 
bir sıkıntı basar ve bir çaydan dahi zevk alamazsın. Bunlar 
denenmiş şeylerdir.] Muhlis, yani doğru ve içi temiz kimse-
lerin yemeğinden yenirse o yenilen şeyler mânevî faydalar 
temin eder. Şâyet yediren huzur ehli, gönlü rahat ve Hakk 
yolda kimse olursa yenen şey daha iyidir. Bu söylenenlerin 
hepsi helâl olan içecek ve yiyecekler içindir. Şüphe bile edil-
meyenler içindir. Şüpheli bir lokma yiyecekten ve bir yudum 
içecekten sakınmalı, kalb gaflet hâlinde iken bir şey yeme-
melidir. Çünkü gâfilin lokması gafleti getirir. Kalbi huzurda 
olanın lokması da gönül uyanıklığı meydana getirir. 

Derviş nefsini gazap, öfkelenmek, yerli yersiz sesli gül-
mekten koruyacaktır. Bu gibi hâller nisbet nûrunu söndürür. 
Kalbi öldürmekte suyun ateşi söndürmesinden daha çabuk 
tesir eder. Gazap ve kahkahalı yerlerden hemen uzaklaşma-
lı. [Gazap ne kadar insanı kalben mahvediyorsa, kahkahalı 
yerler de kalben insanı o kadar mahveder. Birisi menfî, bi-
risi müsbet, ikisi de zararlı.] Yasaklanmış olanlardan, fazla 
mâlâyânîyi terk etmeli. [Mâlâyâni, yani lüzumsuz konuş-
mak, şapkalı şenlikli laf etmek yani eğlenceli falan laf etmek-
li şeylere mâlâyâni denir. Yani faydası olmayan gevezelikler. 
Böylelerinden de sakının ve yapmayın.] Bu husûsa dâir ha-
dîs-i şerîf vardır. Bunların hepsi rûz-i cezâda Hakk’ın (celle 
celâluhû) huzuruna arz olunacağından, gösterileceğinden, 
şimdiden utanmalı.

Ömür aziz, vakit kısa, fırsat ganîmet ve Melik-i Ceb-
bar’dan (celle celâluhû) şu kadar zaman var diye bir haber 



158 Aliosman Dağlı

yok. Öyleyse her anımızı her şeyden çok daha iyi olan zik-
rullah ve Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) ile huzurda geçirmek 
gerek. Böylece hayâl et kendini. Sanki kefene sarılı ve meza-
ra konulmuş bir ölüsün. Hâline merhametle sırf zikrullah ile 
uğraşmak için mezardan çıkmana izin verilmiş ve her anda 
tekrar mezara dönmenin mümkün olduğunu düşünmelisin.

[Efendiler! Otuz senedir durmadan zikir çekiyorum. Az-
râil, benim her gün gördüğümü bana haber veriyor, fazla bir 
şey değil ki. Biliyorum onun elbette ki eziyeti var. Allah yar-
dım etsin. İmdâd etsin. Bir tek dileğim var. Yâ Rabbî gözleri-
mi bana îmân ile kapamak nasîb et. Başka bir şey yok ki. Bü-
tün esrar bunda. E o zamana takdir etmişse Rabbü’l-Âlemîn 
ondan beni mahrum etmesin lütfu ile keremi ile. Etmemişse 
ne gelir benim elimden. 

Biliyorsunuz dervişin keşfini açmış şeyh. Derviş bakmış 
Arş-ı Âlâ’ya ki şeyhi şakîler defterinde yazılı. Şakîler defte-
rinde yazılı görünce derviş tekkeye uğramaz olmuş. İşte iki 
üç günde bir zorla uğruyor. Çağırmış şeyhi “oğlum gel” de-
miş. “Niye” diye sormuş. Diyemiyor da “efendim seni, seni 
cehennemlik gördüm.” Nasıl desin, varmıyor ağzı. Kırk se-
nedir hizmet etmiş. Şeyhi “oğlum” diyor “sana bir perdeyi 
açtım beni gördün, tekkeden kaçtın. Ben kırk senedir görü-
yorum onu” diyor. “Kırk senedir kendi takdirimi görüyo-
rum ben. Ama gidecek başka kapım mı var” diyor. “Var mı 
gidecek başka kapım. Nereye gideyim?” diyor. “Elbette ki 
bu kapıya sığınmışım” diyor. Ertesi gün yine keşfini açmış 
perdesini, bakmış. Şakîler defterinden sâlihler defterine ya-
zılmış. Allah’ın hikmeti bu. Yok başka kapımız ki. Başka ka-



159Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

pımız yok ki. Her dakîka kendimizi kefenlenip mezara kon-
muş ölü ve oradan izin verilerek çıkarılmış, zikrullah için 
çıkarılmış bir bahtlı bileceğiz. Bu kadar işte. Bir ömür bun-
dan ibâret. Tüh bitti, tüh bitti, bu kadar.]

Nitekim Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz 
bir hadîs-i şeriflerinde halkamızın başı Sıddîk-ı Ekber (radi-
yallâhu anh) Efendimiz için “Her kim yeryüzünde yürüyen ölü 
görmek isterse, Ebu Bekir es-Sıddîk’a (radiyallâhu anh) baksın” 
buyurmuşlardır. Bu husûsa işâret eyleyen âyet-i kerîme ve 
hadîs-i şerifler vardır.

[İşte öyle yaşardı Sıddîk-ı Ekber (radiyallâhu teâlâ anh) 
Efendimiz. “Yürüyen ölü görmek istiyorsa ona baksın” di-
yor. Bizim tarikatımızın bir sırrı da budur zaten çocuklar.]

5-Mürşid ile Konuşma Edebi

Derviş mürşidi ile konuşacağı vakit, ondan izin isteyecek, 
mürşide hoş gelmeyecek bir hâlin meydana gelmesinden 
sakınacak, sesini aşağı ve yavaşlatarak ona sığınacak. Bir 
kölenin efendisinin huzurunda konuştuğu gibi söz edecek. 
Kur’ân-ı Kerîm’de “Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
huzurunda seslerini yükseltmeyin” diye âyet vardır. Bu uya-
rıdan ibret almalı. 

Mürşidin sözlerini kalb ve dil ile tasdik edip, gerek söz 
gerekse kalb ile red ve inkâra sapmamak. Hakîkatten haber 
verenler, mürşide inkâr ve red ile karşı koyanların ebeden 
iflah olmayacaklarını bildirmişlerdir. Zîrâ, Ehlullâhta bazı 
hâl vardır ki bu ancak Hakk’ın (celle celâluhû) kudretinden 
ileri gelir. Bazı işleri de hikmet gereğidir. Mürşidin hâl ve 



160 Aliosman Dağlı

işinden, işinin sebep ve hikmetinden sorulmaz, sormak veya 
karşı koymak âdâba aykırıdır. Kalb huzûru ile tasdik ve 
sükût etmelidir. Mürşid ile konuşmak mutlakâ câiz değildir. 
Ancak bir müşkülünü hâlletmek yâhud kendi hâlini bildir-
mek için olursa câizdir. Derviş gördüğü rüyâsını yâhud keş-
fini anlatır. Lâkin eğer mürşid tâbir eylemezse derviş tâbiri 
isteyemez. Hiçbir zaman mugayyebâttan (kapalı, gizli ve sır 
olan şeylerden) suâl sorulmaz. O gizli hâller mürşide bildi-
rilmiş olabilir ama o açıklamaya izinli olmaz. Eğer mürşid 
açıklarsa açıklamaya me’mur edilmiştir. Öyle olunca mürşi-
de bir noksanlık gelmez. 

Mürid, mürşidine ve mürşidinden duyduğu ve gördüğü-
ne îtikad ve tasdik ile vazîfelidir. Kerâmet efdâliyyete yani 
pek seçkin ve yüce dereceli olmaya sebep değildir. Belki 
seçkinliğe giden yol olduğuna şüphe edilmeyen mânevî bir 
kuvvet, mânevî bir bilgi ve irfandır.

Kerâmet, çok zaman zâhidlerde [yani dünyaya gönül ver-
meyen kimselerle] ve diğer Hakk (celle celâluhû) dostlarında 
görünür. Ârifler [yani gönül pencereleri açılmış olan gizli 
ilim sahipleri] ise kerâmete önem vermezler. Hatta kerâmet, 
erkeklerin hayz görmesi gibidir derler.

Erenlerin Seyyidi [Efendisi] Cüneyd-i Bağdâdî (kuddise 
sirruhû) “Su üzerinde yürüyen erler görülmüştür ama onlardan 
daha üstünleri susuz ölmüşlerdir” buyurmuşlardır. 

[Açıklayayım. Kitap açıklamıyor fakat bu âciz açıklasın. 
Hasan-ı Basrî (radiyallâhu anh) ile Râbiâ Sultan (rahmetullâhi 
aleyhâ), kadın evliyâlarının başı, bir devirde yaşadılar. Bir 



161Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

suyun kenarına gelmişlerdi. Hasan-ı Basrî attı seccâdesini 
nehrin üstüne. Yürüdü, geçti karşıya. Karşıda, Râbiâ Sultan’ı 
gördü. Ona sordu: “Ne ile geldin buraya? Ben seccâdeyi at-
tım da geçtim.” Hazret-i Râbiâ ne dedi biliyor musun? “Ha-
san, Hasan” dedi. “Aklını başına al. Aklını başına al. Havada 
kargalar da uçar. Suda balıklar da yüzer” dedi. “Mârifet bu 
değil. Ârif-i billâh kaç adam yetiştirdin” dedi. “Mârifet adam 
yetiştirmek” dedi. O evliyâlar piri, peygamberlerden (aleyhi-
müsselâm), Ashâb-ı Kiram’dan (radiyallâhu anhum) sonra ge-
len en büyük insan mahcûb oldu. Başı önüne düştü. “Mârifet 
değildir su üzerinde yürümek, havada uçmak. Mârifet insan 
yetiştirmek” dedi. İnsan-ı kâmil yetiştirmek... Cüneyd-i Bağ-
dâdî Hazretleri’nin kastı o idi. Hazret-i Hüseyin (radiyallâhu 
teâlâ anh) Efendimiz, Evlâd-ı Resûl, Kerbelâ’da susuzluktan 
öldüler. Hazret-i Hüseyin (radiyallâhu teâlâ anh) Efendimiz 
evliyâ ile mi ölçülür? Yetmiş bin evliyanın sözü Hazret-i Hü-
seyin (radiyallâhu teâlâ anh) Efendimiz’in bir kelâmına muâ-
dil değildir. Ama hikmet-i ilâhî, sır. Allah O’na hemen neh-
rin kenarında olduğu halde bir avuç Fırat Nehri’nin suyunu 
yasak etti, nasîb etmedi içmeye. İşte onu kastetti. Evet diyor 
suyun üzerinde yürüyen evliyâlar görülmüştür ama onlar-
dan daha yüceleri susuzluktan ölmüştür. Değil mi? Bu esrârı 
düşünün diyor, yani mârifet bu değil. Mârifet, insan-ı kâmil 
olmaktır.]

Derviş her hâl ve işinde mürşidinden izin alsın. Çünkü 
mürşidin izninde bereket vardır. Ölü yıkayıcı ölüyü nasıl is-
tediği gibi çevirirse derviş de nefsini öyle soyunmuş bir hâl-
de üstâzına teslim etmiş bilecek. 



162 Aliosman Dağlı

Mürşidinden hâlini, yiyeceğini ve malını gizlemeyecek. 
Bir yolculuğa çıkmak için mürşidinden izin alacak, dönü-
şünde önce mürşidinin kapısını çalacak ve ancak mürşidinin 
izni ile evine dönecek. [Çocuklar ben sizi serbest bırakıyo-
rum; bu kadar değil. Uzak yoldan gelince evinize gidin ev-
vela.] Eğer mürşidi kendi yanına gelirse gelişte karşılayacak, 
gidişte uğurlayıp evine öyle dönecek. Mürşid müsaade ettiği 
yerde elini öpecek. Feyiz almış olarak mürşid gözden gâib 
oluncaya kadar yerinden ayrılmayacak ve sonra evine dö-
necek. Netîce; mürşidine büyüklere layık bir biçimde davra-
nacak ve eğer bir büyüğe nasıl davranıldığmı görmemiş ise 
bilenlerden öğrenip o yolda hareket edecek.

6-Mürşide Hizmet Edebi

İşbu hizmet ya bedenle olur, ya mal ile olur.
Beden ile mürşide hizmet:
Ancak beden ile mürşide hizmeti Resûlullâh’a (sallallâhu 

aleyhi ve sellem) ve hatta Hakk’a (celle celâluhû) kadar gidece-
ğini îtikâd edip yapmak. Bu gibi hizmeti Cenâb-ı Hakk ta-
rafından kendisine ulaşan bir nîmet bilecek ve bu hâle erin-
meden ve o hizmetin kendisine verilmesinden memnun ve 
müteşekkir olacaktır. [Sobasını yakmak, suyunu dökmek. 
Has evlâdımız, hepiniz has evlâdım ama haslar hası evlâ-
dım Sâdık’ın iki senedir bana Cenâb-ı Hakk’ın ihsânı olarak 
yaptığı hizmet gibi. Bu gibi hizmeti Cenâb-ı Hakk tarafından 
kendisine ulaşan bir nîmet bilecek. Gördün mü Sâdık? Be-
dava değilmiş oğlum.] Kalbinden ve gizlide olsa mürşidine 
ettiği hizmeti başa kakmayacak. [Kalbinden bile başa kak-



163Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

mayacak, değil laf ile.] O hâl ile kendini mânen zehirlemiş 
olur, ettiği hizmetin ecrini gâib eder. İşte hizmet edebine bu 
yolda îtikâd etmiş olacak.

Yapacağı işle hizmet edebi:
Mürşidin verdiği vazîfeyi asla geciktirmeyecek. Hiçbir se-

bep, bahâne ile işi savsaklayamaz. Ancak dînî, yani şeriate 
uygun olmayan hâller hâriç. [Hani şeyh şeriata aykırı hiçbir 
vazîfe vermez ama beşer hali şeriata aykırı bir vazîfe ver-
mişse onu savsaklayabilir, diyor.] Esâsen bir mürşid şeriata 
aykırı bir iş istemez hiç kimseden. Derviş eğer bir şeyi yap-
mak için söz vermişse kendisi için zorluk ve hatta tehlikeli 
olsa da o işden kaçmayacak. Mürşidin verdiği hizmeti, kendi 
husûsî işinin önüne alacak. [Benim yeğenim Kâmil gibi, ver-
diği vazîfeyi unutmayacak yani. Aradan aylar geçecek, se-
neler geçecek,  “Unuttum Efendim” demeyecek, demeyecek, 
demeyecek. Gönül defterine öyle yazacak ki onu Hazret-i 
Allah’a beş vakit namazı kılmanın nasıl farz olduğunu bi-
lirse, “şeyhim bana bunu demişti” diye öyle yaşayacak, o işi 
bitirinceye kadar. O vakit olursa bu iş olur.] Mürşidin tâyin 
ettiği vakitten asla geciktirmeyecek. Böyle olunca mürşidin 
himmet ve yardımı o işe yetişir ve yardımı ile o iş meydana 
gelir. Hizmeti yapanda kemâl ile emre uymaktan başka bir 
şey düşünmeyecek; (kurb) yakınlık, (fütuh) mânevî uyanık-
lık ve velâyet gibi, zamansız ve kendisi için zararlı ve kötü 
olan istekler gelirse, hemen o istekler için istiğfâr etmeli. 
[Yani artık benim perdem açılsın, ben yakın olayım veyâ-
hud evliyâlık mertebesine ereyim diye bir şeyler düşünürse 



164 Aliosman Dağlı

diyor istiğfâr etmeli, derhal ondan kurtulmaya koşsun.] En 
makbûl olanı Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) sanki onu mür-
şidi için yaratmış olduğuna îtikâd edecektir. [Tekrar edelim. 
En makbûl olanı sanki Hakk Teâlâ kendisini mürşidi için ya-
ratmış olduğuna îtikad edecektir. Kitap söylüyor, ben demi-
yorum kardeşim.]

Derviş; mürşidin meclisinde oturmayacak, yanında yiyip 
içmeyecek. Başını açmayacak, örtüsü altında ve huzûrunda 
uyumayacaktır. Mürşidin seccâdesinde ve huzûrunda na-
maza durmayacak. Eğer mürşid namaz ile meşgûl ise der-
vişin de namaza durması câizdir. Yâhud câmide iseler beis 
yoktur: Serbesttir. Şer‘î zaruret yani namaz vaktinin geçmesi 
ihtimâli var ise yine beis yok; derviş hemen namaza durur.

Derviş kendisini mürşidin hizmetine layık görmeyecek, 
vazîfe aldığı hizmette kendisini noksan bilecek. Şeyhinin 
muhtaç olduğu işi, emrine hâcet bırakmadan ve hatırlatma-
dan yapmaya çalışacak ve bu husûsa dikkat edecek. Böylece 
hizmet ederse mürşidin kalbi rahat olur ve gönül duygusu-
nun açılmasına sebep olur. Belki de derviş böylece mürşidi-
nin kalbinin ortasına girmiş olur. Böyle olunca da mürşidin 
bütün iç/gizli âlemi dervişin kalbine aks eder. Dervişin fey-
zinde de çoğalma ve devam meydana gelir. 

Mürşidin hizmetini tamamen güler yüz ve sevinç ile yap-
malıdır. Bu tertip ile mürşidine hizmet eden Nakîb Hâce 
Abdullâh-ı Hirevî16 (kuddise sirruhû) ölçüsüz sevgi ve kabûl 

16  Bu büyük zât Mevlânâ Hâlid Hazretleri’ne hizmet eden ve 
aslen Afganistan-Heratlı olan halîfelerindedir. Kendilerinin ve-
fatlarından sonra da Şam’daki postlarına oturanlardandır. Allah 
Teâlâ sırrını takdis etsin.



165Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

görmüş, bütün diğer halîfeler ona imrenmiş, bütün etraf ve 
herkes onun emrine baş eğmiş ve uymuş, mürşidine itaati 
onu azîz etmiştir.

Mürşide mal ile hizmet edebi:

Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) kendisine verdiği bütün 
mal ve evlâdın âlem-i ezelde mürşidinin rûhâniyeti bereketi 
ile olduğuna îtikâd edecek. Her ne kadar bu âlemde meyda-
na çıkmaları sonradan ise de bunların hepsinin mürşidinin 
olup kendisini de onun bir kölesi, uşağı, hizmetçisi kabûl 
edip, yediği ve giydiğinin de mürşidinin iyilik ve ihsânı sâ-
yesinde olduğunu bilecek. 

Mürşide bir şey verince de onu utandıracak bir yerde ver-
meyecek, ikram ve nîmetini mürşide göstermeyi istemeyecek. 
Mürşidin kendisine değil hizmetindekilere teslim edecek. 
Kendisinden kabûl olunması için açık ve gizli olarak Hakk’a 
(celle celâluhû) yalvarıp mürşidine sığınacaktır. Herhangi bir 
şeyi mürşidine veya diğer müridlerine nezr eylese kabûl ba-
kımından daha kuvvetli ve riyadan [ikiyüzlülük] uzak olur. 
Malı da daha pek saf ve temiz olacağından nezrinin bu yolda 
kabûl edilmesini kendisine iyilik ve nîmet bilmeli. Bu hâlden 
ötürü de Hakk Teâlâ’ya (celle celâluhû) şükretmeli.

[Bir Hikâye:]
Meşâyıhdan biri kendisine bin altın lazım olduğunu söy-

ler. Bu sözü işiten dervişlerden biri hemen evine dönerek 
annesine, babasından ne kadar para mîras kaldığını sorar. 
Vâlidesi de bin dinar kaldığını ve saklı olduğu yeri söyler. 
Parayı alıp şeyhinin ziyâretine gider. Şeyhini husûsî odasın-



166 Aliosman Dağlı

da ziyâret eder. Elini öper, emâneti kabûl etmesi için yalvarır 
ve kabûl ettirir. Şeyh sohbet meclisine girince gelen hediye-
den pek memnun kaldığını meclise duyurur. Derviş bu söz-
leri duyunca hemen kalkıp şeyhinin elini öper ve derki “Size 
verdiğim altınlara anamın rızâsı olmadı, onları geri istiyo-
rum” der. Yüce zât evinden altınları getirip dervişe iâde eder. 
Meclistekiler dervişin bu hâline şaşarlar. Derviş altınları alıp 
akşamdan sonra tekrar şeyhinin halvetine, husûsî ziyâretine 
gider. Der ki “Ey benim şeyhim, o altınları insanlar arasında 
beni övesiniz diye vermemiştim. Halk arasında da bununla 
sevinmiş olmanızı istemedim. O sebeple kalabalık arasında 
nefsimi kötüledim. Şimdi ise tekrar getirdim” diye yalvarır. 
Mürşidi bu hâli daha çok beğenmiş, güzel bulmuş ve daha 
içten kabûl etmiştir. 

"Ameller niyetlere göre karşılığını görür.” Hadîs-i şerîf. 

7-Feyz Almak İçin Kalbi Hazırlamak ve İhlas Hâlinde 
İstemek Edebi

Dervişin ihlâsının temiz kalblilik ve doğruluğunun ölçüsü 
şöyledir:

Mürşidini Resûlullâh’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) nâibi, 
vekîli ve âlemde Allah’ın (celle celâluhû) gölgesi bilecek. Mür-
şidi kendisini reddederse Allâh Teâlâ (celle celâluhû) ve Resû-
lü’nün (sallallâhu aleyhi ve sellem) kendisini red edeceğini ve 
kabûlün de aynı hâl üzere kabûl olacağına îtikâd edecektir. 

Yukarıda daha öncede işâret edildiği üzere bir müridi 
şeyhi reddederse şeyhinin şeyhi de kabûl etmez. Bu tertip 
yukarıya doğru gider ve Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sel-



167Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

lem) Efendimiz’de sona ermek üzere hiç biri kabûl etmez. 
Mürşidde bir rûhâniyet vardır ki hiçbir zaman dervişden 

ayrılmaz, kopmaz. Hatta ihvânımızdan bazıları mürşidin 
rûhâniyetini üzerlerinde hazır ve kendilerini görür bildikleri 
için uykuda ayak uzatmazlar. Bu hâli göremeyen derviş de 
görür gibi îtikâd etsin. Zîrâ bu inancı gereği, edebli hâlini 
koruduğu için gören ve bilen derviş ile feyizde müsâvî [eşit] 
olur. 

Mürşidin rûhâniyeti hâlet-i nez’de [can verirken] ve kabir 
suâli zamanında hazır olur. Suâl meleklerine cevapta imdat 
ve teselli eder. Şeytan oradan kaçar. Rûhânî hâllerde perde, 
madde ve zaman yoktur. İhvânımızdan bazıları sevdikle-
ri dervişin kabrine teveccüh edince [yönelince], mürşidin 
rûhâniyetini kabirde keşf ile görüp, ona yardım ve teselli 
verdiğini, korku, heyecan ve dehşetini teskin eylediğini bil-
dirmişlerdir. Bu söylenenler Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû)  
kudretine bağlıdır. Allah’ın (celle celâluhû) kudretine inan-
mak da îmânın bölümlerindendir. Bu hâllerde insan aklı ye-
terli olmadığı için böylece inanmak, îtikâd etmek lazımdır. 
Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) mürşidine, ondan ayrı olduğu 
zamanda da her şeyi görecek göz ve işitecek kulak verdiği-
ne îtikad lazımdır. Her ne kadar mürşid, dervişe böyle bir 
bilgiyi açıklamasa da yine bildiğine şüphe etmemelidir. Bu 
husûsa işâret eden âyet-i kerîme ve hadîs-i şerîf vardır. Eğer 
böyle îtikâd ederse mürşidin feyzi şarkdan garba uzar. Der-
viş nerede olursa olsun mürşidin hudutsuz feyiz denizine 
dâhil olduğunu bilir. Feyiz almanın anahtarı, şüphesiz böy-
le bilip çok fazla istekli olmaktır. Keşif ehli ve mânevî gözü 



168 Aliosman Dağlı

açık derviş, mürşidin nûrunun şark ve garbı kapladığını bilir 
ve görür. Eğer derviş bundan daha az görürse noksanlık ve 
zayıflık kendi keşfinde olup mürşidinin nispetinde değildir. 

Dervişin îtikâdı şöyle olacaktır: Mürşidinin uykusu, ken-
disinin gece kalkıp ibâdetinden ve mürşidinin yemesi, kendi 
orucundan daha üstün ve efdaldir. Mürşidin bir nefeste iler-
lemesi, ömür boyu sülûk görenin ilerlemesi kadardır. Mür-
şidinin bakışı ile bir kimseye bakabilse, Cüneyd-i Bağdâdî 
ve Bâyezid-i Bestâmî (kaddesallâhu esrârehum) makâmına 
yükseltir, baktığı kimse fâsıkların en kötüsü olsa âlî makâma 
ulaşır bilecek ve bu nazarı, bakışı arayacaktır. Hadîs-i şerîf 
vardır: “Mü’minin ferasetinden sakının¸ çünkü o Allah’ın nuruy-
la bakar.”

İstekliliğe gelince: İstekli, kalbinden iç ve hâlis hâlde Mev-
lâ’sını isteyici ve pek heveskâr olup sevgisine güvenilir kim-
se olmalıdır. Öyle ki bu istek onu mal, mülk, makam, çoluk, 
çocuk hatta kendini görmek ve meyl etmekten kurtarsın, 
fânî kalsın. Zîrâ “Muhakkak ki Allahu Teâlâ himmetleri yüksek 
olanları sever” buyrulmuştur. Derviş katiyyen kendi isteği-
ne güvenmeyip, Hakk Teâlâ’nın ihsânına güvenecek. Çün-
kü kendi isteği ve amellerinden herhangi bir ameli, Hakk’ın 
fazlına [yani ihsânına, vermesine] müsâvî olmaz. İstek ve 
ameline güvenmek pek tehlikeli olup, kendisine eş ve karşı 
çıkacak hiçbir şey düşünülemeyen ve her türlü noksanlık-
tan münezzeh olan Hakk Teâlâ’ya (celle celâluhû) hâşâ karşı 
gelmek demek olur. İsteğinde ateşli ve pek heveskâr olacak. 
Devamlı olarak bir an Hakk Teâlâ’yı (celle celâluhû) istekten 
boş ve habersiz kalmayacak, gâfil olmayacak. Eğer bir derviş 



169Hâlidiyye Risâlesi’nin Sâdeleştirilmesi

Cenâb-ı Hakk’a (celle celâluhû) teveccüh eylediği [yani yönel-
diği] hâlde, isteği bir başka şey olursa, bu yönelişi mâsivâya 
yani Cenâb-ı Hakk’dan (celle celâluhû) gayrısına olmuş olur. 
Böylece de Mevlâ’sından yüz çevirmiş olur. Hâlbuki Hakk 
(celle celâluhû) hiçbir şeyde ortaklık kabûl etmez. 

Herhangi bir istekte ısrar etme. Zîrâ bu ısrarda korku var-
dır. Belki de kazanılanları yitirmek ve mahvetmek vardır. Bir 
hadîs-i şerifte meâlen “Bir kimsenin iki günde olan emeği, 
birbirine müsâvî olup, ikinci gündeki birinci gündekinden 
çok olmazsa o kimse zarardadır” buyrulmuştur.

İstekte duraklama, ısrar iki sebepten boş olmaz. Birisi is-
tek sâhibine gizli olan bir diğer isteğe kalbin yönelmesidir. 
Diğeri de günah işlemek, isyan etmektir. Hemen tövbe ve 
istiğfâr ile Hakk’a (celle celâluhû) yalvarmak, ona sığınmak ve 
günahları bırakmaktır.

Feyz almak için kalbi hazırlamak: Hayâl ve beş duyusunu 
dünyaya âit her şeyden ebedî âlem düşüncesinden, bütün iç 
ve gizli hâllerden ve hatta kendi vücûdundan habersiz hâle 
getirmek, ayırmak lazımdır. 

Tek söz: Bütün mâsivâyı unutmuş gibi olacak. Mürşidin 
kalbinden feyz-i ilâhîyi istekli olduğu hâlde, bakışını kalbi-
nin içine dolduracak ve kendi kalbinin mürşidin kalbine biti-
şik olduğu duygusu içinde feyzi çektiğini düşünecek. Ancak 
bu hâl içinde de Hakk’dan (celle celâluhû) gâfil olmayacak. 
Son derece mânen susamış olarak, istek, yalvarış ve sevgi ile 
bekleyecek. Îtikâdı da şöyle olacak: Kalbi açıldı, feyz-i ilâhî 
denizler gibi kalbe yöneldi. Kendisi bu hâli idrak etmese de 



170 Aliosman Dağlı

öylece îtikâd edecek. Çünkü idrâk etmek, öylece anlamak, 
erişmek için şart değildir. Şart ise, istektir ve feyzin her ân 
ulaşacağını şüphesiz bilmektir. Allahu Teâlâ “Ben kulumun 
zannındaki gibiyim” buyurmuştur. 

[Not: Yedi ve sekizinci edebler müridin alacağı derslere 
âit olup bu hususlar mürşidin kendi usûlüne göre tâlim ol-
duğu için risâleye alınmadı.

Tevfîk Hakk’dan (celle ve âlâ).
14 Rebîü’l-evvel 1398 - 22 Şubat 1978]



TEZEKKÜRÜ’L-MEVT VE RÂBITA 
RİSÂLELERİ VE ŞERHLERİ





a.Manzum Tezekkürü’l Mevt Risâlesi ve Şerhi
(1)

Anla sırrın şol hadîs-i muhkemin
Çokça fikretmek gerek âhir demin

(2)
Zikr-i mevti emrederler Hâcegân

Şöyle fikret gün geçüp gelmiş zaman

(3)
Cümle fânî olduğun fikreyle sen

Âhir-i enfâsını zikreyle sen

(4)
Geldi Azrâil teninden cân ala
Sa’y eder iblis dahi îmân ala

(5)
Vakt-i ye’s gelmiş açılmış perdeler

Anlaşılmış muntakiller nerdeler



174 Aliosman Dağlı

(6)
Mahremin yok hâline, vâkıf da yok
Hemdemin yok gûşine hâtif de yok

(7)
Bulmadın bir dest-gîr pâ-bendesin

Çok günahkâr, mücrim-i şermendesin

(8)
Son hayatındır erişmiştir nöbet
Gâlib oldu hastaya gam âkıbet

(9)
Dehşet-i kevneyn olup bir bir âyân

Hayret ile eyledin terk-i cihân

(10)
Gaslı tekfini edüp anda imam
Aldılar artık işin oldu tamam

(11)
Kalktı tabutunla cümle mükteseb

Râz-ı dil ifşâ olur vardır taâb



175Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

(12)
Koydular kabre seni kaldın garib

Hep kesilmiş zevk-i dünyadan nasîb

(13)
Yer karanlık, bir beyaz kaftan ile
Bir zarif bîmar vücud tek can ile

(14)
Kimse yok ahbâb u yârân gittiler
Hâk-i zillette seni gör ne ettiler

(15)
Hâne gitti servet ü sâmân dahi

Bak görünmez oldu ni’met hân dahi

(16)
Gâfil insan âkıbet âgâh olur

Dehşetinden her demi bir âh olur

(17)
Bekler iken böyle hayran muntazir
Kabr açıldı geldi Münkerle Nekir



176 Aliosman Dağlı

(18)
Sordular bir bir sana; dînin nedir

Hangi mezheb üzresin, fi’lin nedir

(19)
Vardı isyânın şaşırttı inkılab

Tevhîd ettin verdin anlara cevab

(20)
Lerzelendin gitti elden iktidar
Eyledin hâke nigâh bî-ihtiyar

(21)
Gitti onlar, geldi korkunç bir melek
Yok kılavuz dinlemez hiçbir dilek

(22)
Ol zebânîdir, azâb etmiş şiar

Var elinde bir âsâ durmaz yanar

(23)
Hâsılı dehşetle gök gürler gibi

Görmeden eyler azâb, körler gibi



177Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

(24)
Ta ki hevl-i haşr ede bir gün zuhûr

Defter-i a‘mâlini kâtib okur

(25)
İşidüp ettiğini hayran olup

Diz çöküp hâke o dem sekrân olup

(26)
Yok libâsın setre âcizsin bile

Cümle öyle, nerden imdâdın gele

(27)
Her biri derdine düşmüş pür-telaş
Cümle esrâr oldu çünkü şimdi fâş

(28)
Mâcerandır kâtibin sehvi değil

“Yevme tüblâ”dır cihân cehri değil

(29)
Mâh ü sâl ömrün açılmış ya nasîb

Dâğ-ı hicrân zahmı vardır ‘an-karîb



178 Aliosman Dağlı

(30)
Bir taraftan kükremiş nâr-ı cahîm

Arş-ı Rahman titriyor dehşet ‘amîm

(31)
Yaklaşır nâr hep figân “eyne’l-mefer”

Yer daralmış sımsıkı dolmuş beşer

(32)
Hem tecellî eylemiş İsm-i Celâl

Enbiyâ’da gördüğün rûy-ı melâl

(33)
Gel berü, fikret, o gün hâlin nedir

Derd-i dil âşifte ikbâlin nedir

(34)
Geldi bir savt “Vâhidü’l-Kahhâr” deyüp

Mevc urup insan sıkışdı nâr deyüp

(35)
Birbiri üstüne bindi korkudan

Kimse kurtulmaz o müşkil sorgudan



179Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

(36)
Geldi aklın başına ba’del-keder

El meded yâ Seyyid-i Hayru’l-Beşer

(37)
Ey melâik râh-ı cânım gösterin
Nerde Sâdât-ı İzâmım gösterin

(38)
Kimsesiz kaldım garîb-i mücrimim
Yok enîsim nerde kaldı hemdemim

(39)
Ya İlâhî ben zayıf üftâdeyim

Nâle-i zârımla ben şermendeyim

(40)
Ya Nasîr gönder beni Sâdâtım’a
Ya gele onlar duyup hâcâtıma

(41)
Cümleten ol Hâcegân’ım nerdeler

Nâre düştüm yandı canım nerdeler



180 Aliosman Dağlı

(42)
Böyle hayretle ederken hep figân
Gördü göndermiş refîki kudsiyân

(43)
Tuttu destin şefkat ile ol peder

Gel berü ey nâledâr-ı pür-keder

(44)
Gel Muhibbi bekliyor hep Hâcegân
Başlarında hem dahi Fahr-i Cihân

(45)
Âh ne müşkül hevl-nâk âlemdeyim
Hiç bırakmayın beni bir bendeyim

(46)
Hâlime rahmeyleyin aczim görüp
Lütfedin efkendeye aczim görüp

Aziz kardeşlerim, hayli zamandır topluluklarınıza gele-
medim. Sağlık durumumun elverişli olmaması ve kışın her-
hangi bir sakıncalı hâlinden zarar görmemeniz için muvak-
katen bir tatil geçirmiştik. Elhamdülillah, Rabbin bize ihsânı 
olan ve bizde ihsânı olan kardeşimiz, vekîlimiz, halîfemiz 



181Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

Şaban Efendi bizim boşluğumuzu kat kat doldurdu ve sizi 
mahzun bırakmadı. Allah sizlerden, O’ndan ve cümlemiz-
den râzı olsun. Zaten eğer fânî âlemde ömrümüz varsa da 
artık biz faal olarak hizmetimizi devam ettiremeyeceğiz. 
Beni mâzur görürsünüz. Çünkü yaşım hayli kemâli buldu 
ve vaktiyle Cenâb-ı Hakk’dan ettiğim tazarru îcâbı “Yâ Rabbî 
eğer yetmiş yaşından sonra ömür verirsen, yetmişe kadar çalış-
mamı bana kâfî gör. Yetmişten sonra hâl-i murâkabeye gireyim” 
demiştim. Demek ki izn-i ilâhî bu idi. Tezden de acele ola-
rak halîfe yetiştirdi ki, “Kulum senin dileğini kabûl ettim artık 
sen murâkabedesin” emr-i mânevîsine mazhâr etti Rabbi’l-Â-
lemîn. Hamd ü şükrederiz sizin nâmınıza. 

Cenâb-ı Hakk’ın en âciz, en kıtmir kuluyum. Hiç ken-
dime enâniyet verecek ve kendimde rütbe arayacak, rütbe 
sezdirecek hâlim yok. Âciziz. Âcizleri, zayıfları seviyor Rab-
bi’l-Âlemîn. Kendimize izâfe edecek değiliz. Sağ olduğumuz 
kadar, elimden geldiği kadar sizlere yine yardımcı olmaya 
çalışacağım. Ziyâretime de gelirsiniz. Yalnız ziyâretime gel-
meden önce, bu sebepte bulunanlar Şaban Efendi kardeşimi-
ze mürâcaat ederler. O telefonla bize keyfiyeti bildirir. Zaten 
kendisine her türlü derdinizi açarsınız. Onun hâlledemeye-
ceği bir şey olursa O bana telefonla sorar. O ziyâretime ge-
lir, ben O’na keyfiyeti bildiririm, O da size duyurur. Bu hâle 
riâyet ederseniz belki bâkıye hayatımda sıhhatte kaldığım 
müddetçe yine size daha faydalı olmaya çalışırım.

Kardeşlerim! Bu günkü sohbetim; acâyip bir hâldir, zuhur 
etti… Onu inşallah yapmaya çalışacağım. Yeni dervişleri-



182 Aliosman Dağlı

mizden İlhan Bey oğlumuz birkaç ay önce, bir müddet önce: 
“Tezekkürü’l-Mevt risâlesini okuyoruz, ama pek anlayamıyo-

ruz efendim, onu bize acaba şerh edemez misiniz” dedi.
“Birkaç sefer tekrar tekrar okursanız anlarsınız. Benim artık 

şerh devrim geçti oğlum” dedim. Bu şekilde yazı ile uğraşacak 
hâlim yok. Meselâ şimdi Muzaffer’i görmüyorum. 

Şükür Cenâb-ı Hakk’a, şikâyet olarak söylemiyorum, fa-
kat içimde bir ukde kalmıştı. Bir deneme yapayım dedim. Bir 
deneme… Acaba bir şey yapabilir miyim dedim ve “Tezek-
kürü’l-Mevt”in bir kısmını şerh ettim. Demek ki; o kardeşi-
mizin isteği pek hâlismiş. 

Râbıta kısmı kaldı. İnşallah onu da tamamlayacağım. Bir 
risâle olarak bastığımda, istifâde edersiniz inşallah. 

Bu risâle benim mensûb olduğum ocağın sultânı, Mu-
hammed Şemseddîn Bursevî Hazretleri’nin bizzat nazmıdır. 
Yoksa “Tezekkürü’l-Mevt”in bir kitap olarak diğer tarikat-
larda, Nakşîler’de mevcûdu yok. Yalnız işitmiştim. Hayli za-
man önce Albay Hilmi Bey’in17 mürşidi Seyyid Aldülhakîm 
Efendi Hazretleri18, bir tezekkürü’l-mevt ve râbıta risâlesi19 
yazmış bir zaman. Onu işitmiştim, ama okumak nasîb olma-
dı. 

17  Hüseyin Hilmi Işık.
18  Seyyid Abdülhakîm Arvâsî Hazretleri: (1865-1943) Son devrin 

büyük Nakşibendî-Hâlidî şeyhlerinden. Eyüpsultan’daki Kaş-
gârî Dergâhı’nın son şeyhi. Ankara Bağlum’da medfundur. Bü-
yük mütefekkir şair Necip Fazıl’ın mürşididir.

19  Bu eserin adı “Râbıta-i Şerîfe”dir. Necip Fazıl Kısakürek ve Şa-
ban Er tarafından latin harflerine çevrilerek ve sadeleştirilerek 
yayınlanmıştır: “Esseyyid Abdülhakîm Arvâsî - Râbıta-i Şerîfe”, 
Necip Fazıl Kısakürek, Büyük Doğu Yayınları; “Seyyid Abdül-
hakîm-i Arvâsî Kuddise Sirruh Hazretleri”, Şaban Er, Fuad Asım 
Arvas, Kutupyıldızı Yayınları.



183Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

Bu nasıl meydana geldi birçoğunuz duymuşsunuzdur; 
şimdi geri kalanlar da duysun. Benim bir derviş kardeşim 
vardı, Yılmaz Bey. Şimdi albay emeklisidir. Bergama’da otu-
rur. Şeyhiniz Şaban Efendi’nin de binbaşı iken kumandanıy-
mış. O, benden onbeş gün evvel derviş olmuştu. Yani risâle-
nin nasıl meydana geldiğinin tarihçesini yapıyorum. Onbeş 
gün evvel derviş olmuştu ve o zamanda Susurluk Askerî Şû-
besi başkanıydı, binbaşıydı. Bana Susurluk’tan mektup yaz-
dı Bursa’ya.  Mektupta dedi ki: 

“Ben bu tezekkürü’l-mevti yapamıyorum, korkuyorum da. Ne 
olur Efendi’ye bu derdimi söyle de, ne buyurur bakalım.” Edebe 
bakın. Kendisine mektup yazmıyor edepten; anlayın çocuk-
lar. Doğrudan doğruya, Şeyh Efendi’ye mektup yazabilir. 
Benden onbeş gün evvel derviş olmuş; benden kıdemliydi 
onbeş gün. Fakat edeben yazmıyor. Benim mânen ona daha 
yakın olduğumu biliyor ve bana yazıyor mektubu. Bir gün 
namazdan çıkmıştık. 

“Bir hâcetin var mı?”dedi.
“Var ya Efendim” dedim. “Böyle böyle” dedim. “Yılmaz Bey 

-biz aramızda ona “kurban” derdik- oğlunuzun böyle bir hâceti 
var” dedim. Aradan bir üç beş gün zaman geçti geçmedi, 
yine bir gün câmiden çıktık, bana bir tomar kâğıt verdi. 

“İşte, bunu Yılmaz’a gönder. Ancak bu benim yazdığım sende 
kalsın da sen bunun bir örneğini yaz, ona gönder” dedi. “Şim-
di tezekkürü’l-mevti yapar” dedi. “Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta 
Risâlesi” böyle meydana çıktı çocuklar. Allah’ın hikmeti, o 
sultanın büyük eseri böyle meydana geldi. Şimdi onu, ben 



184 Aliosman Dağlı

başlamadan evvel, bir tertip ile yapacağız. 
Şimdi kardeşimizin nazmını okuduğu “Tezekkü-

rü’l-Mevt”in, alâ kaderi’l-imkân [mümkün olduğu kadar], 
âciz hâlimle size daha anlaşılır şekilde şerhini yaptım, onu 
okuyacağım:

Euzübillâhi mine’ş-şeytâni’r-racîm 
Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm
Hamd, Kâinâtın Yaratıcısı’na 
Salât ve Selâm, Onun Sevgilisi’ne ve Fahr-i Âlem (sallallâ-

hu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in soyuna ve sâdıklarına. 
Aziz okuyucularım. Merhum Muhammed Şemseddîn 

Bursevî (kuddise sirruhû) tarafından, otuz yıl kadar önce man-
zum olarak yazılmış olan “Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risâle-
si”nin kardeşler tarafından açıklanması istenmiştir. 

İşbu risâle, Üstâdım’ın, diğer manzum eserlerine göre 
daha sâde bir dille yazılmış olmasına rağmen, bugünkü nes-
le anlaşılması zor gelmektedir.  Gözlerimin çok zayıfladığı 
bu devremizde, belki de son bir gayretle gücümün yeteri 
nispetinde açıklamaya gayret edeceğiz. Kardeşlerime ve tüm 
okuyanlara, feyze vesîle olması dileğiyle. 

Hâdim-i Tarîkat Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu.

Euzü billâhimine’ş-şeytâni’r-racîm. 
Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm. 
Resûlullâh (sallallâhu teâlâ aleyhi ve sellem) Efendimiz şöyle 

buyurdu: “Ölümü düşünmeyi çoğaltınız. Muhakkak o günahlar-



185Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

dan temizlenmek için bir imtihan olur. Dünyada da zühdünüzü 
arttırır.” Has dindar olmanıza yardım eder. Ölüm kıyâmettir. 
Ölüm, kıyâmet... Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efen-
dimiz’in bu sağlamsözünün gizliliğine bakın… Ne diyor?  
Şimdi şerh ediyorum oradaki manzumu [Tezekkürü’l-Mevt 
Risâlesi kasdediliyor]:

Ölümün yetiştiği son ânını çokça düşün. Tarikat büyük-
leri, ölümü düşünmeyi emretmişlerdir. Gün geçmiş, ömür 
tükenmiş; ölümün artık yakın olduğunu da düşün, hatırla! 
Çünkü bu âlem geçicidir. “Her canlı ölümü tadacaktır.” (An-
kebût Sûresi, 57). Sen de son nefesini unutma. Azrâil, ölüm 
meleği, canını almak için gelmiş, başına dikilmiş... Aynı za-
manda İblis, lânetlenmiş şeytan da türlü hîlelerle seni îman-
sız yolcu etmeye çalışıyor. Ümîdin kesilme zamanı gelmiş, 
bütün gizlilikleri örten perdeler de açılmıştır. Senden önce 
gidenlerin nerede olduklarını gördün. Daha da nice şeyler 
gördün. 

Bütün etrâfındakilere hâlin gizlidir. Onların bir şeyi bil-
meleri mümkün değildir. Yardımcın yok. Sesini duyan, du-
yacak kimse ise yok. Vakt-i zamanında bir elinden tutan bul-
madın. Günahların pek çok, kabahatlisin ve utanç içindesin. 
Senin için dünya hayatının sonu gelmiştir artık. Korkulu 
hâlin de çoğalmıştır. Bu dünyada işlediğin bütün kötülük-
ler, birer sinema filmi gibi bütün korkunçluğu ile gözünün 
önünden geçecek. Sen de bu şaşkınlıkla korku içinde rûhunu 
teslim edeceksin. 

Bundan sonra bir merâsim başlar. Ömür boyu hep gör-



186 Aliosman Dağlı

dün. Önce çenen ve ayakların bağlanır. Ayakların kıbleye 
doğru gelmek üzere uzatılırsın. Cesedin şişmesin diye gö-
beğine mâdenî bir şey koyarlar. Suyun hazırlanır, yıkanır ve 
kefenlenirsin. Ömür boyu yaşadığın evine vedâ eder ve câmi 
musallâsına götürülürsün. 

Namazın kılınır ve konacağın kabre götürülür, kabrindeki 
yerine yerleştirilirsin. Herkeste gözlemlenen duygular mah-
zundur. Kur’ân sesleri içinde kabrin örtülür. İşte bu geçici 
dünyadan yolcu edildin. Zaten kabirdenilen o yolculuk ge-
misine koyulmakla her şey geride kaldı. 

Dünyaya âit hiçbir şey gelmiyor seninle. Ancak kazan-
dığın iyi veya kötü işler, sevap veya günahları yüklenerek 
çıktın bu yolculuğa. Artık gizli her şey açıklanmıştır sana. 
Bundan sonra hep zahmetli ve zor geçitlerden geçeceksin. 

Koyulduğun kabirde garipsin, yalnızsın. Dünya hakların-
dan nasîbin kesildi. Koyulduğun karanlık hücrede dünya-
dan götürebildiğin, seni sardıkları bir beyaz elbisen kefen-
dir. Hasta ve zayıf vücûdunu sarmışlar. 

Ömür boyu berâber olduğun rûhun yanında senin. Kim-
se girmedi seninle o karanlık yere. Candan yakınlar, ahbap, 
dost, seni âdî toprağa bırakıp gittiler. Evin, malın, mülkün 
hepsi çıktı elinden. Hiçbir şeyi göremez oldun artık. Bu hâl-
deyken aklın başına geldi. O dehşetli anda ettiğin “âh”ı geri-
de bıraktıkların duysa idi, hepsi korkudan ölürlerdi. 

Böyle şaşkın beklerken ayakucundan kabrine bir kapı 
açıldı ve Münker ve Nekir isimli iki melek gelerek karşında 
dikildiler. Birer birer Rabb’ini, Peygamber’ini, dînini, kita-



187Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

bını, kıbleni ve yolunu sordular. Pek çok günah yüklenmiş 
ve öyle girmiştin bu kabre. O değişme de seni şaşırttı ama 
îmânın vardı; o yetişti imdâdına… Hemen kelime-i tevhîd 
ve kelime-i şehâdet getirerek soruların hepsine birden cevap 
vermiş oldun. “Lâ ilâhe illallâh Muhammedü’r-Resûlullâh” “Eş-
hedü ellâ ilâhe illallâh ve eşhedü enne Muhammeden abdühû ve 
resûluhû”

İlâhî! O zor anda mübârek kelimeleri söylemeyi hepimize 
nasîb eyle, cümlemize nasîb eyle yâ Rabbî.

Lafza-i Celâl (Allah ismi) devresinde derviş, ölümü dü-
şünmeyi buraya kadar yapacak ve buradan râbıta hâline dö-
necektir. İlk devre dervişlerim, ders buraya kadar. 

Açık tevhid dersi devresine geldikten sonra şeyhinin ve-
receği müsâade ile tezekkürü’l-mevti sonuna kadar yapar. 
Râbıta kısmını da okur ve öylece derse başlar. Zîrâ artık 
derviş şeyhine değil, Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
Efendimiz’e râbıta hâline gelecektir. Şeyh olan kişi [ya da 
şeyhin vekili olan kişi] zikir telkin ederken müride, tezek-
kürü’l-mevt ve râbıtasını şifâhen iyice târif edecektir. Aksi 
hâlde derviş yanılabilir. Her zaman için yol gösterici şarttır. 
Şeyh her zaman lâzım. 

Şimdi “Tezekkürü’l-Mevt”in açıklanmasına devam ede-
lim:

Pek kıymetli olan melekleri görünce korkudan titredin. 
Gücün ve kuvvetin yok artık. Etrâfındaki kara toprağa bir 
göz attın. İki melek gitti, fakat bu sefer korkunç bir melek 
daha geldi ki, kulağı yok, ses duymaz, yalvarmaktan anla-



188 Aliosman Dağlı

maz. Cehennem melekleri cinsindendir. Zebânî derler adına. 
Vazîfesi, işi, gücü eziyet etmektir. Elindeki değnek her tür-
lü cehennem alevleri içindedir. Çok dehşetli, gök gürler gibi 
seslenirler ve durmadan eziyet ederler.

Hiç kurtuluş yok. Bu hâl ikinci sur üflenip, ölüler kabirle-
rinden kalkıncaya kadar devam edecek. 

Kabir suâli hak, kabir azâbı haktır. Ehl-i Sünnet inancıdır. 
Şüphe etmek, farzı inkârdır ve dolayısıyla küfürdür [bid’at 
olduğunu ve dolayısıyla fısk olduğunu kabûl eden âlimler 
de vardır]. Ancak ömrü boyunca tam îmân ile ve dâim boy-
nu bükük, gözleri her an nemli yaşamayı bilmiş “Celâl” sı-
fatı ve “Kahhâr” isminden ömrü boyu sakınıp, “Rahîm” is-
mine sığınmış olan kişilerin mağfiret olunacağı umulur. Bir 
de kabir azâbı devamlı mı olur, yoksa geçici mi olur, o ancak 
Mülk Sâhibi’nin kararı… 

Atamız ve ilk peygamber Âdem aleyhisselâm’dan bugüne 
kadar ve bugünden, kıyâmet dediğimiz bu fânî mülkte bü-
tün canlıların hayatlarının son bulacağı güne kadar inandık. 
İlk surun üflenmesi ile bütün canlılar helâk olacak. Her canlı 
ölümü tadacaktır. Ondan sonra bu fânî mülk, bir zaman için 
sessiz kalacaktır. Sonra ikinci sur emri verilince bütün canlı-
lar dirilecek ve her ruh kendi cesedini bulacaktır. 

Haşr denilen o korku ve dehşetli kalkışta bir emir ile bü-
tün insanlar mahşer denilen toplantı yerinde toplaşırlar. 
Her kişinin hayır ve şerri, vaktiyle ne etmişse, yazılı olan 
defterini melek okur. Ettiklerini bir bir sayar. Korku ve şaş-
kınlık içinde kişi, bir sarhoş misali olduğu yere yığılır kalır. 



189Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

Çırılçıplaktır. Örtülecek bir şeyin yok… Herkes senin gibi. 
Kimsenin kimseye yardım edecek hali yok. Hiç kimsenin de 
başkasının ayıbını görecek mecâli yok. Herkes telaşta. Kendi 
derdine düşmüş. Evlat babayı görünce kaçacak, baba evlâdı 
görünce kaçacak. Ana kuzusunu görünce kaçacak. Kaçacak, 
“benden bir yardım istemesin” diye. Peygamberler (aleyhi-
müsselâm) bile “nefsî nefsî (kendim, kendim)” diyor, yalnız 
Sallallâhu Teâlâ Aleyhi ve Sellem Efendimiz, bütün insanlık 
için aman diliyor. 

Peygamberler (aleyhimüsselâm) dahi “nefsî nefsî” diyor. 
Öyle bir an o… Kimseden medet yok. Medet, imdat, yalnız 
götürdüğün amelinde. Çünkü bütün gizliler açıklanmış, her-
kesin yüzüne vurulmuş. Duydukların hep vaktiyle işledikle-
rindir. Yoksa kâtip yanlış yazmış değil. Artık burası dünya 
oyuncağı değil. Dehşetli bir gündür. Hesap günüdür. Her 
bilgi açık olmuştur. Pek yakında ise dağlayıcı acılar gelecek-
tir. Sen bu dehşetli korkuda iken öbür tarafta da cehennem 
kudurmuş. Bu dehşet, arş-ı âlâyı dahi titretir olmuş. Kudu-
ran cehennemin yalazları yaklaşmış. Herkes kanlı gözyaşları 
dökerek, bağırıp çağırarak sığınacak bir yer aramakta. Sanki 
yer daralmış, her taraf insanla dolmuş. Cenâb-ı Hakk’ın (cel-
le celâluhû) “Celâl” sıfatları tecelli etmiş. Bütün Peygamber 
Efendilerimiz (aleyhimüsselâm) bile korku içinde. 

Ey garip derviş! 
Oturduğun seccâdede işte o günü ve o gün ne hâlde oldu-

ğunu düşün. Gönül hazînendeki sinemanda, bu filmi seyret. 
O gün mutlak gelecek. Şüphen olmasın. Bitmedi daha… Yine 



190 Aliosman Dağlı

düşün ve o filmi seyretmeye devam et! Ey gönlü yaralı, hâli 
perîşan kimse! İsteklerin nelerdir? Ne hâldesin? Senin perî-
şan hâlin yetmiyormuş gibi bütün kâinâtı titreten bir sadâ 
duyuldu: “Vahidü’l-Kahhâr”… Âyet-i kerîmenin tamamı:

Estaîzü billâh. Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm.
“Bugünkü günde kahredici olan Benden başka kim var?”20 
Arş-ı âlâ titriyor bu sesten. “Bugün de, benim mülküm-

de kahredici olan benden başka kim var?” Hani bu dünyaya 
tapanlar ya... Hani ne oldu bu dünyada kendilerine putlar 
îcâd edenler ya? Hani dünyaya ben geldim, dünyanın sâhibi 
benim diyenler ya… Tüm îmansızları kahredecek tek kudret 
benim diye…

Bütün insanlar dalga dalga birbirine sıkıştı. Cehennem 
ateşi diyerek korkularından birbirinin üstüne yığıldılar. Fa-
kat kurtuluş yok. Kimse orada hesap vermekten ve zorlu so-
rulardan kurtulamayacak. 

İşte sen seccâdede oturup tezekkürü’l-mevt yani ölümü 
düşünme dersinde, yukarıdan beri söylenenleri düşünecek-
sin. Bu dehşetli hâllerden kalbin perîşandır. Bir “âh” çekersin 
şüphesiz. Günlük zikrine hazırlık için oturduğun seccâdede 
yukarıda söylenenlerin korkusu içinde iken aklın başına gel-
di ve bir üstâda el vermiş olduğunu, derviş olduğunu hatır-
ladın. “İşte imdat günüdür” dedin. Seslendin: 

“Ey insanlığın efendisi! Ey melekler! Gösterin bana. Canımdan 
çok sevdiğim yol gösterenlerim nerede? Yüce pîrlerin efendileri 

20  “(Habîbim) de ki: ‘Ben yalınız gelecek tehlikeleri haber veren (bir 
peygamber)im. (Ortakdan ve benzerden münezzeh ve) bir olan, (her 
şey'i) kahreden (mutlak hâkim olan) Allahdan başka hiçbir ilah yok-
dur.’” (Sâd Sûresi, 65.)



191Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

nerededir? Kimsesiz kaldım. Kabahatli ve garibim” der. Üstâdı-
nı, Cânu gönülden sevdiklerini, sohbet kardeşlerini ararsın. 
Kanlı gözyaşları ile yalvarmalarına devam ederek:

“Yâ İlâhî, düşkün ve garibim. Utanılacak vaziyetteyim. Hâlim 
de kötü. Ey Yüce Yardımcı! Beni üstâdlarımın, pirlerimin yanına 
gönder. Yahud isteklerimi bulup efendilerim gelsinler benim ya-
nıma. Ateşe düştüm. Canım yandı. Bütün o büyüklerim nerede 
kaldılar?”

Sen böyle şaşkınlık içinde gözyaşları ile inlerken, melekler 
seni gördü ve yardımcını gönderdi. O mânevî baban acıya-
rak elinden tuttu ve “Gel yanıma, ey üzgünlükle inleyen! Gel 
korkma… Üstâdlarımız bekliyor. Başlarında da Fahr-i Âlem (sal-
lallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz var.” Bu müjdeyi duyunca 
inledin:

“Âh! Çok korkulu ve zor hâldeyim. Bırakmayın beni, kölenizim. 
Hâlime acıyın. Âcizliğimi görün. Perîşan ve düşkün hâlimi görün. 
Ve yardımınıza sığındım” dersin. Sen hayâlen bu hâli yaşarken 
birden görüntü değişti. Râbıta-ı şerîf, mânevî peder makâ-
mındaki yardımcın, yüce bir makam gösterdi. Dünya haya-
tında kendilerini pâk etmek saâdetine ermiş, Hakk’ın rızâ-
sını kazanmış olan bütün büyükler, halk dilinde evliyâ diye 
bahsedilen yüce efendilerimiz hepsi bir arada toplanmışlar. 
Daha üstün bir makamda, dünya dili ile anlatılması müm-
kün olmayan bir kürsüde İnsanlığın Efendisi, Bütün Pey-
gamberlerin (aleyhimüsselâm) Sultanı, Âlemlere Rahmet, Şe-
faatçimiz Aleyhissalâtü Vesselâm Efendimiz, Livâü’l-Hamd 
denilen sancağ-ı şerîfi açmış bekliyor. Etraflarında da dört 



192 Aliosman Dağlı

sevgili yardımcıları, sevgili dost ve halîfeleri ve bütün As-
hâb-ı Kirâm (radiyallâhu anhum)… Mevlâ cümlesinden râzı 
olsun. Sallallâhu Teâlâ Aleyhim Ecmaîn Efendilerimiz yer-
lerini almışlar. 

Bu haşmetli tabloyu hayâl et. Kalb gözünle görmeye çalış 
ve o hâli, o âlemi bulup yaşamaya çalış ki, artık râbıta-ı şerî-
fe diye daha önceki devre bitti. Artık râbıta âlemi, bu senin 
için  [habs-i nefes dersinden sonra mürşide rabıta bırakılıp 
Hazret-i Peygamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’e 
rabıtaya başlanır]. 

Bir miktar da kifâyet miktârınca risâlede olmayan Li-
vâü’l-Hamd denilen mukaddes perdeden söz edelim. Ken-
dimden söylüyorum. Bu mübârek sancak, cehennemin önü-
ne gerilmiştir. Tevhid ehlini, cehennemin ateşinden korur. 
Sağ tarafı beş yüz senelik yol, sol tarafı beş yüz senelik yol-
dur, demişlerdir. Bu ölçüye akıl erdirmeye kalkma! Zaten 
ebedî âlemin bir senesi ise dünya senesinin elli bin senesine 
denktir demişlerdir. Cânu gönülden inan o kadar. Şâirin sö-
züne bak ibret al…

“Ölüm var be hey gâfil sakın aldanma dünyâya
Yüzün dön ilticâ et Cenâb-ı Zât-ı Mevlâ’ya”

 Zorlama kendini… Çünkü bu küçük akıl, sonsuzluk âle-
minin sırlarını tartamaz. 

el-Fâtiha…



193Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

b.Râbıta Risâlesi ve Şerhi
Râbıtaya dair beyitlerin şerhi Şeyh Eyüp Sabri Kalyon-

cuoğlu kuddise sırruhû Hazretleri’nin havâlesi üzerine diğer 
sohbetlerinden iktibas edilmiştir.

(47)
Ol refîkin gösterüb âli makam,

Müctemîdir anda Sâdât-ı Kirâm.

(48)
Bak ilerde Hazreti Peygamber'e,
Pür-saâdet câlis olmuş minbere.

(49)
Hem “Liva-i Hamd”ı açmış muntazır,

Anda Eshâb Çihâr-ı Yâri hep hazır.

(50)
Leyki hizmet arzını ister bu dem,
Sanma bitti maksada âlî hidem.

(51)
Gerçi kurtardın zebânîden başın,
Pişmedi, hazır değil yolda aşın.



194 Aliosman Dağlı

(52)
Kıl teveccüh Hazreti Allah’a sen,
Hem şefîin ol Resûlullâh’a sen.

(53)
Rehberin Sadât’ı al da nezdine,
Râbıtanla eyle dikkat pendine.

(54)
Tut elimden şarta eyle inkiyâd,
Zikr edelim gel beraber ola dâd.

(55)
Hep tutub âlemleri bilcümle mevt,
Vaktidir, zikr edelim, gel etme fevt.

(56)
Sadrına al da beni âh diyelim,

Gel berâber orda “ALLÂH” diyelim.

(57)
Vahdete kesretle böyle gidelim,
Uy, cemaat ol da tevhîd edelim.



195Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

(58)
Rehberinle fikr edüb kıl râbıta,

Âşıkânın zâtını bil vâsıta.

(59)
Mebde-i aşk-ı Hüdâ’dır râbıta,
Hubb-i fillâhı gıdâdır râbıta.

(60)
Nâkil-i feyz-i İlâhî râbıta,

Seyr-i bahr-i lâtenahi râbıta.

(61)
Hem mükemmildir fürûz-u râbıta,

Çün telakkidir füyûz-u râbıta.

(62)
Bil âşıkân râbıta esrârını,

Mâsivâdan Kurtarıcı Râbb’ını.

(63)
Ruh revandır asla râci bî-riyâ,

İtiyâd et râbıtayı Şemsiyâ.



196 Aliosman Dağlı

İsmet Ğarîbullah kuddise sırruhû Hazretleri’nin “Risâle-i 
Kudsiyye” isimli eserinden:

“Râbıta asl-ı vesîle yârini, 
Görmeye sa’y it aziz dîzârını. 

Bin yıl olsa âh u vâh sırr-ı celî. 
Hakk’a vâsıl kimsenin olmaz dili.

Mânevî sohbetle vâsıl her velî
Râbıtasız sa’y eden mutlak deli

Râbıta akreb vesîle yârini. 
Görmeye sa’y it aziz dîzârını”

Bu mânevî meslekte râbıta sâlikin kendi şeyhinedir. Bu 
tarz esas ve makbûl görülmüştür. Mâdem ki şeyh efen-
di emânete ve vazîfeye memur ve salâhiyetli kılınmıştır; 
inâbe edeceği sâliklerin kendisine râbıta eylemeleri şüphesiz 
muvâfıktır. Zîrâ şeyhini görecek, tanıyacak, sohbetine gönül 
verecek. Rûhunu şeyhinin rûhu ile bilecek. Elbette ona râbıta 
edecek ki vâridat menbâına kolaylıkla yol bulacak. Şeyhine 
râbıta yoluyla, daha üstteki pîr ve üstâzların rûhâniyetleri ile 
kaynaşacak. Fenâ fi’ş-şeyh hâli zuhûr edecek ki daha ilerisi-
ne yol açılsın. Biz kendişeyhimize müridin râbıtasında asla 
bir sakınca mütalaa etmeyiz. Bu hususta Risâle-i Kudsiyye 
Sâhibi ne diyor?



197Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

“Eğer ki şeyhinin şeyhi cihanda. 
Hayat üzre ise işbu meyanda
Anadır râbıta sırr u ayanda. 
Budur âdâb-ı sâdât hem bu şânda
Heman feyz içüp Hakk’a gidelim. 
Cemâl-i bâ-kemâle seyr idelim

Yine sâlik muhayyerdir bu şanda
Ki teklif yok, muhabbete cihanda
İlişme sâlike vecd ü emanda. 
Gönül elbet bulur dostu o anda
Mehabbete düşüp Hakk’a gidelim. 
Cemâl-i bâ-kemâle seyr idelim.”

Bu hususta daha fazla mütalaa, şüphe ve tereddüte yer 
yoktur. Zîrâ devrinin seçilmişi bize bu hususta gereken yolu 
tâyin etmiş ve bildirmiştir.

Râbıtanın Dağılması

Sâlik, râbıtayı tam tespit edip, mütevâziyâne ve huşû ile 
zikre başlamış olsa da, mâsivâ denilen bu dünya âleminin 
bin bir çeşit gâilelerinden çıkmak kolay değildir. Zaten kendi 
nefis ve şeytanı bile vuslata mani olmakta yetip ve ard arda 
havâtır  onun râbıtasını dağıtır ve tesbihi râbıtasız devam 
eder. Tıpkı kupkuru olur, feyizsiz. O anda kendini toparla-
yıp râbıta ile mânevî cihazını temine, mânevî radarın merkez 
istasyonuna bulmaya çalışmalı. Râbıtaya dönmekte zorluk 
çekerse dersi o anda kesip o anda en az üç defa istiğfar ya-
par ve sonra başlar. Sonra başını sol omzuna doğru hafif çe-



198 Aliosman Dağlı

virerek yalnız Euzü billâhimine’ş-şeytani’r-racîm diyerek o 
tarafta farz edeceği iblise ağızdan bir şey püskürtmek sûreti 
ile üç defa tükürük atar. O anda huzûra girdiğini hüsün ede-
cektir veyâhud ders hâlini bozmadan birkaç defa “Yâ Fa‘âl” 
esmâsını çeker. Dervişlik kolay değildir. Mücâdele, mücâhe-
de yoludur. Bu kemâl yolu kolaycacık açılmaz. Öyle... Her 
kişi gayret ve emeği kadar semere ve ihlâsı kadar ihsâna nâil 
olacaktır. Bunda kimse şüphe eylemeye.

*
Bu sohbetimizde râbıtayı anlatıyoruz. Ama yine size  söy-

lediğim gibi, her şeyi kendi şeyhinizden öğreneceksiniz. 
Râbıtayı da ondan öğreneceksiniz. Bunu bir bilgi olarak din-
liyoruz:

Mürid, aziz ve terbiye edici bir pîrin huzuruna kalbini 
rabteder, bağlar. Mürid o hâlde, müşâhede makâmına yani 
mânevî görme yüceliğine ermiştir. Esmâ ve sıfat hakîkatle-
rini anlamaya başlamıştır. Adetleri çok az olan o aziz pîrin 
mânevî yüzünü görür. Zikrullâhın faydasını görür. Pîrin latif 
sohbeti, istenilene kavuşturur. Böyle bir pîre el vermeye eren 
müridin, çok gizli hâller kalbinde nakşolur. Mürid, o gizli 
hâlleri korur ve saklar. O hâli kaybederse tekrar pîrin soh-
betine başvurur. O sohbet ile tekrar nurlanır. O azîzin tekrar 
tekrar sohbetine devam ettikçe o gizli hâller alışkanlık hâline 
gelir. O kadar alışır ki, pîr yanında olmazsa da onun sûretini 
hayâlinde tutabilir. Böylece gizli ve âşikâr, maddî ve mânevî 
bütün duygusunu toplayarak kendi latîfe-i kalbine yönelip 
içine gelen her duyguyu yok etmeye çalışır. Kendisini pîrin 



199Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

hayâli kaplar. Kendisine kaybolma hâli ve bir şaşkınlık gelir. 
Bu râbıtayı tekrar tekrar yapınca da bu hâle alışır, böylece 
kendini yok etme devletine erişir. 

Yetişmek için bundan daha yakın yol olmaz. Çok olur ki 
Mevlâ yolunda olan mürid, çok kabiliyetli ve gönülden is-
tekli olur. Bazen böyle kimseler çıkıyor. Pîr o müridde dile-
diğine göre hareket ederek müridi ilk sohbetinde müşâhede 
yani mânevî görüş mertebesine ulaştırabilir. Kabiliyetli bir 
mürid, kâmil bir pîri Hakk mârifetine, mârifet-i Hakk’a aracı 
etse, gece ve gündüz, söz ve hareketlerinde o pîrin izinde 
gitse ve o pîrin görünür hâli ve iki kaşı arası müridin aklın-
dan bir ân gitmese, durmakta, yemekte, söylemekte o pîrden 
bir ân gaflet etmese, mürid her ân giderek, bu işi zahmetle 
yaparak bir dereceye varır ki pîrin hâli ve şekli onun kalbin-
de temelli yerleşir; o vakit pîri zahmetsiz hayâl eder. 

Feyz-i Hakk yolunda ilerlemeye, kavuşmaya mârifet ilmi 
denir. İşte bu hâl, pîrin kalbinden müridin kalbine yol bulur. 
Ancak edebin dışına çıkılır ve edeb terk edilirse, feyzin yolu 
da bozulur ve kesilir. Sonra tekrar râbıta yolu çok zor dü-
zeltilir, çok zor bir yoldur. Bu yolu açmak için mânevî aslan 
olmak gerek. Aslan ol ve sakın mürşidinin gönül hazînesi-
ne en ufak bir gölge ve bir kırgınlık düşürme. İşte o kadar. 
Açıklama olarak da bunu kabûl edersiniz. 

*
Bu rütbeye yani evliyâ derecesine ulaşan kimse, bu rütbe-

ye erişen velî ya uzlete veya tenhâya çekilir. Yâhud insanlar 
arasında kalır. İkisi de hak. Cenâb-ı Hakk’ın velî kulları iki 



200 Aliosman Dağlı

sınıf olur. Bir sınıfı azîmet, yani şeriatın çok ince yolunda 
olur. Diğerinin sıfatı da ruhsat, yani dinde kolaylık yolunu 
seçer. Uzlet yani tenhâya çekilen velî, hâl yolunda daha üs-
tündür. Fakat halk içinde yaşayan, yiyip içer ve dünyadan 
yeterince nasîb alan velî ise daha kemâl hâliyle bilinir.  

Kardeşlerim, evet ikisi de evliyâ yolundadır yâhud ev-
liyâdır veyâhud evliyânın üstün derecesindedir ama o hal-
vete çekilen zât dâimâ İslâm’a, ümmete duâcıdır; ama kendi 
kendinedir, kimseyi yetiştirmiyor. Öbürü vazîfelendirilmiş. 
Vazîfe verilmiş kendisine. Çık halk içine ve halktan ehil 
olanları yetiştir denmiş. O da aranızda yaşar, yer içer. Kıyâ-
feti, her şeyi sizler gibidir ve vazîfesi ise sizlerden ehil olan-
ları yetiştirmektir. Haddimiz olmayarak bu âcizin yolu bu. 
Vazîfelendirilmişiz Rabb ile. Şimdi nasıl ki, ben halîfelerimi 
vazîfelendirmişim, öyle o me’murdur, mecburdur vazîfesini 
yapmaya, çekilemez. 

Bak yaşım seksene geldiği hâlde hâlâ peşimi bırakmıyor-
sunuz. Çekileyim diyorum, fakat çekilmeme müsaâde etmi-
yorsunuz. Çünkü vazîfem var. Vazîfem, sizlerden ehil olan-
ları bu mânevî devlete ulaştırmanın yollarını açmaktır.

Velî uzlette yani halk arasından çekilmiş olsun ve yine velî 
halk içinde herkes gibi görünen hâlde olsun. Her ikisinin de 
isteği halka faydalı olmak ve hizmet etmektir. Çünkü onlar, 
serden ve yârdan geçmişlerdir ve muhabbet kâsesi ve vahdet 
yani yalnız teklik şarabı içmişlerdir. Çocuklar hangisi olur-
sa olsun onların gâyesi: Allah, Allah, Allah celle celâluhû... 
O’dur. Başka bir şey değil. Dostu ve sevgiliyi tenhâda bul-



201Tezekkürü’l-Mevt ve Râbıta Risaleleri ve Şerhleri

muşlardır. Yoksa sevgili yine Cenâb-ı Hakk’dır. Alışkanlık-
la isteklerine ulaşmışlardır. İşleri ve hareketleri gönüllerine 
mânî olmaz. Gönülleri her zaman huzur iledir. Bir ân gâfil 
kalmazlar. Yaşayışları da ölümleri de güzel olur. 

Duâ edin, duâ edin, duâ edin. Ölüme yaklaşmış bir karde-
şinizim, bir yoldaşınızım. İnşallah yüzü kara gitmem ve size 
hüsran olacak hâl bırakmam. İnşallah; dilerse, dilediği gibi 
alır götürür. 

Tûbâ, hoşluk demek. İyilik, mutluluk o kimseye ki, o 
Hakk’ın seçkin kulları, velîlerden birinin sohbetine erer. 

Bu size nasihat işte. Böyle bir mürşide, mürşid-i kâmile 
erer ve kadir, kıymet ve hürmetini bilir, sadâkatle hizmetini 
görür ve emrine teslim olursanız işte hizmet görenler, hepi-
nize gönülden mutluluklar dilerim.

Herhâlde bu bizim sözümüz. İster mi ki, bu mübârek söz-
lere bir kelime ilâve edelim; ama şu kadarını da biz söyleye-
lim. İşte râbıta böyle olmalı, böyle bilmeli ve böyle bağlan-
malı. Yoksa gûyâ çekilen emeklerden ne fayda…

“Şeyhini hak bil ey Niyâzî kim,
Pîr yüzündendir Hakk hidâyâtı.”

Ey Niyâzî! Hakk’ın hidâyeti sana pîrin yüzünden gelmiş-
tir. Pîrini hak bil. 





MANZUM ÂDÂB-I TARÎKAT 
RİSÂLESİ VE ŞERHİ





Hamd ve senâ bütün yücelikler O’na mahsustur. Selâm ve 
Salavat Habîbi’ne, O’nun Âl’ine ve Ashâb’ına olsun.

Aziz kardeşlerim.
Bir sene önce bir gayretle, gücüm ve kabiliyetime bak-

mayarak “Âdâb” risâlesini sâdeleştirdik. Bu defa elimizde 
bulunan yüce mirasımız Pîr ve Üstâzım Muhammed Şem-
seddîn-i Bursevî (kuddise sırrûhu’l-âlî)’nin “Âdâb-ı Tarikat-ı 
Aliyye” manzum risâlelerini açıklamaya çalışacağız. O dev 
eserle, bizim açıklamamız pek zayıf kalacak ama, madem ki, 
bu gün bu işi, bizden başka meydana getirecek hazırda kim-
se olmadığına göre, mecburuz. Kusurumuz, basit ifâdemiz 
bağışlanarak, açıklamadan faydalanılması büyük kazancınız 
olur.

Ömrümüz vefâ ederse, bu işi sona erdirdikten sonra, geç-
miş yüce Pîrlerimizden Mustafa İsmet Yanyevî (kuddise sır-
rûhu’l-âlî)’nin “Risâle-i Kudsiyye”lerini bugünki yazıya çe-
virerek onu da sizlere hâtırâ olarak bırakmak arzusundayız.

Böylece, üç âdâb risâlesine sahip olmuş olacaksınız. Bu da 
sizlere, içinde bulunduğumuz mânevî yolda, rehber olmaya 
yeterlidir. Niyetimiz hâlis, gönlümüz sâdık, gayretimiz rızâ-
sını kazanmak içindir.

Tevfîk, Kâinâtın Yaratıcısı’ndan, himmet Nûr-i Risâlet’ten 
ve Pîrlerimizden olsun.

*
Aziz okuyucuların merhum Üstâzım ve Mürşidim Mu-



206 Aliosman Dağlı

hammed Şemseddîn-i Bursevî tarafından 1952 yılında man-
zum olarak yazılmış olan “Âdâb-ı Tarikat-ı Aliyye” risâlesini 
açıklamak istemiş ve 1979 yılında kısmen de olsa açıklamış-
tık. 

Manzum “Âdâb” bu yolun sultanlarına mahsus bir duy-
gunun eseridir. Biz ise pek âciz ve pek nâkıs görmekteyiz 
kendimizi, ama mukaddes emânetin bize verilmiş olması 
sebebiyle bu hizmeti kendimize borç bildik. Dilerim Mevlâ 
celle celâluhû’den zamanla nice ehiller tekrar tekrar şerh ey-
lesinler. 

Belki fânî ömrüm fırsat vermez diye risâlenin giriş bölü-
münü bırakıp, doğrudan âdâb kısmına girmiştik. Üç yıl son-
ra şimdi girişten başlayarak inşâAllah ömrümüz vefâ ederse 
kalan kısmını da tamamen ele almayı murâd eyledik. Yine 
de O Yüceler Yücesi’nin ihsânına sığınarak, O Yüceler Yü-
cesi’nin Sevgilisi’nden gelecek feyzi kendimize ışık tutarak, 
rehberlerimizin de yolumuzun sultanları olduğunu tefekkür 
ederek kalemi elimize aldık. 

Yâ Râb sözlerim gönül duygularımın ifâdesidir. Sana, Ha-
bîbin’e ve Onlara olan bağlılığım ve aşkımın hürmetine il-
ham ve imkânlar lütfeyle bu zaif kuluna. Âmin. 

Hâdim-i Tarikat 
Eyyüp Sabri

1983



207Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

MANZUM ÂDÂB RISÂLESININ 
GIRIŞ BÖLÜMÜ

    (1)
Evvel Allah idi zâtından hafî

Çün murâd etdi kıla ismin celî

(2)
Yoktan îcâd etdi cümle âlemi
Ekmel-i ibdâ  edüb de Âdem’i

(3)
Ahsen-i takvimle etdi vasfını

Zâhiren gösterdi bunda kasdını

(4)
Emr u nehyi eyledi bir yol ana

Oldu hikmet, adl-i iffet bir yana

(5)
Esfel-i sâfil deyüb bu cisme kim

Doldurub anda günahla, şek, vehim



208 Aliosman Dağlı

Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) önceleri kendi kendine gizli 
idi. Sonraları kendini bildirmek istediği tüm evreni (kâinâtı) 
yoktan var etti (yarattı). Âdem’i, insan neslini de noksansız 
olarak yarattı. Yaratıkların en güzeli ve en üstünü olduğunu 
da bildirdi. Gizli niyetini de insanı yaratmakla açıkladı. O 
insana emirlerini ve yasaklarını da öğretti. İnsan üstünlüğü-
nün de güzel ahlâk ve adâlette olduğu hikmetini açıkladı. 
Ruh âleminde pek yüce olan o ruhu sonradan beden denilen 
bu vücûda indirdi. O yüce ruh için pek âdî ve aşağıda bir yer 
idi. Bu kalıp ki bu vücutta her türlü günahların mayasını, 
şüphe ve korkuyu da doldurdu. 

(6)
Geldi insan bu cihâna cehl ile

Olmaz irfan çünkü bunda sehl ile

(7)
Çünkü emânet buldu Âdem'de husûl

Oldu münkir, hem zalûm u hem cehûl

(8)
İşbu kesrât içre doldu cism u cân
Devr içinde vahdete geldi kümân

(9)
Hâdi-i mutlak yine kıldı a'yân

Çün tarîk-i müstakîm oldu beyân



209Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(10)
Bahr-i Rahman, cûş edüb kıldı Hüdâ

Dehşetinden lerzelendi her sadâ

(11)
Âcize Zâtiyle gösterdi yolu

Rahmetine gark edüb sonra kulu

(12)
Gösterip tevhid yolun insanlara

Zâtını tenzih için hayranlara

(13)
Var olan evhâmı redd etdi sücûd

Hayreti, irfâna tebliğ etdi cûd

İnsan hiçbir şey bilmeyerek geldi bu dünyaya. İrfan denen 
gönül bilgisi ise öyle kolaylıkla elde edilmez. Ruh ve beden 
olarak birleşen insana büyük vazife verildi. Fakat bir kısım 
insan inkâra saptı; zâlim ve câhil oldu, hakikatleri tanımadı 
ve reddetti. Bu çokluk işine karışan insan zamanla Kainâtın 
Yaratıcısı’nın tekliği hakkında şüpheye düştü. Doğru yolu 
gösterici olan yine kendisi açıkladı ve doğru yolu bildirdi. 
Rahmanlık sonsuz denizi coştu ve şaşıranlar da hak yolu 
buldu. Dehşetinden sesler titredi. Âciz insana doğru yolu 
kendisi gösterdi; sonra da kulunu rahmetine daldırdı. Böyle-



210 Aliosman Dağlı

ce tevhid (birlemek) yolunu da insanlara gösterdi. Yüce var-
lığı için hiçbir noksan düşünülemeyen O’na gönül gözü açık 
olanlar hayran kaldılar. Secde yalnız kendisine olan, her tür-
lü aslı olmayan düşünceleri de reddetti. Gizli ilim sahipleri 
şaşırdı; hesap ve ölçüye sığmayan cömertliğe. 

(14)
Âdem’e Âdem’le izzet eyledi

Hikmeti, bâtında kesret eyledi

(15)
Gerçi derde mübtelâ kıldı demi
Kalbine vurdu yine ol merhemi

(16)
Mazhârına sûretâ bir derd verüb
Rahm edüb oldu yine kendi tabib

(17)
Âdem’e kesretle şaşkınlık verüb
Hemdemi oldu yine kalbe girüb

(18)
Sırrını sır eyledi hâlîblere

Kendi bildirdi yine tâliblere



211Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(19)
Sevk edüb insanı birçok fıtrate

Teklif etdi verdi hem had, vüs’ate

(20)
Vermedi fevkinde nefse ıztırâr
Gizli emri kaldıran ‘ebrâr’ı var

Yaratıkların en üstünü olan insana yüceliğini kadrini ve 
kıymetini yine kendisi öğretti. Gizlilikler içinde çokluklar-
dan haber verdi. Zaman içinde nice dertlere düştü insanoğ-
lu. Fakat kalp yarasına da gerekli ilaç merhemi yine O sür-
dü. Kudret eliyle isteklisine isteği olan derdi verdi; ancak 
sonsuz merhamet gereği, şifâ veren hekimi de yine O oldu. 
İnsanoğluna çokluk içinde şaşkınlık verdi ama kalbine girip 
o insanın sırdaşı ve yakını oldu. İkiyüzlülere ve yalancılara 
da sırrını gizledi. İsteklilere ise gizlilikleri kendisi bildirdi. 
İnsanoğlunu birçok çeşitte yarattı, sonra da verdiği genişlik 
ve enginliğe göre bir ölçü, bir derece ve mertebe göstererek 
insanın yapması gerekli işi yapmasını istedi. Hiçbir zaman 
insandan yapamayacağı zorluktaki işi istemedi, ama gizli 
emirlerini yüklenen içlerini temizlemiş seçkinleri var. 

(21)
Ammeye tekmil oldu emr-i Hüdâ

Seyr-i a’lâ oldu iktidâra nidâ



212 Aliosman Dağlı

(22)
Yollar açıldı ve fevc fevc girdiler
Azm ile cehd eyleyenler erdiler

(23)
Buldular öz sırlarında izzeti

Keşf edüb kendinde sırr-ı vahdeti

(24)
Bildiler kim maksadı îmân imiş

Öyle îmân ki, anı îkân demiş

(25)
El tutanlar buldular yolda refîk

Gördüler ol vuslatı, ba’d-el harîk

İnsanların tümünden istenen bir ölçüde Hakk’ın emirleri 
de var, ancak mânevî yücelme gücünde olanlar da O yola 
çağırıldı. Böylece yollar açılınca seçilmişler arasına girmek 
isteyenler de bölük bölük koşup geldiler. Girdikleri yoldan 
dönüp akıllarına gelmeyip tam kararlı olanlar ve çok çalı-
şanlar da isteklerine erdiler ve kendi özlerinin gizliliklerin-
de kadr u kıymetlerini bildiler. Vahdet (tekliğin) gizliliğinde 
kendilerini buldular ve bildiler. Anladılar ki istenen ancak 
iman imiş. Ama öyle iman ki görür gibi bilmek imiş. (Misâl, 
Tur Dağı’nda Mûsâ aleyhisselâm’a açılan perdeden sonraki 



213Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

hâl gibi) El tutanlar yollarında candan arkadaşlarını buldu-
lar; mânen yandıktan sonra da sevgiliye kavuştular. 

(26)
Açtılar bir bir bular râyetleri

Sohbet etsün kalmasun hayretleri

(27)
Cümle ‘Sâdât-ı Tarîk-i Âliye’
Eylediler bezl-i himmet tâliye

(28)
Şâh Bahâeddîn uluvv-i himmeti
Gösterüb seyr-i sebil-i heybeti

İşte mânevî yolun yolcuları sancaklarını açtılar ve mâsivâ-
dan kurtulmak için hâl ehlinin sohbetlerine gönül verdiler. 
Ehl-i tarîkin bütün yücelmişleri yollarına girenlere uyanma-
ları için, Hakk aşkına ermeleri için ne gerekli ise bol bol ver-
diler, esirgemediler hiçbir şeyi.  Kendi devrinden bu yana 
tarîkimize Nakşî ismi verilen ve vasıfları ile “İmâm-ı Tarikat 
Gavsü’l Hakîkat Muhammed Bahâeddîn-i Şâh-ı Nakşibend” 
diye tazimle andığımız yüceler yücesi pîrimize ve sultânımı-
za tarikat yüce yolunu gösterip en üstün yardımlarını esir-
gemediler. 



214 Aliosman Dağlı

(29)
Kaldırub el döndü Allah’dan yana
Yâ İlâhî kim ki, hemdemdir bana

(30)
Sen, âna vaslın yolun eyle kûşâd

Etme mahzun, ben kefîlim, eyle şâd

(31)
Ol zaman kim, ol münâcât eyledi

Cümle eshâbı rivâyet eyledi

(32)
Hakk Teâlâ kıldı ol demde kabûl
Buldu çünkü kalbi sâlikde husûl

Burada bir hâl anıdır, burada nazmın ölçülerinden çıka-
rak merhum Üstâdımdan kalbime nakşolan sohbeti nakle ça-
lışacağım. Tarikat pîrimiz bir has anlarında mübârek ellerini 
kaldırarak Mevlâ-yı Müteâl ve Tekaddes celle celâluhû’dan 
bizler için, ta kıyâmete kadar yolundan gidecekler için ni-
yazda bulundu, ve dileği Hakk Teâlâ celle celaluhû katında 
o anda kabûl olundu. Bu bir yüce hâl idi, ancak kalp gözü 
açık olanlarca bilinirdi. Öyle de oldu o anda, o âli sohbette 
bulunan bahtlı büyüklerimizden bu müjde rivâyeti bizlere 
ulaştı. Bu müjdeye gönül verebilen dervişlerde de o yüce is-



215Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

teğin meyvesi göründü ve görünecektir şüphe olmasın. 
(33)

Yâ İlâhî asgarîsilkindeyiz
Nefs u şeytâna kamumuz bendeyiz

(34)
Yol dikenli seyri ânın pek âmîk

Çün görünür seng-sâr olmuş tarîk

(35)
Biz ise âciz, zaif, bîçâreyiz

Hayret içre kalmışız âvâreyiz

(36)
Eyle ihsân, lütf u gâye Sendedir

Rahmet etmek bî-nevâya Sendedir

(37)
Yâ İlâhî kaldık ancak rahmete

Çünkü düştük bir kez oldu kesrete

(38)
Kendi kendimizi Âdem etmedik
Her murâdınca tarîka gitmedik



216 Aliosman Dağlı

(39)
Sen bize verdin meğer böyle refîk
Şemsî bilsin er-refîk sümme’t-tarîk

Aldığı ilâhî duygu ile buraya kadar gelen “Âdâb”ın ya-
zarı son Pîrimiz, aczini dile getirerek yalvarıyor. Baştan beri 
gelen engin duygulara bak, bir de buradaki küçülmeyi bil-
mekten ibret al... 

Azıcık yolundayız, hepimiz nefsimize ve şeytana köle 
olmuşuz, yol pek dikenli ve zorluklarla dolu. Bu yolu git-
mek ise pek zor. Taşlık, çakıl ve meşakkatlerle dolu olan yol 
görünüyor. Biz ise başıboş çaresizlik içinde kalmış âciz ve 
zayıf kimseleriz. Bizler gibi kudretsiz fakirleri bağışlamak, 
hoş görmek de Sen’in şânındandır. Ey benim Yüce Mevlam... 
Ancak Sen’in merhametine kaldık çünkü elimizde olmaya-
rak bu çokluk âlemini düştük. Kendimizi yetiştirmeyi bil-
medik, isteğine uygun yola gitmedik. Hâlbuki Sen bize ne 
güzel yol gösterici vermiştin. Öyle ise Şemsî kulun da önce 
yol göstericisini seçsin ve ondan sonra yoluna gitsin.

Dervişte Aranan Vasıflar
(40)

Ger nitâk-ı râhı kılmaksa rasîn
Azm ile bulmak murâdınsa yakîn



217Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(41)
Sıdk’la bağlanma oldu elzemi
Öyle ihlâsla geçerler kulzümi

(42)
Şer’i Ahmed’le peşin âmil ola

Cümle emri ba-temam hâmil ola

(43)
Ruhsata meyletmeye hiçbir zaman
Mümkün oldukça azîmet bula can

(44)
Evvela sünnet, Rasûl’ün emridir

Hiç bırakma sonra gel seyrâne gir

(45)
Öyle mürşid bul ki ahd-i şer’ ola
Çember-i şer’den çıkaran şerr ola

(46)
Gurbet elde kaldı insan çok tarîk

Rüşd ile bulmak gerek şeyhte refîk



218 Aliosman Dağlı

(47)
Lâzım oldu mürşide çok inkıyâd

Rükn-i a’zam’dır ânınla îtikad

(48)
Dinleyüb bâtın cerâsın, bî-misâl

Bî-tevakkuf etmelidir imtisâl

Âdâba giriş bölümünden faydalı bilgiler edinen derviş 
adayı, eğer bu mânevî yola girişte kavîce kararlı ise, sülûk 
yoluna koyulmakta hiç bir engel onu çeviremeyecekse, mânâ 
kuşağını sağlamca sarıp öylece yola çıksın. İşte o vakit önün-
deki perdeler kalkar da öylece yeni bilgiler edinir.

Bu yola girerken tam bir gönül isteği ile bağlanmak gerek. 
Ancak o vakit mânevî denizleri, doğruluk duyguları ile geç-
mek mümkün olur. Dervişliğe istekli olan, önce dînimizin 
bütün emirlerini eksiksiz yapan kimse olacak. Din vazîfele-
rinde gevşek olursa derviş olamaz. 

Misâl:
Sabah seher vaktinde horul horul uyuyarak sabah nama-

zını güneş doğduktan sonra kılarım diyen derviş olamaz ve 
olmasın. Bağlı bulunduğumuz Hanefî mezhebinde kaplama 
veya dolgu dişle gusül abdestinin câiz olduğuna dair fetvâ 
vardır. Bu hale ruhsat denir. Ancak dînin inceliğine uyanlar, 
-bunlara âzimet erbâbı derler; işte bunlar- dolgu veya kapla-
ma dişle gusül yapmazlar.

Azîmet erbâbı yani kemâl sâhibi kimseler değil haram ve 



219Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

mekruhlardan sakınmak, şüpheli şeylerden dahi kendilerini 
korurlar. -Gazoz şüpheli içecektir!-

Yine bu kimseler farz, sünnet ve diğer nâfile bütün ibâ-
detlerini tam yerine getirir, müstehap ve mübahlara da dik-
kat ederler. Yüce dînimizin kurucusu Sallallâhu Aleyhi ve 
Sellem Efendimiz’in emirleri olan sünnetlere hiç gevşeklik 
göstermeyen ve tam yapan kimseye tarikat yolu açılır. Nasî-
bi var, gönülden isteği de varsa artık seyrâna girer. Ancak 
istekli öyle mürşid bulmalı ki; özü sözü bir, din emirlerine 
içten bağlı ve tam yerine getiren bir kimse olsun. Şeriat hu-
dûdundan en ufak bir sapma insanı şerre götürür. Yol gös-
tericide gevşeklik veya en ufak bir sapıklık, kendisine bağ-
lananları da felâkete götürür. Has bir yolu bulmak zorlaştı. 
Yollar çeşitli ve çok; istekliler ise zayıf, görgüsüz ve garip. 
Yolun doğrusunu bulmak, yoluna gireceği şeyhini de güzel 
seçmek, bir defa bağlandıktan sonra mürşidine de tamamen 
uymayı gerektirir. Gönülden bağlanmanın asıl temeli de bu-
dur. Artık içindeki gizli feyiz deresinin eşsiz ve benzersiz 
akışını dinlemeli ve hiç duraksamadan mürşidine benzeme-
ye çalışmalıdır. 

(49)
Sohbetin bilmek gerek âdâbını
Sevmeli hem sevdiği ahbâbını

(50)
Kaç ânın kaçtığı yerde durma hiç

Çok tefekkür eyle gönlün kırma hiç



220 Aliosman Dağlı

(51)
Etme teslîmiyetinde iltibâs

Eynine giydir muhabbetten libâs

Son üç (beyt) o kadar açık ki bu âciz neyini anlatsın? Ama 
yine de söyleyelim birkaç söz: 

Tarikatımız sohbet tarikatı… Edeb, güzel huyların dış gö-
rünüşü… Sohbet meclisi edeb meclisidir.

Yıllardır görüp duyanlara ne mutlu! Söz burada âcizdir. 
Edeb, sohbet meclisinde öğrenilir. Ancak mürşidini seven, 
şüphesiz onun sevgisine eren herkesi, her şeyi sevecektir. 
Dervişin kudsî bir duygusudur bu sevgi. Şeyhinin hoşlan-
madığı yerlere ve kimselere ise derviş hiç sokulmayacaktır. 
Çok dikkatli olacak ve çok düşünecektir. Mürşidinin gönlü-
nü kırmayacaktır. Bağlılıkta içtenlik olacak, uydurukçuluk 
yok. İkiyüzlülük hiç yok. Derviş gönülden bağlılıkla aşk de-
recesindeki bir sevginin mânevî hırkasını giyecektir.



221Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Cüneyd-i Bağdâdî’nin (kuddise sirruhû) 

Sekiz Şartı
(52)

Şeyhunâ Seyyid Cüneyd emreyledi
Bu sekiz şartı bize devr eyledi

(53)
Evvelâ çokça tahâret etmeli

Dâimâ abdest alub da gitmeli

(54)
Ân bile durmak gerekmez bî-vüzu’
Bozduğunda durma hiç eyle şuru’

(55)
Guslünün nûru yüzünde durmalı

Bâtınından hep ziyâlar vurmalı

Bir: 
Temizliğine son derece önem vermeli. Her zaman için ab-

destli olmalı. Gerektiğinde hemen abdesti tazelemeli. Hele 
gusül denen boy abdestinin nûru her zaman yüzünü aydın-
latmalı. İç ve gizli hâlinden de dışarıya hep ziyâlar vermeli.



222 Aliosman Dağlı

(56)
Hem ikinci, dîdene vermek siyâm
Olma gâfil, etme teksir-i menâm

(57)
Çok acıkma, rûha vermesin melâl
Fazla tokluk da verir kalbe sikâl

(58)
İtidâldir ‘fe’kulû’ hem ‘veşrebû’

Pâk, helâl olsun da korkma, teşrebû

(59)
Lâhme dikkat, şerr-i mezbuh olmasın

Zebhi, mağbûn hem de mekrûh olmasın

(60)
İ’tinâ et her taâmın tabhına

Gizli ekl et, bakmasınlar sathına

(61)
Yâ ki dâvet eyle hep etrâfını

Vermeğe ger muktedirsen sarfını



223Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(62)
Tab’ına olmak münâsib intihâb
Rûhuna versün o nurla inkılâb

İki: 
Gözlerini haramdan sakla. Gözlerine bir nevî mânevî oruç 

tuttur. Ömrünü gafletle geçirme. Çok uyuma, çok aç dolaş-
ma ki rûhuna usanç verir. Çok da mideni doldurma. Bu da 
kalbine ağırlık verir. Orta hal; ne tam aç, ne tam tok. En iyisi 
budur. Helâlinden ye ve iç. Et husûsunda çok dikkatli olma-
lı. Zîrâ et kesiminde helâl kesim, haram kesim çok önemlidir. 
Büyükler başkalarının kestiğini yemezlerdi. Yemeğin pişiril-
mesine de çok dikkat etmeli. Etrâfına yedirecek hâlin yoksa 
aldığını da yediğini de gizle. Gücün varsa etrâfını davet et 
de öyle ye ve iç. Kendi hâline uygun olanı seç de rûhun o 
helâl yiyeceklerin nûru ile değişsin ve yücelsin.

(63)
Hem üçüncü çok kelâmı terk edüb

Lâubâliyi, huzûrun derk edüb

(64)
Bil sükûtda çok melâhat olduğun

Kalb-i insan bunda rahat bulduğun



224 Aliosman Dağlı

(65)
Söz verir âlemde insana belâ

Kalbi eyler bî-huzûra mübtelâ

(66)
Şer’ ile bir söz dilersen söylemek

Onda hem dünyâ ve uhrâ var demek

(67)
Lâzım oldukça ânı sen söylegil

Yoksa sâmi’ susmayı da önce bil

Üç: 
Faydasız ve mutlaka zararlı olan, insanda huzur bırak-

mayan, sonunda rahatsız eden çok konuşmayı bırakmalı. 
Sükûtta ise ne tatlı bir güzellik vardır. İnsan kalbi de sükût 
ile rahat bulur. İnsanın başına çok defa çeşitli belâlar kendi 
sözünden gelir. Kalbini de rahatsız eder. Ama dîne âit bir 
söz söyleyeceksen onu söyle. Çünkü o çeşit konuşma hayır-
lıdır. Zîrâ o sözlerde hem dünya hem âhiret selâmeti vardır. 
Yeri geldikçe nasihat ve sohbetini yap, ancak eğer dinleyen 
yok ise susmasını bil.

(68)
Şart-ı râbi’ dâimâ halvet gerek

Çünkü kendi kendine sohbet gerek



225Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(69)
Terk edüb cümle havass-ı hamseyi

Bâtına ver kudret-i mahsûsayı

(70)
Çokça halvet eyler idi hem Resûl

İnzivâ etdi Hirâ’da bâ-vusûl

Dört: 
Bütün büyükler kişinin kemâle ermesi için halvet etme-

yi yani yalnızlığı tavsiye etmişlerdir. Kişi yalnız iken kendi 
kendine sohbet etmelidir. Beş dış duyu ile olan ilişkileri en 
aza indirip bütün duygu gücünü içe dönük hâle getirmek 
gerekir. Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz 
yalnızlığı sever ve çokça yalnız kalırdı. Risâletten önce, Hira 
(Nur) Dağı’nda çok yalnız kalmış halvet etmişlerdi.

(71)
Şart-ı hâmis zikredersin kalb ile
Mâsivâ olsa görünmez selb ile

(72)
Zikr o’dur kim ânda olmak bâ-huzûr

Sanki vâki oldu ba’s ile nüşûr



226 Aliosman Dağlı

(73)
Bârigâh-ı vuslatı inşâ eyle

Bul harîm-i vahdeti yahşâ eyle

(74)
Mürşidin tertibini eyle şugûl

Gayrı olma, dilde yok başka fuûl

(75)
Zikr ile mezkûre olsun irtibat

Kalmasın gönlünde başka ihtilât

Beş:
Yolumuzda zikir kalb iledir. Ses ve söz yok. Aradığını 

bulmak, dileğine ermek için ise husûsen zikir hâlinde zih-
ninde ve kalbinde, Hakk’dan gayrı ne varsa (mâsivâullah) 
arındırmak gerekir.  Zikrederken çok huzurlu olmak gere-
kir. Kendini öyle hissedeceksin ki sanki daha önce ölmüştün, 
şimdi tertemiz dirildinde öylece Rabb’ini zikir ediyorsun. 
Eğer zikirde bu duyguya erişebilirsen işte o vakit yabancının 
sokulamadığı iyilik ve güzellik, teklik sarayının yüce diva-
nında Sevgili’ye kavuşursun. Hakk’a vuslat budur işte; fenâ-
fillâhmakâmı.

(76)
Şart-ı sâdis, gönlü nâzır eylemek

Seyl-i feyze ânı hazır eylemek



227Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(77)
Kalmaya kalbinde Hakk’dan gayrı var
Ne cihan var, nerde cismin, nerde dâr

(78)
Olmaz âşık, başkasını isbât ede

Kalbe bîhûdî gerek inbât ede

(79)
Mest-i müstağrak olub zikretmede
Başka yok, ancak âna yol gitmedi

(80)
Tîğ-i ‘Lâ’ katl eylemektir gayrisin,

Zikr-i ‘illallâh’ da bâkî seyirsin

(81)
Yâ İlâhî leyse maksûdî sivâk

Ente matlûbî ve lütfike-r-rızâk

Altı: 
Sâlik gönlünü her an için ve husûsen râbıta hâlinde tama-

mıyla mürşidine çevirecek. Kalbini mürşidi vâsıtasıyla gelen 
ve gelecek olan mânevî tecellîlerin akışına hazır bulundu-
racaktır. Kalbinde Hakk’dan başka varlık kalmayacak. Her 



228 Aliosman Dağlı

şey, hatta kendi varlığı bile silinecek. O hâle gelecek ki, o 
duyguya erecek. Öyle mâsivâ denen Hakk’dan başka şey-
lerle kalbi meşgûl etmekle, İlâhî aşk bir arada olamaz. Önce 
kendinden geçecek. Gönülden her şey silinirse işte kalbte 
tevhid nûru filizlenir. Ancak kendinden geçmiş olarak, yani 
mânevî sarhoşlukla zikredecek. Hakk’a ulaşmak için başka 
yol yok. Tevhid’in “Lâ” oku ile her şey yok edilecek ki, an-
cak o zaman “illallâh” zikrinde sâlik dâimî yolunu bulur ve 
yol alır. Yâ İlâhî gönül duygumla isteğim Sen’sin; dünyanın 
geçici ve yok olan şeyleri değil. İsteğim Sen ve Sen’in lütfun 
ve benden râzı olmandır.

(82)
Şart-ı sâbi şeyhe tam bir i’timâd

Hem teallûkla digerden etme yâd

(83)
Râh-ı Hakk’da vâsıtadır ol kişi
Râbıtadır sehl eder düşvâr işi

(84)
Şeyhi ister hulkunun tedvîrini
Savlet-i şeytâna, her tedbîrini

(85)
Hem de ister bâtınen imdâd âna

Aldı imdâdı asırlardan yana



229Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(86)
Mürşidin evsâfını hâmil gerek

Her emânet ahzına kâmil gerek

(87)
İsm-i Hakk’ı resm edüb olmuş delil

Belki ânı gökyüzün tutmuş vekil

(88)
Meclis-i Âlide ol sâkî ola

Ahd-i peymanda dahî bâkî ola

(89)
Kesb edüb evrâdına sen ihtisâs

Derd-i hubb-i mâsivâdan bul halâs

Yedi: 
Derviş mürşidine tam bir duygu ile güvenecek; gerek ya-

nında ve gerekse ayrı bir yerde diğer bir kimseden söz etme-
yecek. Hatta gönlünden başkasını geçirmeyecek. Şâyet giz-
lice diğer bir kimseyle mânevî ilişki kurarsa kendine yazık 
etmiş olur. 

Mürşid Hakk yolunda bir vâsıtadır, aracıdır. Râbıta ise 
zor işi kolay eder. Mürşid, dervişinin kendi ahlâkıyla ah-
laklânmasını, kendi mânevî gömleğini giymesini ister ki, bu 
hâl müridi şeytanın saldırmasından korur. Sâlik içinden her 



230 Aliosman Dağlı

an yardım isteğinde olacak şeyhinden. Zîrâ o şeyh ki ta nice 
üstadlardan yardım alarak gelmektedir. Onu bilecek derviş, 
şeyhinin her hâlini yüklenecek. Böylece mânevî emâneti al-
mak için yetişmiş olacaktır. Çünkü mürşidi Hakk tecellisi 
kaplamış ve öylece yol gösterici olmuştur. Onun her (ahh) 
edişi bir şimşek gibi gökyüzünü tutmuştur. Mürşidi mânen 
âlî meclislerde (üçler, yediler, kırklar…) yeri olan, verdi-
ği sözde durucu ve sâdık kimsedir. Öyle ise sâlik de aldığı 
derslere gönülden bağlanacak ve bütün incelikleri ile belle-
yecektir. Derviş böylece geçici dünya sevgilerinden kurtul-
muş olacaktır.

(90)
Şart-ı sâmin, ictinâb-ı i’tirâz

İ’tirâzdan kalb olur hep inkıbâz

(91)
Bildiğin hep unutub teslim ola

Yoksa kalbi bir zaman tesmim ola

(92)
İhtiyârı nefy edüb ver el âna

Kalmasun emrin bile senden yana

(93)
Dil bulursa, işbu vech ile huzûr



231Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Da’vet-i dergâh-ı Hakk eyler zuhûr

(94)
Böylece tevhîd-i ef’âl inkişâf
Eyleyüb hem o sıfatla ittisâf

(95)
Hazret-i Sultan Cüneyd’in himmeti

Bu sekiz şart aldı cümle satveti

(96)
Bile gitmek isteyenler bu yola

Hakkı, nâ-haktan ayırmışlar ola

(97)
Şübhesiz onlar erişti maksâda

Bî-usûl olsa nefisler aksada

(98)
Yol kesenler nefs ile şöhret imiş

Cümlesi rûha gelen âfet imiş

(99)
Ol sebebden Hâcegân etdi hafâ

Buldular hep zikr-i mahfîden safâ



232 Aliosman Dağlı

(100)
Böyle kıldılar usûlü hep şerîf

Bast edüb hâke seriri yek nazif

(101)
Nâ-ehiller kat-ı râhı olmasın
Ehl-i derdin tîr-i âhı olmasın

Sekiz: 
Derviş mürşidine karşı her türlü aykırı fikir, söz, düşünce 

ve iç duygudan kaçınacaktır. Bu hâller olursa dervişin kalbi-
ne giden bütün feyiz yolları kapanır. Dervişte kalb sıkıntısı 
başlar. Tarikat lisanında inkibâz-ı kalb hâli denen kabz hâli 
meydana gelir. Derviş teslim olurken bildiklerini hep unuta-
cak. Misâl; küpü tersine çevirip boşaltacak. Zîrâ dolu küpe 
yeni bir şey konmaz. Eğer bu yolu tutmazsa kendi kalbini 
zehirlemiş olur. Buna mânevî zehirlenme denir. Pek acı bir 
hâldir. Bu hâle düşen mürid pek zor felah bulur. Yani zor 
kurtulur. İstekli candan olmalı ve kendi iç duygu ve istekle-
rini unutup mürşide öyle teslim olmalı, kendi çıkarına hiçbir 
isteği kalmamalı. Eğer kalb, gönül bu yol ile huzur bulursa 
işte o vakit Hakk’ın dâveti, mânevî çağırışı meydana gelir. 
İşin bütün inceliği kalb huzuru, gönül rahatlığıdır. Bu yol ile 
dervişte Hakk’ın yüce iş ve hâlleri birleşimini (kaderin kaza-
ya dönüşümünü) sezme iç duygusu açılmaya başlar. Gizli-
likler âşikâr olur. İşte asıl hüner o mânevî hâli giyebilmektir.

Sultan Cüneyd’in pek çok mânevî yardımlarıyla açıkladı-



233Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

ğımız iş bu sekiz şart da sâliklerin gönlünü kapladı. Büyük 
güç ve kuvvet kazandırdı. Tabiî ki bu şartlara uyup bu yola 
beraber gitmek isteyenler ve hak olanı hak olmayandan yani 
bâtıldan ayıranlardır bunlar.

Terkip, usûl, nizam ve şartlara uyanlar eriştiler usûle. 
Nizâma uymayan şaşkın kimseler ise sürüyü takip edeme-
yen topal koyunlar misâli… 

Âdemoğlunu bu âlemde yüceltmekten alıkoyan, yolunu 
kesen en büyük iki belâ kendi nefsi ile şöhret ve gösteriş has-
talığıdır. Bu iki düşmanı alt edene yol açılır. Nefsin çeşitli 
arzuları rûhun başına belâdırlar. Onun için geçmiş büyükle-
rimiz gizlenmeyi hayırlı buldular. Nefs ve şöhret belâsından 
korundular. İşte gizli zikrin sırrı da burada zaten. Kalaba-
lık cemaat içinde yalnızdır o. Kesrette vahdet sırrına ermiş, 
safâsını bulmuştur. Bizlere de bu mânevî yolu mîras bırak-
tılar. Ruhları şâd olsun hepsinin. O mübârek zâtlar, gönül 
rahatlığı içinde postlarını toprağa yayıp tertemiz toprağı 
kendilerine debdebeli tahtlardan üstün bildiler. Onun için 
bizlerde çok uyanık olarak yolumuzu kesici, önümüzü tı-
kayan ehilsizlerden korunmalıyız. Korunmazsak dertlenir, 
mahzun oluruz. Emeklerimizde boşa gider. Yol saptırıcılar-
dan Hakk’a sığınırız.

Not:
Şeyh Edebali’nin yeni bir dervişe nasihatleri;
“Bundan sonra yedi kapıyı kapayacak ve yedi kapıyı aça-

caksın:
1. Hırs kapısın kapayıp cömertlik kapısını açacaksın.



234 Aliosman Dağlı

2. Kahır kapısını bağlayıp iyilik kapısını açacaksın.
3. Kin kapısını kapatıp hoşgörülülük kapısını açacaksın.
4. Tokluk kapısını bağlayıp riyâzât kapısını açacaksın.
5. Halktan ümit kapısını kilitleyip Hakk’dan recâ kapısını 

aralayacaksın.
6. Boş laf kapısını bağlayıp bilgi kapısını açacaksın.
7. Şeytanlık kapısını kapatıp Hakk’a inanış kapısını aça-

caksın.

Birinci Bölümün Özeti

Eğer derviş olma isteğin içten, hâlis ve kavî ise;
1. Bütün sadâkatinle bağlan. Gevşeklik, şüphe ve tered-

düt, perişan olmana sebep olur. Hakîkî bir derviş,“acaba, ne-
den, nasıl, niçin” kelimelerini unutacaktır.

2. Dinin emirlerine gönülden ve tam bağlanarak her dînî 
vazîfeyi yap. Kolaylık ve kaçamak yollar arama.

3. Öncümüz Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efen-
dimiz’in her emrini yerine getir. Sünnetlerde gevşeklik gös-
terme.

4. Her hâli şeriata uygun, kâmil bir mürşide bağlan. Tam 
bir îtikad ile gönülden bağlan. Verilen vazîfelerini bil ve yo-
luna koyul. Mürşidin bir sohbetini gönülden dinlemek, bir 
sene çekeceğin tesbihten fazla feyiz verir. Kadrini bil!

5. Mürşidinin sevdiklerini sev, hoşlanmadıklarına sen de 
sokulma. Hele üstâdının gönlünü de hiç kırma!

6. Öyle teslim ol ki için ve dışın mürşidin feyzi ile örtül-
sün.



235Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Cüneydi Bağdâdî Hazretleri’nin Sekiz Şartının Özeti

1. Her zaman için abdestli olmalı.
2. Gözleri haramdan korumalı. “Az ye, az uyu, az konuş” 

emrine uymalı.
3. Çok lafta zarar, sükûtta kalb rahatlığı olduğunu bilmeli.
4. Çokça halvet edip, iç duyguları uyandırmalı.
5. Zikri, kalb ile ve gizli yapmalı.
6. Râbıtayı tam yapmalı, gönlü tam bağlamalı.
7. Mürşidine sonsuz güvenip, bir başkasını kalbinden 

dahi geçirmemeli.
8. En ufak bir itirazdan kaçınarak, bütün bildiklerini unu-

tup, mürşide öyle teslim olmalı.
*

Değerli kardeşlerim!
Tarikatın önemi yirmi birinci asırda çok daha iyi anlaşıl-

maktadır. Tarikat, mânevî yoldur. Efendimiz’in  (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) ibâdet anlayışı ne ise onu yaşamak, onunla 
yatıp onunla kalkmak, onunla yemek, onunla içmek, onunla 
namaz kılmak, onun yaptığı hareket ve sözlerini dinlemek 
gibi davranışları kendi nefsimizde uygulamaktır. Onun her 
sözü kitabımız Kur’ân ve hadîslerdir. Yapmış olduğu ibâdet-
ler sünnet, her adımı sünnet ve ahlâk-ı hamîdedir. En güzel 
ahlak O’ndadır. Yani tarikatın özü onu bir gömlek gibi giy-
mektir. Çünkü O’nun rızâsı, yüce Rabbimiz’in rızâsı. O’na 
kavuşan Allah’a (celle celâluhû) kavuşur. Yol, kesin vuslat yo-
ludur. Dervişlik, kesin teslimiyet ve sadâkattir. Büyüklerin 



236 Aliosman Dağlı

yolu bu yoldur. “Haberiniz olsun ki Allahın velî kulları için hiç 
bir korku yokdur. Onlar mahzun da olacak değillerdir.”(Yunus 
Sûresi, 62)

*
Kardeşlerim! Şeyhimiz, merhum Üstâzımız Muhammed 

Şeyh Muhammed Şemseddin Efendi (kuddise sirruhû) Haz-
retleri’nin “Âdâb-ı Tarikat-ı Aliyye” risâlesinin açıklamasına 
başlamıştık. Ders ders, devam ediyorduk. İlk açıklamayı ta-
savvufun büyük sultanlarından, ilk büyüklerden Cüneyd-i 
Bağdâdî (kuddise sirruhû) Hazretleri’nin sekiz şartından bah-
setmiştik. Sekiz şart diye ezberlemenizi istemiştim, ama var 
mı içinizde ezberleyen bilmem tabi.

Onun tafsilâtını vermiştik ki, o sekiz şart özet olarak şu 
idi: 

Birincisi: Her zaman abdestli olacak. Biliyorsunuz, ab-
destli olmak, ders tâlim ederken dervişe söylediğimiz ilk tâ-
lim ve ilk isteklerden biridir. Dâimâ abdestli olacaksın. Hatta 
gece yatarken bile abdestini tazeleyeceksin, öyle yatacaksın. 
Hatta gece teheccüde kalkamazsanız diye teheccüd yerine 
geçmek için iki rekât namaz ya da şükür namazı kılıp da 
yatarsınız. Cenâb-ı Allah ola ki bu iki rekât şükür namazını 
teheccüd yerine sayar da onun sevâbına nâil olursunuz de-
miştik. 

İkincisi: Gözleri haramdan korumalı. Büyük şart, ikinci 
şart... Zaten ne belâ varsa insanın başına gelen, gözden geli-
yor. Bütün büyükler, en çok bu belâdan korkmuşlardır, göz-
lerini korumuşlardır. Gözleri korumayı tavsiye etmişlerdir. 



237Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Aleyhissalâtü Vesselâm Efendimiz büyük bir örnek olarak 
dâimâ bu işin üzerinde durmuş.

Cüneyd-i Bağdâdî (kuddise sirruhû) Hazretleri şunları 
ikinci şartın içine koymuş: “Az ye, az uyu, az konuş.” Konu-
şursan da yerinde konuş. Az ye, miden fazla dolarsa sıkıntı 
verir. Çok boş bırakma ki, o da üzüntü verir. Az uyu, gafletle 
yıkılıp gitme. Az konuş, az konuşmakta da selâmet vardır. 
Ama din için bir şey konuşacaksan eğer, seni dinleyenler 
varsa o vakit konuşursun. 

Üçüncüsü: Çok laf zarardır; sükût edip rahatlığı bil. Ne 
kadar sâkin kalırsan o kadar kalbin huzur bulur, rahat eder-
sin. 

Dördüncüsü: Çokça halvet edip iç duyguları uyandırmalı. 
Yani tenhâda kalmayı çok yapmalı ve bu tenhâda kaldıkça 
düşünce denilen tefekküre dalarak içimizi uyandırmaya ça-
lışmalıdır. 

Beşincisi: Zikrin kalb ile ve gizli yapılması esâsını bilmek. 
Altıncısı: Râbıtayı tam yapmalı. Gönlü tam bağlamalı.
Yedincisi: Mürşidine sonsuz güvenip bir başkasını kalbin-

den dahi geçirmemeli. Hepsi aynı şeyleri söylüyor. Bundan 
sonraki de yine aynı şeyleri söylüyor, ama dinleyene...

Sekizincisi: En ufak bir itirazdan kaçınarak bütün bildik-
lerini unutup mürşide öyle teslim olmalı. 

Geçen gün Hacı Anneniz diyor ki: 

“Canım, söylüyorsun, söylüyorsun, söylüyorsun...”
“Söyleyeceğiz hanım, bu bizim vazîfemiz. Herkes nasibi ka-
dar alacak.”



238 Aliosman Dağlı

Herkesin kabı ne kadarsa o kadar dolacak. Elbette ki Yu-
nus Emre’yi yetiştiren dergâhta bir tek Yunus yoktu. Yüz-
lerce, binlerce Yunus vardı. Ama onun ismi kaldı asırlardan 
beri. Bundan sonraki asırlara da onun ismi gelecek, onun 
ismi geçecek. Öbürleri ne oldu? Öbürleri orada yediler, iç-
tiler, uyudular, çalıştılar. Kimi soğan soydu kimi odun doğ-
radı kimi bulaşığı yıkadı. Hepsi de zikrettiler az-çok, ama 
nasipleri kadar aldılar. İçlerinde bir Yunus coştu, taştı, de-
nizleri aştı, cihânı tuttu. Asırlarca söylüyor. Daha asırlarca 
söyleyecek. Şimdi tabi bizim de vazîfemiz bu...

Ben de tabi tek başıma değildim. Şeyhimin etrâfında üç 
beş kişi vardı.  Vardı ama bize düştü bu iş. Demek ki bizim 
kabımıza aktarıldı. Bizden de elbette içinizden bir kişi, iki 
kişi çıkıp bunu gelecek nesillere devredecek. Şimdi böyle 
oluyor bu, farkında değilsiniz. Yarın zaman gelecek ki, içi-
nizden birisi bu aldıklarını dağıtmaya, daha artırmaya ve ta-
şımaya, taşırmaya başlayacaktır. Hiç umudumu kesmiş de-
ğilim. Onun için biz vazîfemizi yapacağız. Hepimiz, hepiniz 
nasîbiniz kadar alacaksınız. 

Kasem ederim Cenâb-ı Hakk’a hâşâ bir şey bildiğimizden 
değil, içimize Cenâb-ı Hakk’ın vermiş olduğu duygu ile söy-
lüyorum; hâlâ içinizde bu âciz günahkâra tam gönülden bağ-
lanamayan var. Bilmiyor zannetmeyin. Bu olacak... Çünkü 
hepinizin, herkesin öyle olması mümkün değil. Hâlâ içiniz-
de acaba diyen var. Hâlâ içinizde fırsat buldukça bir başkası-
nın meclisine kayıp kayıp giden var. Görmüş gibi biliyorum. 
Bilmiş gibi tanıyorum. Bu mümkün değil... Hoş göreceğiz. 



239Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Ama ne var; o da öyle hevesini alıyor. Öyle kendini oyalıyor. 
O ve onun gibi olanlar, işinizi bilmem ama şu meclis şart 
değil. Bana intisâb eden yüzlerce kardeşten herhangi birisini 
sayabilirsiniz, burada olması şart değil. İzmit’te, Bursa’da, 
diğer yerlerde... Teslim olduğu kapıyı bilip “Beni Hakk’a ve 
hakîkate eriştiren ancak bu kapıdır” diyecek. Böylece sıkın-
tıda olandır ki bu dâvâyı aşacak, bu tepeyi geçecek. Çok se-
neler evvel -hiç unutmam- Bursa Câmi-i Kebîr’inde meşhur 
Mehmed Metin irşâd-i nutuk [irşad konuşması] yapıyordu. 
Taş kürsüde şöyle dedi: 

“Kardeşlerim, bir insan Cânu gönülden bir taşa bağlansa -bildi-
ğimiz taş, kaya parçası, bir dağın ucunda sivrilmiş bir kaya parça-
sı- ve bütün aşkını, şevkini o taşa sevgiyle verse, o taştan feyiz alır 
ve kemâle gelir” dedi.  

Demek ki bu iş, sadâkatle bağlantıdaki bölünmezliktedir 
kardeşlerim. Yoksa süslüymüş, güzel konuşurmuş, ilmi çok 
imiş, etrâfı kalabalıkmış değil... Biz adam olalım... Biz adam 
olduktan sonra bunlar ne ki... İsterse kimse olmasın etrâfın-
da. Sen gayret et de nasîbini kendin al. 



240 Aliosman Dağlı

Abdülhâlık Gucdüvânî Hazretleri’nin Sekiz 
Şartı

(102)
Hâce Abdülhâlik-i ser Gücdüvân

Ol dahi kıldı sekiz şartı revân

(103)
Hâcegân serhalkasıdır ol şerîf

Kıldı âdâb-ı tarîki der sahîf

Gucdüvan, Orta Asya’da Buhâra civârında bir şehirdi. 
Hâce Abdülhâlık (kuddise sirruhû) babası ile beraber Malatya 
ilimizden oraya hicret etmiştir. O sırada yaşları on sekiz civâ-
rındadır. Mükemmel bir medrese tahsilinden sonra Yusûf-ı 
Hemedânî’den (kuddise sirruhû) sülûk görmüştür. Bir taraf-
tan da Hızır aleyhisselâm’dan ledünnî/gizli ilim tahsil etmiş-
tir. Nefy ü isbat, habs-i nefes dersleri ve Hatm-i Hâcegân-ı 
Şerîf’i talim eden Hızır aleyhisselâm’dır.

Tarikatımızın kurucusu Sıddîk-i Ekber’den (radiyallâhu 
anh) itibaren tarikatimize “tarîk-ı hufye”, gizli zikir tarika-
tı denir. Abdülhâlık Gucdüvânî’den (kuddise sirruhû) sonra 
tarikatımız “tarîk-i Hâcegân” ismiyle anılmıştır. Zîrâ Abdül-
hâlık-i Gucdüvânî’ye (kuddise sirruhû) “Serhalka-i Hâcegân” 
ünvânı verilmiştir. Şeriat ilimlerinde, hem de tarikat sırların-
da, devrinin en üstünü idi. Hatm-i Hâce halkasında hep za-
manın seçkinleri otururlardı. Bu sebeple kendileri Serhalka-i 



241Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Hâcegân Abdülhâlık-i Gucdüvân namı ile anılmıştır. İşte bu 
yüce mürşidimiz, pîrimiz de bizlerin yolunu açıcı sekiz şart 
beyan etmişlerdir.

(104)
Şâh-ı A’zâm Nakşibendî Hazreti
Kaldırub dilden umûmî kesreti

(105)
Aynı güftârı bize etti sebek

İşbu şarta şâmil oldu seyr-i Hak

(106)
Bu sekizden biri (Hûş der dem) olub

Her (Nazar)da (ber kadem) her dem olub

(107)
Şart-ı sâlisde (Sefer)dir (der vatan)
Şart-ı râbi (Halvet der encümen)

(108)
(Yâd kerd)le (Bâz keşt) altı olur

Hem (Nigâh daşt) bir de (Yâd daşt) olur

Yüce sultan Şâh-ı Nakşibend (kuddise sirruhû)  gönüller-



242 Aliosman Dağlı

den “mâsivâ” denen dünyanın çeşitli ve karışık isteklerini 
kaldırarak sözü edilen Abdülhâlık Gucdüvânî’ye ait sekiz 
şartın üzerine üç şart daha ekleyerek, Kelimât-ı Kudsiyye’yi 
tekmil eyleyerek bize öğretti. Hakk yoluna gidiş, ilerleyiş ve 
yücelmenin de bu sekiz şarta bağlı olduğunu bildirdi. 

1. Hûş der dem 
2. Nazar ber kadem 
3. Sefer der vatan 
4. Halvet der encümen 
5. Yâd kerd 
6. Bâz geşt
7. Nigâh dâşt 
8. Yâd dâşt

(109)
Aç da gönlün dinle hem de himmet et

Gel heves et seyre dar’da vuslât et

(110)
Bir bir edem hem fusûli âşikâr

Gûşimend ol, olma şeytâna şikâr

Şartları madde ve isim olarak yazdık. Şimdi gönlünü aç. 
Can kulağıyla dinle ve görevine bütün gücünle başla. Can-
dan istekli ve hevesli olarak varılacak menzile ulaş da sevgi-
liye kavuş. Baştan beri yapılan açıklamadan sonra her bölü-



243Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

mü ayrı ayrı açıklayalım. 
Ey istekli, iyice kulak ver dinle, anla! Gönlün aklansın, 

nurlansın da, şeytan lainine ve insan şeytanına av olmayasın.

1-Hûş Der Dem

(111)
‘Hûş’ demek ‘akıl’ demektir, ‘dem’ ‘nefes’

Nisbetin câri olunca gayri pes

(112)
Her nefes devrinde olma bî-haber

Hıfz-ı enfâsı gözet, eyle nazar

(113)
Her hurûcunda, duhûlunda nefes
Zikr-i Hû zikr eyliyor pestir heves

Hûş, akıl demektir. Dem de nefes mânâsındadır. Uyanık 
ol, hayat yani canlılık, nefes demektir. Nefes durunca da ha-
yat biter. Her nefes alışverişinin birbirine ilişkisi vardır. Tıp-
kı akan bir nehir gibi. Öyle ise nefes alışverişinden habersiz 
olma, aldığın nefesleri içinde tut da bak dinle. Zîrâ her nefesi 
alır verirken “Hû” diyerek ism-i Zât’ı zikrediyorsun. 



244 Aliosman Dağlı

(114)
Her dakîka bahre âgâh olmalı

Ol bahirde kendi bahrin bulmalı

(115)
İncizâbın bahrına sâhil değil

Her nefeste bilmeyen vâsıl değil

(116)
Bilmeli kim her nefes cevher midir
Nefh olan genc-i nihân ezher midir

(117)
Yevme, yevm’den evvel seyahatdır hemin

Kalb, seferde istirahattir hemin

(118)
Dâiredir devr-i enfâsa yeden
Zâbıtadır ânları tedvîr eden

Uyanık ol, uyan, her an için bütün âlemleri içine alan 
sonsuzluk denizinden haberli ol. Kudret ve ilim sıfatlarıyla 
kaplamıştır yarattıklarını. İşte o ve diğer sıfatların sâhilsiz 
denizinde ise kişi, tecellisine mazhar olduğu kendi denizini 
bulmaya çalışmalıdır. O sahilsiz denizde selâmete ulaşmak 



245Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

için aldığı ve verdiği nefesi bilmek gerek. İşte o, bilmelidir ki 
istenilen yöne kişiyi çeker ve ulaştırır dileğine. 

(119)
Mevc-i kevneyn’e nazar kıl

Her nefeste Hû diyen dil sendedir

Yalnız canlının nefes alıp vermesi mi? Kâinatta her ses 
“Hû” zikri ile Cenâb-ı Hakk’ı (celle celâluhû) anmaktadır. 
Fark ise bilen hayrette, bilmeyen gaflettedir o kadar. Uyanık 
olan kişi, her nefesin öz olduğunu da bilir. Çekilen her nefe-
sin, gizli bir hazîne olduğunu, onun yüceliğini ve güzelliğini 
de bilir. Onu yaşatan hazînenin sırrı, gizliliği bu mutlu kişi-
ye âşikâr olmuştur. Günbegün bir yolculuk var. Çabuk ça-
buk bu yolculukta kalb istirahat hâlindedir. Zîrâ kişi yolcu-
luğun nereye olduğunu bilmekte, varacağı menzili hakkında 
kaygısı olmamaktadır. Nefesler devrediyor bir nizam içinde. 
O hâli yöneten görevliler var. Ruh ve bedenin bu âlemden 
dalga dalga yayılan sırlarına kalb gözü ile bir bak; eğer o 
duygun açıldı ise işte o vakit göreceksin ki her nefeste “Hû” 
diyen gönül, şen olur.

Bundan sonraki mısrada Şâh-ı Nakşibend Efendimiz’den 
(kuddise sirruhû) söz edilecek. Kardeşlerim, bu yolun yolcu-
ları... Mânâ teknesinde yoğrulmanız için menâkıb okuyun. 
Pirlerimizi tanıyın. Öyle tanımadan yollarına gitmek yetiş-
meniz için yeterli değildir. Her şeyi bizden hazır beklemeniz 
de insafsızlık olmaz mı? Sırası geldikçe sohbetlerimizde yüce 



246 Aliosman Dağlı

şanlarını beyan etmeye çalıştığımızı, daha geniş ve derin bil-
gilerle tanımaya çalışın. Tarikatımızın imamı, hakikat deni-
zinin tek yüce bilgini, yolumuzun vasıflarını ebedîleştiren 
Sultanımız Efendimiz Muhammed Bahâeddîn-i Nakşibend 
Efendimiz’i (kuddise sirruhû) mutlaka okuyun, öğrenin ve ta-
nıyın. Ancak böylece yolunda bulunmakla kıvanç duymaya 
hak kazanmış olursunuz.

(120)
Bu hususta dediği Şâh-ı Nakşibend
Ger tutarsan gûşin ânı dinle pend

(121)
Genc-i hikmetden edüb suhfi küşâd

Rişte-i pinhânı etdi işte yâd

(122)
Bağ-ı mânâdan edüb efseh kelâm
Reng-i bûyundan gerçi verdi kâm

(123)
Sıbğatullahla boya her nefsini
Bûy-i enfâsta bulub da dersini



247Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(124)
Bâtına şuglün sana hâl olmalı
Zevkle devri sefernâl olmalı

Şâh-ı Nakşibend Efendimiz de (kuddise sirruhû) bu husus-
ları aşağıdaki beyanları ile bize bildirdi. Eğer kulaklarımız 
nasihat tutarsa onu dinleyelim. Bu yüce zât, hikmet hazî-
nesinin sahifelerini açarak gizli ipin sırlarını bize duyurdu. 
Mânâ bağından çok açık söz ederek, güzel mânevî kokular-
dan bizlere hazlar sundu. Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) 
mânevî boyası ile boyan! Her nefesinde, nefeslerinin o ilâhî 
kokusunda dersini bul ve bil! İçten ses ve söz olmadan kalbi-
nin çalışması, zikretmesi tabi bir hâl hâline gelmeli. 

(125)
Olmaya kim bir nefes zâyi ola

Seyr-i a’lâ böylece şâyi’ ola
Kâinâtın Fahri (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz “Be-

nim gözlerim uyur, fakat kalbim uyumaz” buyurmuşlardır. İşte 
yolumuzun sırrı budur. Gönülden istekli, zevkle aldığımız 
verdiğimiz nefeslerin “Hû” zikri olduğunu bilir ve bu hâli 
de alışkanlık derecesine erdirirsek istenileni bulmuş oluruz. 
Bu duyguda, bu uyanıklıkta bir nefes boşa gitmez. Yüceliğe 
giden yolda menziline ulaşır.

(126)
Hıfzı lâzım hem de mabeyn-en-nefes



248 Aliosman Dağlı

Rehzen-i irfânı bil de râhı kes

(127)
Her nefes hây-ı hüviyetten a’yân

Gayb-ı mutlak ânda bî-keyf ü nişân

(128)
Ey hüviyyet bahrını arzu eden

Gevher-i hikmetde tâlib, yol giden

(129)
Bahre dal, sâhilde yok dürdânesi
Kalmaz ol sâhilde aşk dîvânesi

(130)
Var mı aşksız yaratılmış kâinat

Mebde-i aşktır cihanda bu hayat

İki nefes arasını sakla, nefesini içinde tut. Yani hapset. İr-
fan yolunu yani mânevî ilim hâzinesine giden yolunu kesen 
ne ise onu iyice bilmeye çalış da sen o yol kesicinin yolunu 
kes ve yolunu kurtar. Kibir, ucub, içinden kendini beğenme, 
kin, hırs, kıskançlık, zulüm, çok hasislik, söz taşıma, ikiyüz-
lülük, yalan, iftirâ, sadâkatsizlik, vefâsızlık gibi kötü huylar 
her çeşit haram olan yasak olan işlerden birini veya birkaçı-
nı yapmak, işte bunların her biri yol kesenlerdir. Bunlardan 



249Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

kendini arındırdıkça saâdete giden yolunu ilâhî nur aydınla-
tır. Gerisi beyhûde emek. Ancak kişi kendini kandırır. Sonu 
da hüsrandır. Her nefes Hakk’ın varlık sıfatından görünür, 
âşikâr olur. Asla görülmesi mümkün olmayan, hâl ve sûre-
tinin bilinmesi dahi düşünülemeyen Cenâb-ı Hakk’ın (celle 
celâluhû) sâhili olmayan sıfat denizinin hakîkatini bilmeye ve 
sırlarının özüne akıl erdirmeye istekli olan ve o yolda giden 
kimsenin, isteklerine ermek için o sahilsiz denize dalması 
gerekir. Zîrâ inci taneleri sâhilde bulunmaz. Zaten ilâhî aş-
kın divâne ettiği mutlu kişi de sahilde durmaz. İşbu kâinâtın 
yaratılışı sırrı da aşktır. Esâsen cihanda hayatın başlangıcı 
da Hâlık’ın aşkıdır. Sebep, kâinâtın özü cevheri olan Nûr-i 
Muhammedî’nin varlığı. Yaratılışın sırrı budur.

(131)
Gördüğün ancak hayattan bir nefes
Ruh da buldu geldi anda bir kafes

(132)
Bak ki olsun sath-ı deryâ vech-i ‘lâ’

Ka’rı gevher lü’lü’i ‘illâ’ ola

(133)
Gir o bahr-ı aşka bak kim nâr mı var
Gözlerinde ol zamân dildâr mı var



250 Aliosman Dağlı

İşte görünen bu vücûda yani kalıba canlılık ve hayat ve-
ren ancak bir nefestir. Ruhlarda bu canlı içinde kendilerine 
bir barınak, kafes buldular. Bir adı da Bârî olan o sahilsiz 
denizin (el-Vâsi’) yüzünde seyr-i fillâh edenlerden başka, 
habersizler için bu âlem sadece bir “lâ” yani yok görünür. 
Bahtsızların hali bu ama o sıfat denizine dalıp öze erenler 
asıl olan inciyi bulurlar. O da inkârı reddeden var olmanın 
anahtarı olan “illâ”dır. İşte gir o aşk denizine de bak. Orada 
ateş mi var yoksa gözlerin o vakit sevgiliyi mi görecek?

(134)
Taşradan nârdır deyu feryâd eden 

Aldatır bîgâneyi ânda giden

(135)
Ol ki deryâda bulubdur gevheri
Zevk ile hatm eylemiştir seferi

(136)
Dinle gel feyz-i hakikat meş’ari

Çok nasihat etti Sa’di Şirâzî

(137)
Dedi kim her bir nefesten intikal
Gaflet ile olmasın bî-fehm-i hâl



251Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(138)
Bî-tevakkuf kendinden eyler zikir
Rehzen-i gafletde kalmazsa fikir

Kur’ân-ı Hakîm’inde Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) Mûsâ 
(aleyhisselâm) ile Hızır (aleyhisselâm) kıssasını beyhûde bildir-
medi. İbret alıp uyanmak gerek. Beş duyunun ötesinde bir 
âlem var. Yüce Yunus (kuddise sirruhû) “Bir ben var, benden 
içerü” sır sözü ile körlerin gözünü açmak istedi. O kalb gözü 
ki bir açılsa, işte o vakit perdeler kalkar. Bu hakîkat âlemi gö-
rülür. İşte o göremeyen bîçâre de dışarıdan bağırıp durmak-
ta. “Nereye gidiyorsunuz? Sizi aldatıyorlar. O yol sizi ce-
henneme götürür; onların söyledikleri hep uydurmadır. Siz 
beni dinleyin” der. Onun gürültüsüne uyan kalb gözü kapalı 
olanlar da aldanır giderler. Hâlbuki Hâlık’ın sıfat denizinde 
özü bulan, yolculuğunu zevkle sona erdirmiştir. Âşık Yunus 
ve binlerce benzerleri (kaddesallâhu esrârehum) gibi öyle ise 
gel sende dinle. İç duygu penceresi açılmış ve hakîkat nûru 
ile aydınlanmış olan Sâdi Şirâzî (kuddise sirruhu’l-âli)’nin 
nasihatı: “Bir nefesten öbürüne geçerken hâlini bilmeyen gâ-
fillerden olma. Eğer yol göstericilerin gaflet uykusunda de-
ğilse, gönül denen o yüce kâinattaki bir siyah noktanın (nok-
ta-i süveydâ) kendi kendine durmadan zikrettiğini bilirsin.”

(139)
İsm-i Zât’dır Lafzatullah’daki ‘Ha’

Her nefes kim geçti gelmez bir daha



252 Aliosman Dağlı

(140)
Âşıkan, hâli ve zâhil mi olur

Yansa gerçek aşk da gâfil mi olur

(141)
Mazhar-ı sırr-ı Hüdâ Ahrâr’a bak

Dinle hürmetle eğil esrâra bak

(142)
Bu vasiyyet oldu gayetle ehem

Âgâhı olmak gerekdir dembedem

(143)
Cümle enfas ola ma’lum, zâtına
Veche-i tercihi bilmek rahtına

(144)
Gittiğin yol her zaman ma’ruf ola

Her nefes ma’lûmuna hep masrûf ola

(145)
Bir zaman hıfz etmese ma’lûmu
Cisme arz olmuş olan ol nûrunu



253Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(146)
Şöyledir, beyhûde bir ayıb eyledi

Nakşî, nakkâşın yolun gayb eyledi

(147)
Ma’rifetde zâyi’ etdi kârını
İşbu gafletle boşaltdı dârını

Lafzatullahtaki “h” Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) zât is-
midir. Her alıp verdiğimiz nefes bir daha gelmez. Âşıklar 
unutmaz, yanılmaz ve boş kimseler değillerdir. Gerçek aşk-
ta yanan, habersiz bir gâfil değildir. İsteğine erenlerden biri 
olan Hâce-i Ahrâr Ubeydullâh-ı Taşkendî’yi (kuddise sirruhû) 
saygı ile dinle de sırlara bak. Ettiği vasiyet çok önemli oldu. 

O yüce sultan buyuruyorlar ki: 
“Devamlı olarak uyanık ve haberli olmak gerek. Her nefes 

alıp verme bilinecek. Bir kalıptan başka bir şey olmayan bu 
vücûdumuzun, rûhumuzu asıl olan yola götürücü bir binek 
olduğunu unutmayacağız. Yolumuz nereye? Bileceğiz. Bu 
bilinmiş yoldan ayrılmayacağız. Öyle ise hiçbir nefes boşa 
harcanmamalıdır. Kişi kemâle ermesi için bu kalıbını nurlan-
dırmak yolunda, kendisine sunulan feyzi korumalı, sakla-
malıdır. Kazanç yolunun kadrini bilmezse hepsini kaybeder. 
İçine nakış vuranı, içini süsleyeni, nurlandıranı bilmeli de 
yolunu şaşırmamalı. Yoksa satırsız, (ledünnî) gönül yolu ile 
kazanılan ve adına mârifet denen bilgi hâzinesinin kazancı 
yok olur. Bu gaflet, bu dalgınlıkta o kutlu hâzineyi boşaltır. 



254 Aliosman Dağlı

(148)
Gayrisi zâyi’ demektir himmet et
Gel heves et aynı dârdan rıhlet et

(149)
Zikr eder, her bir nefes ‘dil’ zikreder
Cümle eşyâ, dinle, bir ‘dil’ zikreder

(150)
Hem de himmet etdi İsmet Hazreti

Biz de almıştık O yoldan nisbeti

(151)
Der ki girmek isteyenler gülşene
Göz çemende gayri gelse pîşine

(152)
Destin işde olsa, kârın Hû ola

Her nefesde çeşmedârın Hû ola

(153)
Nefes hâzır etmiş olsan evvelâ
Kendi kendine eder zikri sana



255Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(154)
Hem de gayri hiç taarruz edemen
Kesr-i kalbe ol zamanda gidemen

(155)
Senden olmazsa eğer gayre zarar

Hıfzına alır seni de ‘Girdigâr’

Emeklerinin ziyân olmamasına çok çalış. İstekli ol, nur 
yolundan ayrılma. Her nefes bir zikirdir. Kalb de zikreder, 
dinle ve kulak ver. Gönül kulağını uyandır. Zîrâ kâinatta her 
şey zikreder, her ses “Hû” der. Senin ağzında dilin de zikre-
der. O da bir zikir aracıdır.

Saâdet bahçesine girmek isteyenler altıncı duygu yani mâ-
nevî gözle bakıp kazancın “Hû” olduğunu bilsinler. Her ne-
feste mânevî gözün “Hû”yu görsün. Önceden kendini bu işe, 
bu yola, bu duyguya hazırlayabilmiş isen o sırlar hâzinesi, o 
gönül, o nur ayinesi kalb kendi kendine zikreder. Bu kemâle 
gelince de başkalarına zararlı idiysen böyle olmaktan çıkar 
ve gönlü olanları incitmekten sakınırsın. Böylece herkes seni 
sever, senden hoşlanırsa, Cenâb-ı Hakk seni kendi koruma-
sına alır. 

(156)
Dil uyansın gel de Hakk’a gidelim
Hem Cemâl-i bâ kemâl seyredelim



256 Aliosman Dağlı

Üstâdımız Muhammed Şemseddîn Bursevî (kuddise sir-
ruhû) Hazretleri, aziz pederleri mânevî dedemiz Osman 
Necmullah (kuddise sirruhû) Hazretleri hakkında buyurdular 
ki; 

(157)
Neslile olmuş bana eb zâhiren
Levh-i râh-ı mânevîye nâzıran

(158)
Ehî-Fillâh yazdı beyt-i bâtına

Bastırıp seyrü sülûk mirkâtına

(159)
Hem müsemmâ oldu Necmullah idi

Her nefeste virdi hep Allah idi

(160)
Cevher-i Hâdi-i râh-ı zil-merâm

Hem çerağ-ı mahfil-i aşku’l-enâm

(161)
Seyyidüs-sâdât Resûl’ün câyine
Etdi teslim, tâ götürdü pâyine



257Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(162)
Der idi kim yok olun, olsun rücu’
Ne zikir kaldı, ne zâkir bâ-huşû

(163)
Var olan ancak ‘Hüvellah’dır dedi

Zikri, ‘Lâ mevcûde illallah’ idi

“Babamdı o, herkes de bilirdi. Dînin doğru yolunda gider; 
mânevî yolu, ruh yolunu bilir ve görürdü. Ey benim Hakk 
yolunda kardeşim, babam iç âlemime yazdı yazacaklarını, 
böylece yükseldi çıktı. Her nefeste Lafza-yı Celâl ile zikre-
derdi. Özü doğru, yolu doğru babam ve mürşidim herkesin 
âşık olduğu bir Nûr-i İlâhî’nin aydınlattığı bir meclise götür-
dü beni. Onun da benim için istediği o imiş meğer.”

Bu meclis bizlere zamanında bütün incelik ve teferruatı ile 
anlatılmış bulunan mânevî-rûhânî bir vuslat, bir kabûl, bir 
kutlama merâsimidir. O pîrimiz, Fahri Âlem (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) Efendimiz’in huzur-ı saâdetlerine kabûl buyrul-
muşlardır. Burada bu kadar açıklama yeterli görülmüştür. 
Yeri ve zamanı geldikçe kardeşlerimize yeteri kadar duyu-
rulmaktadır. O kavuşma öyle bir hâldi ki artık orada ne zikir 
ve ne de zikreden kalmamıştı. Kalan, var olan yalnız ve an-
cak Hüvallâh idi. Mâsivâ yok olunca kalan da O’dur işte: “Lâ 
mevcûde illallâh” Yüce pîrimiz Osman Necmullah (kuddise 
sirruhû) Hazretleri’ninde zikirleri “La mevcûde illallâh” idi.



258 Aliosman Dağlı

(164)
Şemsiyâ, sen, ya bu babda neyledin

Bâzı dünyâyı nikâbdâr eyledin

(165)
Şerrine düşdün meğer oldun yaman
Dâm-ı sayyâdın gamından el aman

(166)
Bî-huzûra olmakda senden bâzı kes
Nice âşıksın, bu mu hıfzu’n-nefes

(167)
Cemi’ edüb mâsiyeti hem bî-gümân
İsm-i Rahmân’ı Rahîm’e sen dayan

(168)
Rütbe-i ahrâra mâni’ yevm-i dûn
Dost ara bâri muvâfık rehnümûn

(169)
Belki derler var, nigâhı afv ola

Şemsî âcizdir İlâhî afv ola

Bundan sonra Üstâdımız birkaç beyt ile kendi kendine 



259Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

hitâb ediyor. Bu kelâmlar da yine bizi uyandırmak içindir. 
“Şüphesiz bütün mânevî makamları geçtin. Bütün sırlar 

sana açıldı. Son vuslat olarak da Resûl-i Kibriyâ (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) Efendimiz’e erdin. Ama yine de bazen şu 
mâsivâ denen dünyayı kendine perde ettin. Şerrine düştün 
bu dünya denen aldatıcının. Sahte avcının tuzağına düştün. 
Onun hîlelerden kurtulmak için yardıma muhtaçsın. 

Böyle Hakk âşıklığı mı olur? Bazen etrâfını da huzursuz 
ettin. Bu mu idi “Hû” esrârını bilmek? Bu mu idi habs-i nefes 
sırrına ermek? Günah ve isyanları topladın, şüphen olma-
sın. Öyle ise ismi Rahmân ve Rahîm olana sığın. Seçkinlerin, 
kurtulmuşların, serbest olanların rütbesini engelleyicidir bu 
aşağılık dünya. Öyle bil. Öyle ise kendine uygun ve yol gös-
terici bir dost ara. Belki Hakk’ın merhamet ve sevgi bakışı 
üzerinden kalkmış değildir de bağışlanırsın. 

İlâhî âciz Şemsi kulunu bağışla.

2-Nazar Ber Kadem

Bakışın ayaklarına olsun!
Bu bir emir aziz okuyucularım. Bu emri öğrendiğim gün-

den bu yana işte yetmiş yaşımın eşiğinde bir pîr olarak açık-
lıyorum: Bu sözü her hatırladıkça saçımın telleri cımbızla 
çekilir. Ayak tırnaklarıma kadar titrerim içimden.İslâm’ın 
bütün sırrı bu emirde. İnsanın, Hazret-i İnsan derecesine yü-
celme sırrı -Âdemoğlunun kemâl mertebesine yücelmesidir- 
bu emrin içinde buyurmuş kemâl ehli. Ahlâkın sırrı da bu 
emirde.



260 Aliosman Dağlı

(170)
Rehber-i seyrânla istersen neşât
Kes bu devrandan uyûn i ihtilât

(171)
Gezdiğin yerlerde bak hep pâyına

Nâzır olma sahne huyu hâyına

(172)
Hem giderken hep tarîka bak da git

Baktığın yerlere ancak bas da git

Sözümüzü daha fazla uzatmadan Üstâdımız’ın nazmını 
açıklamaya geçelim. Sonunda yine söyleyeceklerimiz olacak. 
Yol göstericinle birlikte yücelmek, sevinmek istiyorsan:

Bu dünyanın karma karışık işlerinden, görüntülerinden 
ilgini kes, karışma kimsenin işine; yürürken, gezerken göz-
lerin hep ayaklarında olsun. Yürürken hep yolunun önüne 
bak, ayaklarını da hep baktığın yerlere bas.

Abdülhâlık-ı Gucdüvânî (kuddise sirruhû) Hazretleri’nin 
sohbette üstâzı Yusuf-ı Hemadânî (kuddise sirruhû) Hazretle-
ri idi. Zikir tâlim hocası Hızır (aleyhisselâm) idi.

Mânevî oğlu Şeyh Evliyâ Kebîr’e yaptığı nasihatlardan 
biri şöyle idi;

“Evin mescid olsun! Yavrucuğum sana ilim tahsili ile edep öğ-
renmeyi tavsiye ederim. Hemen her zaman Allah (celle celâluhû) 



261Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

huzûrunda olduğunu bil ve dikkat et. Geçtiğimiz asırlardaki büyük 
âlimlerin izini bırakma. Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
Efendimiz’in sünnetine uygun davran. O sünnetin hakîkî uygu-
layıcısı olan Ashâb’ın (radiyallâhu anhum) davranışını gözünden 
ırak etme. Fıkıh ve hadis öğren; câhil tarikatçılardan sakın. Şöhret 
peşinde koşma, şöhret âfettir. Hemen her hâlinde insanlardan biri 
gibi yaşa. Namazmı her zaman cemaatle kılmaya gayret et. Bidat 
sâhibi sapıklar ile ve dünyaya düşkün kimseler ile arkadaşlık etme. 
Kadılık ve müftülük gibi övülen bir makam da olsa herhangi bir 
makâma meyletme. Devlet idârecileri ve onların adamları ile dost-
luk kurma. Din dışı hareketleri ile meşhur, sözünü bilmeyen baya-
ğı kimselerle de arkadaşlık etme. Az konuş, az ye, az uyu. Oturmak 
için daha çok ıssız yerleri tercih et. Helâl yemeye çok gayret et. 
Şüpheli şeyleri terk et. Çok kere dünyalık isteği sana ağır basar, 
ağır basan bu talep için yola düşersen dînin elden gider. Çok gül-
me, kahkaha ile gülmek kalbi öldürür. Kimseyi fakir görme, kimse 
ile münâkaşa etme. Kimseden birşey isteme. Hiç kimseye sana hiz-
met etmesi için emir verme. Tasavvuf büyüklerine dil uzatma; on-
ları inkâr eden felâkete düşer. Gözlerin yaşlı, amelin temiz olsun. 
Yenisinin gereği olmadığı zamanlarda eski elbise giy. 

Sermâyen fıkıh, din bilgisi, evin mescid olsun vesselâm.” Ki-
bâr-ı kelâm…

(173)
Yolda aynı olmalıdır sür’atin
Bilmelidir Zât-ı Âlâ kudretin



262 Aliosman Dağlı

(174)
‘Yolda uyanık yürü’ derdi Resûl

Bunda vardır bin çeşit emr-i fusûl

(175)
Bu sebebden akla geldi bir hutûr

Mevc edüb mânâ-yı hikmetden sudûr

(176)
Ben ziyârette gördüm levhâyı

Şöyle yazmışlar okurdum safhayı

(177)
Ki edeb zâir, ne yerdir girdiğin
İsr-i pây-ı Resûl’dür gördüğün

(178)
Ger hayâl etse kişi, gezmiş gibi

Gördüğü mermerdeki izmiş gibi

(179)
Ol hayâlde hâki bûs etse eğer

Nâbit olur seyr-i kalbinde şecer

Etrâfına bakıcı olma. Varsın onların şamataları, patırtı ve 



263Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

gürültüleri kendilerinin olsun. Onların hiçbiri seni şaşırtma-
sın, aldatmasın. Bir daha ele geçmeyecek olan kıymetli vakit-
lerini boşa yitirme. Yürürken hep aynı ölçüde yürü. Her ân 
için Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) güçlü ve her şeye gücü 
yeter olduğunu bilip unutmamalı. Fahr-i Âlem (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) Efendimiz yolda uyanık olarak yürümeyi 
emir ve tavsiye buyurmuşlardır. Bu emirde pek çok çeşitli 
fâideler vardır. Husûsuyla zamanımızda, büyük şehir cad-
delerinde bir an dalgın yürüyen kimseyi düşünmek, 1400 yıl 
önceki bir uyarıcı tavsiyeyi daha iyi anlar. 

Bu emri düşünürken aklıma bir hâtıra geldi. Bu hâtıramın 
mânâsının özü, inceliği, hikmeti dalga dalga önüme açıldı 
meydana çıktı. 

Yirmi yaşımın baharında, mukaddes beldelerde yaptığım 
ziyâret sırasında Mescid-i Nebî’ye girişte şöyle bir levhâ gör-
müştüm ve okumuştum:

“Ey ziyâretçi, edepli ol. Girdiğin yerin neresi olduğunu bil. 
İnsanlığa yepyeni ve en mükemmel bir kurtuluş yolu, mesleği, 
Âlemlerin Fahri Resûl-i Kibriyâ (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efen-
dimiz’in mübârek ayaklarını bastığı yerdir, gördüğün” diyordu. 

Eğer insan gezmiş ve görmüş gibi bu hâli hayâl edebilse 
de gördüğü sanki mermerdeki bir izmiş gibi görse ve hayâ-
linde de o mübârek ayağın bastığı yeri öpebilse o kimsenin 
kalbinde mânevî feyzin nûru fılizlenirdi hemen.

Fahr-i Âlem (sallalllâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz hak-
kında buyuruyorlar ki:

Sokakta hiç sağa sola bakmadan doğru yollarında ve hız-



264 Aliosman Dağlı

lı yürürlermiş. Yanında ve arkasında gidenler yetişmek için 
çok hızlanmak zorunda kalırlarmış. Efendimiz yürürken o 
kadar önlerine, mübârek ayaklarının basacağı yere bakarlar-
mış ki sanki önlerinde bir çukur var da korunması gerekli 
gibi. Ne idi bundaki esrar? Şüphesiz biz ümmetine örnek ol-
mak. Yoksa ne vardı o gün mübârek Medîne şehrinde? Me-
dine’deki İslâm’ın ilk hanımları, mübârek analarımız sokağa 
çıkmazlardı. Bir zarûretle sokağa çıkan olsa da o kadar kapa-
lı ve örtülüydüler ki hiçbir hâlleri belli olmazdı. 

Sonra kimdi önüne bakan? Bütün İslâm hanımları O’nun 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) evlatları ve kardeşleriydi. Ashâb-ı 
Kirâm (rıdvânullahi aleyhim ecmaîn) Efendilerimiz de ay-
nen Nebi (sallallâhu teâlâ aleyhi ve sellem) Efendimiz’in yolu-
nu tutardı. Ne içindi bütün bunlar? Hepsi İslâm için, hepsi 
bizim için. Yüce dînimizin esâsı bu yolda idi. Onu korumak, 
öylesine örnek olmak gerekliydi. 

On yıldan fazla bir zaman sohbetlerinden feyz aldığımız 
ve bizleri mânen öksüz bırakan 12 Ekim 1976 Salı günü Ey-
yüb Sultan Kabristanı’nda ebediyete yolcu ettiğimiz azîz ve 
merhum hocamız, üstâdımız es-Seyyid Hacı Cemâlüddîn 
Arvâsî (kuddise sirruhû) Efendimiz’in ruhları şâd olsun. “Kısa 
Açıklamalarıyla Kırk Dört Hadis ve Esmâü’l-Hüsnâ” risâlesinin 
yirmi dokuzuncu hadîs-i şerîf meâlinde: 

“Hanımların lüzum ve gerektiğinde sokağa çıkmalarına izin ve-
rilmiştir. Ancak örtünmeğe uymalı ve erkeklerin dikkatini çekme-
mek şartı ile” buyrulmuştur.

Batılılaşma uğrunda unutulan bu yüce din emrini bir mik-



265Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

tar açıklayalım: Kadın tümüyle kendisine nikâh düşen bütün 
erkeklere haramdır. Dînimiz pek çok ince ve derin hikmet-
lerle yasaklar koymuş. Bu yolda uyulması mecbûrî bir din 
emridir. Hanımların kendilerine nikâh düşen yani yabancı 
erkeklere görünmesi, yasak olmayan yüz kısımları, bilekten 
aşağı elleri, bir de topuktan aşağı ayak kısımlarıdır. Zîrâ bu 
bir zarûret hâlidir. Vücûdun diğer kısımlarının görülmesi 
yasaktır. Haramdır. Büyük günahlardandır. Ancak bu emre 
uyanlar kurtuluş yolundadırlar. Kadının örtüsü, elbisesi vü-
cûdunun iç hâlini katiyyen belli etmeyecek cinsten bol ve 
rahat kapatır durumda olacak. Kadının başı açık dolaşma-
sı da aynı şiddetteki yasağa bağlıdır. Bütün bunlar Kur’ân-ı 
Kerîm’in emri ve hükmüdür. Bir kadın bunun böyle oldu-
ğunu bilir, içinden üzüntü duyar ve bir gün gelir inşallah 
bu hâllerinden kurtulur ve tam İslâm hanımı gibi örtünür. 
Niyaz ve isteğini bir an aklından çıkarmazsa umulur ki bu 
hanım îmânını yitirmez. Tam bir tövbe dönüşle de Cenâb-ı 
Hakk’ın (celle celâluhû) affına erer. Yoksa “Bu zamanda başı-
nı örtmek de ne imiş. Bunlar hep uydurma ve saçma şeyler” 
der, bu yolda itikat ederse, îmandan çıkmış olur. Böylesi na-
maz da kılsa, oruç da tutsa hepsi beyhûde emek olur. Zîrâ İs-
lâm’ın emirleri ancak îmânı olanlara, inananlara mahsustur. 

Gerektiğinde boy abdesti (gusül) ilâhî bir emirdir. Farz-
dır. Akıl ve bâliğ her Müslüman erkek ve kadın lüzûmunda 
bu dînî emri yerine getirmeye mecburdur. Asla zaman ge-
çirmek câiz değildir. Boy abdestsiz bir namaz vaktini geçir-
mek yine büyük günahlardandır. Boy abdesti usûlüne göre 
alınacak ve vücutta su değmemiş hiçbir yer kalmayacaktır. 



266 Aliosman Dağlı

Zamanımızın hanımlarının tırnaklarına kullandıkları cilânın 
altına su geçmez. Böyle cilâlı tırnaklarla namaz abdesti de ol-
maz. Çünkü namaz abdestinde de elleri ve ayakları yıkamak 
farzdır. Mecbûrî bir din emridir. İnkârı küfürdür.

Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) Batı’nın içimize soktuğu çe-
şitli belâlardan hanımlarımızı ve cümlemizi korusun ve kur-
tarsın. Hayâ çok yüce bir kelâm; Türkçesi utanmak demek-
tir. Lâkin hayâ kelimesinin mânâsı pek yüce, pek derindir. 
Yukarıda sözünü ettiğimiz risâlede on beşinci hadîs-i şerîfin 
kısa açıklaması şöyledir: 

“Hayâ îmandandır. Hayâ îmandan bir şûbedir. Hayâ ile îman 
beraberdir. Hayâ gidince îman da arkasından beraber gider. Yani 
hayâsız kimsede îman kalmaz” buyurulmuştur. Hayâ Müslü-
man erkek ve hanımlarının îman nûrudur.

Hayâsızlıktan ve hayâsız kimselerden Hakk’a sığınırız. 
Hayâsızlık pek korkunç belâdır. Hayâsızlık îmansızlıktır. 
Hayâsız kimse her türlü kötülüğü yapmaktan sakınmaz, 
korkmaz ve utanmaz. Hayâ, iffetin mukaddes ve mübârek 
bir örtüsüdür. Hayâsız kimsede iffet perdesi kalmaz, halk 
dilinde ‘alnının damarı çatlamış’ sözü hayâsızlara misâldir. 
Hayâ duygusuna sahip kimseler iffetli, ırz ve nâmusunu ko-
ruyan insanlardır. 

Hayâ derecesi üstün kimselerin gözleri dâimâ kendi ön-
lerine bakar. Harama bakmaktan sakınmayan göz sahipleri 
zamanla iffetsizliğe, hayâsızlığa yol tutar. Ondan sonra da 
îman nûrundan yoksun kalırlar. İslâm esas ve prensiplerine 
uygun yaşayıştaki erkek ve hanımların yaşlandıkça yüzleri-



267Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

nin nurlanması sırr-ı hayâdan gelir. Helâle baktıkça kalbin 
nurlanmasına vâsıta olan gözler, harama baka baka da kal-
bin kararmasına kalbteki tevhid nûrunun sönmesine sebep 
olur. 

Göz âfeti pek büyüktür. Gözü haramdan korumak, pek 
yüce bir ahlâk ve edeb yoludur. Kadın ve erkek münâsebet-
lerinde her türlü başlangıçların anası gözler ve bakışlardır. 
Önce gözler açar iffetsizlik kapılarını, sonra ellerin birbirine 
değmesiyle iki tarafın sıcaklığı nefsi kamçılar. Nihâyet bu gi-
diş hayâ perdesinin yırtılmasına sebep olur. 

Batı’nın içimize soktuğu belâ ve yaşantılarımız arasında 
kadınlı erkekli toplanmalar vardır. Tamâmen İslâm dışıdır, 
hayâ ve iffet duygularına aykırıdır. Kadının her hâli, her şeyi 
haram, sesi de haramdır. Kendisine nikâh düşen erkek ve 
kadın bir arada oturup sohbet edemez.

Öyle ise haram olmayan kimlerdir? Bir erkeğe haram ol-
mayanlar: Anası, kızı, kız torunu, büyük anası, kız kardeşi, 
halası ve teyzesi. İşte bu yedi kadının yerine göre elini öper, 
elini öptürür. Beraber oturur. Birbirlerinin yüzüne rahat-
ça bakarlar. Bunların dışında sekizinci hanımı, dokuzuncu 
ise kayınvâlidesidir. Ancak kayınvâlide genç ve güzelse el 
öpmesin, elini sıkmasın. Yalnız bir yerde bulunmasın. Zîrâ 
fitneye sebep olur. Bunlardan sonra sütanne de nikâh düş-
meyen hanımlardır. Bunun dışında bütün kadınlar, bir erkek 
için nikâh düşen yabancılardır. En ufak bir şüphe ve töhmet 
altında kalmamak için nikâh düşen her kadından korunmak 
gerektir.



268 Aliosman Dağlı

Bir kadın içinde; babası, oğlu, torunu, büyük babası, er-
kek kardeşi, amcası ve dayısı nikâh düşmeyen erkeklerdir. 
Nikâh yolu ile de kocası ve kayınpederi ise yine yukarıdaki 
tertibe göre nikâh düşmeyen erkeklerdir. Bunların dışında 
kalanlardan hanımlar kendilerini korumalıdırlar. 

İşte kardeşlerim “nazar berkadem”in, yürürken ayakları-
na bakmak sırrının açıklaması…

Bizleri gönülden duyup gereğince yolundan gidenlerden 
eyle İlâhî! Âmin…

3-Sefer Der Vatan

(180)
Sâlikân bilmek gerek vatan nedir

Bir misâfirhânede iskân nedir

(181)
Çok mesâfe kat’i için geldik berû
Gitmek elzemdir delille rû be rû

(182)
Çünkü sefer var, yolları açar zikir
Ol mahalli eyleyüb her dem fikir

Yolculuk var, asıl olan vatana. Sonu gelmeyecek bir diyâ-
ra, ebedî bir yurda. Ey Hakk yolcusu! Başı dâimâ öne eğik, 
gözleri ayaklarında, gönlü sevgiliye ulaşabilmek isteğinde 



269Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

derviş kardeş! Bu fâni, geçici dünya bir misâfirhânedir. Bu-
radaki yerleşmemiz az bir zaman içindir, muvakkattir. Göç 
var, durmayan bir göç var, durmayan. Bizler de ebedîliğe 
giden bir yol üzerindeki o göç kâfilesinin içinde akmakta-
yız. Belki şu anda, belki bugün, belki yarın bu yol tükenecek. 
Kabir kapısı denen o sırlar dolu âlemden içeri girişle, işte 
oradan başlayacak esas yolculuk. 

Bir delil ara, bir yardımcı, bir yol gösterici bul da şaşkın-
lıkta kalmayasın. O yol göstericinle yüz yüze, karşı karşıya, 
gönül gönüle gelmiş isen bu âlemde artık o kapı senin için 
korkunç ve karanlık değildir. Yüce Mevlânâ (kuddise sirruhû) 
“Arkamdan ağlamayın, zîrâ Sevgili’ye kavuşuyorum. Dü-
ğün gecemdir benim” buyurmuştur. O yolculuğun bütün 
çetin ve zor olan yollarını açan zikirdir. Nurdan meşâleler-
le karşılanacak ve dost sohbetine ereceksin. Mutlusun artık. 
İşte o hâli ve o âlemi her an düşünmek gerek, ona hazırlık 
yapmak gerek. 

(183)
Evvelâ hulk-i kerîm elzem yola

     Öyle kim hulk-i zemim mahrûk ola

(184)
        Adl ile, iffetle dâim seyrede

 Hep kırub putları hedm-i deyrede



270 Aliosman Dağlı

(185)
 Sarf-ı nakd-i ömr edüb irfân ola
Hem şecâat hem metânetle bula

(186)
  Zulm ile olmaz, dahi minnet ile
Hiç girilmez cennete rüşvet ile

“Ahlâk iledir kemâl-i Âdem” sözünü yukarıda kaydet-
miştik. Şimdi tekrar ettik. Zîrâ kişi önce ahlâkını çok üstün 
mertebeye çıkartmalı. Hâlık’ın sevdiği ve bütün etrâfının im-
renip saygı duyduğu hâle getirmeli. Kişi bütün kötü huyla-
rından kendisini kurtarmalı, temizlemeli. Tevhidin nûru ile 
kötü ahlak yanıp yok olmalıdır. 

Kişiyi alçaltan nefsin belâlı yardımcılarını yukarıda say-
mıştık. Kötü ahlaktan kendisini arındıramayan zikir ehli 
beyhûde emek çekiyor. Kendini aldatıyor. Zîrâ hüsrandadır. 
Her hâlinde güzel huylu, namuslu, hak ve adâlete uygun ol-
malı. Sağlam ve selâmetle yolculuk gerekli. Bunların hepsi 
için de,  içindeki putları ve puthâneyi yıkmak, kırmak ve yok 
etmek gerek. Nefsin, kişiyi ancak sonu felâket olan bir yola 
hazırladığını hiç akıldan çıkarmamalı. Aslında pek kısa olan 
güzel ömrünü gizli ve gönül ilmi olan irfan ile geliştirmesini 
bilmeli. Put ve puthâneden arınmış gönüller ki irfan ile süsle-
nir ve nurlanırlar. Bu kemâle erişte korkaklık ve çekingenlik 
olmaz. Korkusuzca sabretmek, zorluklara katlanmak ve so-
nuna kadar dayanmak gerek. Yerine göre kendine, etrâfına 



271Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

ve yakınlarına, diğer başka kimselere zulmedenlerle zillet ve 
minnet gibi insanı alçaltma yolu tutanlar, dâvâyı kaybeden 
bahtsızlardır. Üstâdım son mısrasında “Hiç girilmez cennete 
rüşvetle” buyuruyor. Bunun neresini açıklayalım. Zaten açık 
ve ibretli kelâm. 

(187)
Ümmehât oldu asıl ahlâk heman
İşte bunlardır açar yol bî-kümân

(188)
Bil hakikat yollarında seferi

Mülk-i hestîden güzeldir asgarî

(189)
Çünkü mevhumdur görünse var gibi 

Âkıbet sönmektedir hep nâr gibi

(190)
İlm-i hikmetde bu âlem hep serâb

Katresi ile baş eğen sanur şarâb

(191)
Mevc olub geldik göründü kâinat

Bahre gir olsun başın mevcden rahat



272 Aliosman Dağlı

(192)
Bil ki bir mevcsin o deryâda gezen

Zâhil olma aslını gör de özen

Bütün yücelme yollarının başı, esâsı, anası ahlâkdır. Hiç 
şüphe edilmesin ki insanı Hazret-i İnsan makâmına erdiren 
yol, huy güzelliğinden yani ahlâk güzelliğinden geçer. 

Hakîkate ulaştıran yolculuk aslında bir zerre toprak olup 
yine aslına dönecek olan bu vücuttan, asılsız ve hayâl olan 
bu varlıktan soyunmakla, kurtulmakla gerçekleşecektir. Gün 
gün görmekteyiz, sanki yavaş yavaş sönmekte olan bir ateş 
gibi tükeniyoruz. Âşikâr her şey. Hikmet ilminde bu âlem 
geçici bir dünya, hayâlden başka bir şey değil, tıpkı aynada-
ki gölge gibi. 

“Âyinedir bu âlem her şey Hakk ile kâim
Mir’ât-ı Muhammed’den Allah görünür dâim”

buyurmuştur şâir.
Altıncı duygu olan kalbgözü, bir zerre, azıcık irfan pence-

resi açılan görür; asıl olan âlem kudret sıfatı sonsuz denizin-
de gezer, yürür, yer, içer ve güyâ fânî bir ömürde yaşar gibi 
görünen bizler, ancak birer dalgacıktan başka bir şey deği-
liz. Öyle ise ne olduğunu, nerede olduğunu iyice bil de gâib 
et, yok et kendini, o sonsuz denizde… “Sanki varım” vehmi 
içinde bir dalgacık olmak derdinden kurtar başını. Teslim ol. 
Tam teslim. İşin sırrı bu işte! 

Hakk’a tevfîz-i umûr et, ne elem çek ne keder!
Kendi hiçliğini böylece daha iyi bilmiş olur ve bütün gör-



273Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

düklerin ve görmediklerinin tümü ile birlikte kâinâtın Yüce 
Yaratıcı’sının sonsuz kudret sıfatı denizinde gezen birer dal-
gacık olduğunu daha iyi anlarsın. Üzerinde yaşadığımız şu 
dünyamız bile o yüce sonsuzluk denizinin ancak ufacık birer 
dalgacığıdır. Bu dünyamız, uzay denilen sonsuzluk denizin-
de Atlas Okyanusu’na on bin metreden atılan bir nohut ta-
nesi kadar bile misâl olamaz. Öyle ise şaşkınlıktan kendimizi 
kurtaralım. 

(193)
Sanma kim dâr-ı fenâ olmuş vatan
Beklemekde hep türâb olan atan

(194)
Et tezekkür-ü mevti kim son nüvedir

‘Küllü şey’in halikun İllâ Hüve’dir

(195)
Aczimizle yâ İlâhî al bizi

Bahr-i ummânın da gark et sal bizi

(196)
Mevcimizden bahrine geçmek için

Ehl-i berzahtan firâr etmek için



274 Aliosman Dağlı

(197)
Etmez âkil, fâni bezme iştirak

Nefsi şeytâna verirsen sen helâk

(198)
Gafletimizden edüb bina bizi

Ruhumuz duysun vatan aslımızı

Bilelim ki bu geçici dünya bizim vatanımız, yurdumuz 
değil. Burası pek kısa bir zaman konuk olmak için bir misâ-
firhâne. Asıl yurdumuza geçiş durağı. Bir düşünelim nere-
de, nice geçmişlerimiz, hepsi birer avuç toprak oldu. Ruhları 
ise bizi bekler. O toplanma gününü sen de hep düşün, ölü-
münü, geçiş yolunda bir kâbir âlemi olduğunu. Bir avuç, bir 
zerre toprağın içindeki bir özden, bir tohumdan yine bütün-
leşecek, rûhun ile buluşup toplanma yerine ulaşacaksın. Her 
şey yok olmaya mahkûmdur. Yok olacaktır. Bâkî olan, kalıcı 
olan, sonu olmayan yalnız Cenâb-ı Hakk’dır (celle celâluhû). 

Ey yüce Rabbimiz, bizi bu âciz hâlimizle al ve senin o sâ-
hili olmayan sonsuzluk denizinde, kudret sıfatında her şeye 
gücü yeterliliğinde yok et. Denizin içinde görünmeyen balık 
misâli sıfat denizine batır bizi İlâhî! Zerrecik bir dalgayız, 
sonsuzluk denizine dalıp yok olmak istiyoruz. Kabir ehli 
arasında, bu dünyayı kendisine kabir âlemi hâline getiren 
gâfiller arasında bırakma bizi. Vuslata ermek, sana gelmek 
isteyen neylesin bu geçici, yalancı, aldatıcı âlemin kandırıcı 
zevklerini; bizi ebedî karanlığa götürmek isteyen nefs şeyta-



275Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

nını yenmekte habersiz, hak ve hakikati görmeyen, duyma-
yanlardan etme. Görücü ve uyanık eylede rûhumuz ebedî 
âlemdeki yerimizi duysun ve bilsin. İlâhî! Buradan gitme-
den asıl vatanımızın neresi olduğunu bilenlerden eyle bizi. 
Âmin…

4-Halvet Der Encümen

Halvet der encümen: Topluluk içinde yalnız kalma. Cis-
men halk ile mânen Hakk ile bulunmak. Tarikat mesleğinin 
en zor tarafı… Fakat kâmil insan yetiştirme mektebinin çok 
üstün bir terbiye yolu. 

(199)
Sordular Şâh-ı Bahâeddîn’e nâs
Seyrinizden bildirin bâzı esâs

(200)
Halvet der encümen dediği hemân
Kesret içine vahdeti bulmak a’yân

(201)
Cisminiz halk ile, bâtın Hak ile

Kül içinde fâriğ-i mutlak ile

(202)
Sûretâ gir nâs içine, ayrı ol

Gösterüb kendini amma gayri ol



276 Aliosman Dağlı

(203)
Beyt-i dilde gizli dursun gevherin

Zâhiri divânedir hep erlerin

Tarîkimizin imâmı Muhammed Bahâüddîn Nakşibend 
(kuddise sirruhû) Hazretleri’ne sordular,“Mânevî yolunuzun 
özü, esâsı nedir?” Cevâben buyurdular: “Halvet der encü-
men / Topluluk içinde yalnızlık…” Asıl kemâl, mânevî 
aslanlık, çokluk içinde, halk arasında bütün yaşantılarıyla 
onlardan biri gibi yaşayıp vahdeti bulmak. Yalnızlık, birlik 
ve teklik sırrına ermek. Görüntümüz vücutça yönü madde 
ve cisim olarak herkesle beraber olmak, iç yaşantımızla da 
Hakk ile olmak. Çokluk içinde kesinlikle serbest, bağlantı-
sız ve yalnız olmak; usûlen arasına girmeli ama asıl olan on-
lardan ayrı olmayı bilmek gerekli. Kendini onların arasında 
göster, öyle görün. Ancak onlardan olma, özün, asıl ve esâ-
sın gönül evinde kalbinin içinde gizli dursun. Hakk erleri, 
görünürde halk katında divâne, meczup diye söylenir zaten.

Garip bir tecelli ki yakınımın bu âcize koydukları isim-
ler… Bir abdal diye söz eder bizden. Keşke o mânevî rüt-
beye erebilenlerden olabilseydik. Söyleyen mânâsını bilmez. 
Onun bir diğeri de bizi soracağı vakit “Dervişlikten ne ha-
ber?” veya “Mecnun ne yapıyor?” diye sorarmış. Kabahat 
bizim ki, emre tam uymadık. Onların arasında her hâlimizle 
onlarla olamadık. 

Bir ziyâretimiz sırasında Bursa-Murâdiye türbelerinden 
birinde bir levhâ görmüştüm. Bu bir hadîs-i şerîf levhâsı 
idi. Mânâsı aklımda kaldığı kadarıyla meâlen şöyle diyor-



277Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

du: “Allah’ı öyle çok zikredin, ta ki-insanlar- size mecnun/deli 
desinler.” Âlemlere rahmet olarak gönderilen Yüce Kurtarı-
cımız’ın (sallallâhu aleyhi ve sellem) müjdesi bu idi bu! İdrak 
sahipleri düşünsünler. Öyle ise onlar kim, biz kim? Hamd ve 
şükür ederiz; gaflet karanlığında kalanlardan olmadığımıza.

(204)
Hem ticâret hem kitâbetle olur

Gâfil olmaz Hazret-i Hak’dan şuur

(205)
Nisbet-i bâtın bulur tenhâ mahâl
Bâzı kesrette olur, gelmez halel

İster alışverişte ol, ister masa başındaki işlerinde ol, eğer 
gönül antenini Hakk’a (celle celâluhû) bağladınsa korkma. 
Zîrâ gaflette değilsin. Duyuyor, biliyor ve anlıyorsun. Şuur 
denen, kendi iç dünyanın merkezî haberleridir ve uyanıktır. 
İşte mutlu kişilik, görünürde halk ile, hakîkatte Hakk ile ol-
maktır. Bir kalb ilişkisi kurmuştur. İç âleminde kendine ten-
hâ yer bulmuştur. Zîrâ dışarıdaki hay-huydan haberi yoktur. 
Öylesinin kalbi, halk arasında da, çokluk içinde de durma-
dan zikreder. Kalabalık olmak zarar vermez o mutlu kişiye.

(206)
Lâubâli olsa bir mecliste ger

Sâmit olmaktır huzûr u mûteber



278 Aliosman Dağlı

(207)
Ekseri ashâbımız ahfâ edüb

İncilâ buldu o halvette gidüb
Bulunduğun mecliste eğer duygusuz, saygısız kimse var-

sa öyle bir yerde susmak daha hayırlıdır. Gönül öyle rahat 
bulur. Makbûl ve doğru yol böyledir. Bu yolun pek çok 
sultanları, üstâzları sırlarını pek gizlediler. Kalabalıktan çe-
kindiler. Cisminde yalnızlığı iyi gördüler ve o halvet âlemi 
yalnızlık hâllerinde daha da parladı, gönül âyinleri açıldı, 
altıncı pencereleri körlükten kurtulup hakîkati görenlerden 
oldular.

(208)
Hem tarîkat zevki pür sohbet olur

Öyle sohbet ki beri şöhret olur

(209)
Şöhretin âfet olanın bilmeli

Maksad-ı sohbet nihânın bilmeli

(210)
Asl-ı sohbet şöyledir kim her biri

Zâtına nef’i ede isbat diğeri



279Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(211)
Ref’i olub sûretde aynı i’tibar

Hep müsâvî deşt ü sahra âbûdâr

(212)
Kalb meğer mir’at-ı Hak’dır gayrı yok

Aks-i kesrette ânınçün seyri yok

Tarikatın tadı, zevki ve hoşluğu sohbetledir. Ama öyle 
sohbet ki orada gösteriş olmasın ve halk arasında da çok 
söylenmesin. Zîrâ şöhret, gösteriş bir âfet, bir belâdır. İste-
nen ve yararlı olan sohbet ise gizli ve saklı olandır. Tarikat 
tadını almayana sohbet ne gerek? O gibileri sıkar, azap verir. 
Sohbet meclislerinde işin inceliğini bilmek ve duymak gerek. 
Sohbet meclisinde yalnız sohbet eden değil, meclistekilerin 
her biri kendinden geçebilecek. Ne söyleyen, ne de dinleyen 
onlar değil. Asıl olan konuk oraya gelmiş. Var olan O. Hepsi 
O. Yalnız O. Bu hâl yaşanabildiği anda işte o sohbet meclisi 
kurulmuştur. Artık görünür hâl silinmiş ve yok olmuştur. 
Hezeyânın yerini hakikat kaplamıştır. Ne varki zaten Hakk, 
gören gözler içindir. Altıncı duygu, iç âlem gözü ile ova da 
dağlık-taşlık da, tazelik-güzellik de, bağ ve bahçelik de hepsi 
birdir. Hepsi müsâvîdir. Zîrâ her şeyde her yerde görünen 
yalnız O, yalnız O’nun görüntüsüdür. Böylece Hakk yoluna 
gidiş, mânen yücelme, çokluk içindeki yalnızlık sırrı ile ol-
maktadır.



280 Aliosman Dağlı

(213)
Hem dedi Şâh-ı Nakşibend şu hikmeti

Sûre-i Kevser’de efsah âyeti

(214)
Yâ Resûlüm, vahdeti verdim Sana

Kesreti irşâd edüb gönder Bana

(215)
Nûş eden zevkiyile âb-ı kevseri
Feyz-i câri şevki anlar mazhârı

(216)
Dâr-ı kesretde susamış ümmeti
Da’vet edüb ver şerâb-ı vahdeti

(217)
Vahdeti, kesrette bulsun âşıkân
Cennet-i vuslat âna olsun beyân

(218)
Dost evine gayri ağyar girmesün
Muhlisânın bağına hâr girmesün



281Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Şâh-ı Nakşibend (kuddise sirruhû) Kevser Sûresi’ndeki çok 
açık olan âyet-i celîlenin hikmetini, sırrını beyanda şöyle der:

“Hâlık-ı Kâinât (celle celâluhû) Habîb-i Edîb-i Ekrem (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) Efendimiz’i “Ey Resûlüm! Vahdet, birlik, yal-
nızlık ve tekliği sana verdim. İnsanlara doğru yolu bildir ve gös-
ter de öylece Bana gönder.” Kevser suyunu cânu gönülden istekle 
içenler mânen ilerleyerek isteklerine ererler. Burada çok incelik var. 
Kur’ân-ı Kerîm’in müjdesine göre kevser, cennet nehirlerinden bir 
mübârek sudur. Cennet ehlinin o sudan içeceği müjdelenmiştir. 
Bir defa içen bir daha susamayacaktır. Buradaki yani bu fânî dün-
yadaki kevser İslâm’dır. Kur’ân-ı Kerîm’i okumak kevser içmektir. 
Hidâyet yoluna erenler, kevser içmiş bahtlılardır ki ebedî âlemin 
kevserini de onlar içeceklerdir. Öyle ise ey Habîbim bu çokluk mül-
künde susamış olan ümmetini dâvet et, çağır da, onlara benim 
vahdet, teklik suyumu içir. Îman nûrunu kalblerine doldur. Böy-
lece âşıklar teklik sırrını çoklukta bulsunlar da Sevgili’ye kavuşma 
yolunu ve cenneti bilsinler. Dost evini bulan mümin kalbine artık 
yabancı girmesin. Doğru ve sâdıklar bahçesinde diken gerekmez.”

(219)
Yâ İlâhî, bağımız bağî yeri

Olmaya, hıfz eyle ağyar haberi

Yâ İlâhî! Gönül bahçemiz eşkiyâ, yabancı ve düşman yeri 
olmasın. Sen koru, sen sakla bizleri. Zararlı olacak bütün söz 
ve söylentilerden sana sığınırız. Âmin...



282 Aliosman Dağlı

5-Yâd Kerd

Bunları dinliyor musunuz? Ben yokken açıp tekrar ediyor 
musunuz? Yoksa yazdığımla kalıyor mu? Eğer fırsat bulduk-
ça açar da dinlerseniz tekrar tekrar, yavaş yavaş yeni bilgiler 
gelebilir içinize. Şimdi hülâsâ ettiğim, özetlediğim sekiz şar-
tın beşincisine gelmiştik. 

(220)
‘Yâd’ yabancı, ‘kerd’ çıkar ma’nâsına

Kalbe bul sed, düşman istilâsına

(221)
Evvelâ boşalt bu fânî cesedi

Pâk edüb tevbe ile cümle hasedi

(222)
Zikre başla boş dimağ ile yani

İhmâl etme hem meded eyleyeni

(223)
İbtilâ-i mâsivâ oldukça derd

Emr-i âzam oldu tembih yâd-ı kerd

(224)
Bak Ubeydullah ki âli meşrebi



283Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Kasdı zikre dedi hifâ edebi

(225)
Hak’dan âgâh hem muhabbet eyleye

Mahz-ı rûhu hep ibâdet eyleye

Beşinci ders, yâd kerd. "Reşehât Ayne’l-Hayat” isimli eser-
de Abdülhâlık Gucdüvânî Hazretleri’nin tasavvuf ilminin 
izâhında bildirdiği beşinci mertebenin pîrimizin risâlesine 
göre açıklanışı:

“Pâdişah konmaz saraya, hâne mamur olmadan” diyor, gö-
nül duygusundan haberli bir kalem sâhibi. Bir hadîs-i kudsî 
meâlinde “Ben yere göğe sığmam. Bir mü’min kulumun kalbine 
sığarım” buyurmuş kâinâtın yaratıcısı Allah (celle celâluhû). 
İşte yâd kerd bu; o gönül sarayından yabancıyı çıkar. Gönlü 
işgâl etmek isteyen düşmanın giriş yollarını da kapa. 

Önce bize geçici bir emânet olarak verilmiş olan bu fânî 
cesedi boşaltıp, tövbe banyosu ile arındırmak gerek. Böy-
lece bütün kötü düşünce, huy ve kıskançlık, çekememezlik 
gibi nefs ve şeytanın belâlarından kurtulmuş olursun. Zikre 
de böyle arınmış ve rahat bir dimağ ile başla. Ama bu yol-
da rehberin ve yardımcın olan mürşidini de gönlünden çı-
karma ki seni erdirme yolunda aracıdır. O Hakk’dan gayrı 
ne varsa hepsi bu dertlerden kurtulmak için yâd kerd yani 
yabancıyı gönlünden çıkar, emri verilmiştir. Güzel ve yüce 
huylu Ubeydullah-ı Ahrâr (kuddise sirruhû) Hazretleri “Zi-
kir yolunda edeb gizliliktir” buyurmuştur. Ancak Cenâb-ı 



284 Aliosman Dağlı

Hakk’dan (celle celâluhû) haberli ve uyanık olarak, içinden 
sevgi ve istekle, hoşlanarak, ruhumuzla, rûhun özü ile ibâ-
det eylemenin esâsını bildirmiştir. 

(226)
Kalbi bilesin câmi-i kevniyedir

Kâinâtın mücmeli âyinedir

(227)
Celbi ağyâr eyler ahvâlin fesâd

Nehr-i feyz ândan bulur çün incimâd

(228)
Tuttuğun desti bırakma habl-i hal

İ’tikâdın başkaya vehm u hayâl

(229)
Menbâ-ı zevki şaşırtma dikkat et

Feyz-i cârî ihtilât etmez çeşit

(230)
Dolduran enva-ı taamıbî-ıdâd

Der ki sevdim, bende vardır îtiyâd



285Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(231)
Sonra hazmetmez iş berbâd olur

Hem Azâzil yolları âbâd olur

Kalb ismi verilen kendine mahsus şekildeki et parçasının 
içinde saklı ve gizli bir cevher, bir öz var. İşte asıl kalb odur. 
Özdür. Bütün kâinâtı tüm yaratılanı toplayan odur. O öze 
sığmayan yoktur. Kâinâtın Yaratıcısı’nın nûru da orada par-
lar. Bütün varlıkların özünün âyinesidir. İnsan kalbi olan işte 
o nur yurduna yabancılar sokulursa, o kalb fesada uğrar, bo-
zulur. Mânevî yücelme akımı da döner, durur, kesilir. 

İnâbe yani tarikata girişte tuttuğunu elinden bırakma. Bil 
o elin kadrini. O mânevî iptir. Seni selâmet yoluna bağla-
yan üstâzından başkasına gönül kaptırmak, üstâzına kalben 
inanmamak, içinden geçirdiğin şüpheli istekler yolunu keser, 
zarara uğrarsın. Tadını duymaya başladığın pınardan ayrıl-
ma, şaşırma, dikkatli ol. Ama bağlılığında baştan beri cânu 
gönülden istekli değildin ise vakit kaybetme. Sana emek ve-
reni de düşün de gönlünün çektiğine yönel. İki taraflı olmak-
la mânevî gelişme olmaz. Kendini kandırmış olursun. Doy-
mayan obur insanlar gibi her eline geçeni midene doldurur 
ve ben bu çeşidi sevdim dersen, sonra mide fesadına uğrar, 
hazmedemezsin ve iş de berbâd olur. Bu bir misâldir. Her 
gördüğüne gönül veren hafif düşünceliler, daldan dala kon-
ma heveslileri ise ancak iblisi sevindirmiş ve sonunda onun 
şer yoluna sapmış olurlar.

Yetmiş yaşımızın eşiğinde bu satırların yazarını özet ola-
rak tekrar bil. Bunda senin için fayda var. Otuz yedi yaşımı-



286 Aliosman Dağlı

zın içinde Üstâzım’ı tanımak saâdetine ermiş, daha o anda 
gönlümüzün en mümtaz yerine sevgisini yerleştirmiştik. Üç 
senelik hazırlık ve yetişme devresi geçirtti bize. Altı ay ara 
ile gördüğümüz iki rüyâdan sonra 19 Mayıs 1950’de ilk der-
si tâlim ettiler. Ebedî âleme teşrifleri olan 25 Temmuz 1965 
tarihine kadar, ne fânî hayatlarında, ne de bugüne dek mü-
bârek Üstâzım’ın mukaddes gönül mevkiine hiçbir fânîyi 
ortak etmek değil yanaştırmadım bile. Kasem ederim Rab-
b’ime çocuklar; çok avcıların eline düşürmek istediler. Hatta 
Üstâzım’ın Hakk’a yürümesinden sonra çok sevdiğim, çok 
yakın, her zaman kendisinden bahsettiğim bir Doktor Dur-
sun vardı. O bile beni Hacı Sâmi Efendi’ye intisâba, yeniden 
intisâba meylettirmek için çok uğraştılar da hiçbirine bir şey 
demedim. Lisân-ı hâlle, acı tebessüm ile gelip geçtim. İçimde 
bir sultan vardı. O sultana ortak yapamazdım kimseyi. Bir 
aslan postuna oturmuştum. Artık çakallarla uğraşamazdım.

Sevgi böyle olmalı kardeşlerim. Bugün bu efendinin bu-
rada lafını dinlersin. Daha buradan içindeki laf soğumadan, 
gidersin bilmem kimin sohbetinde gece yarısına kadar orada 
hayhuya karışırsın! Olmaz öyle şey olmaz! Bu dervişlik de-
ğil. Bu sadâkat yolu değil. Bu gönül eğlendirme, nefsin heves 
yollarıdır. Sonunda eline ne geçer? Puff! Bir havadan ibâret. 

Âlemlerin Fahri (sallallâhu aleyhi ve sellem) ve Hâlik-ı 
Kâinât (celle celâluhû) müstesnâ... Ondan başka gönül mev-
kiine kimseyi koymadım. Mürşid böyle sevilir ve böyle de 
bağlanılırsa istenen yol açılır istekliye. Şüphen olmasın ey 
oğul! 



287Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(232)
Nısfı tam etmezden ol dersini
Gitse şeyhi doldurub vâdesini

(233)
Nısf-ı evvel İsm-i Zât oldu yakîn

Nısf-ı sâni zikr-i tevhîde izin

(234)
O zaman tecdîd-i dest etmek gerek
Ma’rifet seyrinde dost etmek gerek

(235)
Hem ta’lim ede ândan İsm-i Zât

Şeyhi sâbık hep berâber yok fesâd

(236)
Sonra himmet eyle kendi zevkine
Ol keremle er muhabbet şevkine

(237)
Tâlibe bir keyfiyet el vermeli

Bî-tâb dil sohbetini ermeli

Hepinizce bilinmektedir ki tarîk-i Nakşî’nin derecesi iki 



288 Aliosman Dağlı

bölümdür. Birinci bölüm lafzatullah zikri devresi; ikinci 
bölüm de tevhid zikri devresidir. Bir derviş birinci devreyi 
tamamlamadan şeyhi ebedî âleme göçerse, derviş, şeyhinin 
tâyin ettiği yeni halîfeye hemen inâbe eder bağlanır. Halîfe 
bırakmamışsa kendi yoluna yakın ve sevebileceği diğer bir 
şeyhe bağlanarak kaldığı yerden devam eder. Onu, üstâzı 
rûhâniyet yolu ile yetiştirir. Hatta kendisi de göçünce kabir 
âleminde sülûkunu yani tarikat basamaklarını tamamlatır-
lar. İşin önemli olanı çok içten sevgi ve sonsuz bir güvenme 
ile bağlılıktır. 

Şâyet derviş lafzatullah makamlarını yani birinci devreyi 
tamamlayıp ikinci olan tevhid zikri menziline eriştikten son-
ra şeyhi dünyasını değiştirirse dervişin yeni bir şeyhe bağ-
lanmasına gerek yok. Tevhid devresine yücelen mürid artık 
yetişmiş sayılır. Orta Asya mürşidleri tevhid dersi için eren-
leri başka memleketlere halîfe olarak gönderirlerdi. İrfan 
denilen ve satırsız öğrenilen gönül ilmimizin yolu mürşidin 
kalbinden geçerek gelir. Dervişe o yolu dâimâ açık tutmak 
gerek. Yeni halîfeye de feyiz zâten Hakk’a yürüyen mürşid-
den gelmeye devam etmektedir. Üstâz dünyayı değiştirmek-
le feyzi kesilmiş değildir. Belki daha da artmıştır. Onun için 
yukarıda açıklanan sebeple yeni bir şeyhe bağlanan, ilk üstâ-
zından da her zaman mânevî yardımı bekler, beklemelidir. 
Böylece derviş tam bir gayretle çalışmasına devam edecektir. 
İçten sevgi ve bağlılıkla mânevî tadını dâimâ arttırmaya de-
vam etmeli ki, zahmet çekilmeden iş meydana gelsin. Derviş 
böylece gönül sohbetine ersin. Yani söz olmadan üstâzının 
gönül yolundan alsın. Hem şevkini, hem de adına mârifet 



289Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

denen gizli ilmini.

(238)
Çünkü gaflet uykusundan uyanana

Sıbgatullah ile ruhu boyana

(239)
Nûr-u feyzi cûş edüb intâc eder
Mâsivâyı  cümleten ihrâc eder

(240)
Feth olub ebvâb-ı şehri ma’rifet

Keşf olur ânda dilârâ âkıbet

(241)
Bir hakikat şehri olmakta husûl

İşte sâdât dediler buna vusûl

(242)
Yâ İlâhî vuslatın şevki ile biz

Mest olub olduk bugün hep eşkrîz

Bu hâle ermek, ancak gaflet uykusundan habersizlik, vur-
dum duymazlık miskinliğinden kurtulup rûhunu Cenâb-ı 
Hakk’ın (celle celâluhû) mânevî boyası ile Estaîzü billâh Bis-



290 Aliosman Dağlı

millah; “Sıbgatallâh (sıbgatallâhi) ve men ahsenu minallâhi sıb-
gaten, ve nahnu lehu âbidûn (âbidûne).”21 boyamakla kazanılır. 

Uyanık olmak gerek. Bu yol için Hakk’ı bilmek Hakk yo-
lundan zerre ayrılmamak gerek. Bu yol, bu duygu ve bu yol-
da sıdk ve ihlâs ile yani cânu gönülden bağlılık ile giden bir 
kimsede feyzin nûru göğüsteki makamlarda coşar ve taşar 
da istenilen mânevî kapılar açılır o bahtlı kişiye. Adına mâ-
rifet denen gönül ilmi şehrinin kapılarıdır bunlar. Yaşanma-
yınca duyulmaz. Ermeyince bulunmaz. Sözle de bu kadar 
aralanabilir bu gizli ilmin kapıları. Ancak o duygu derecesi-
ne eren bahtlı kimseye gönül denilen sarayın sevgilisi âşikâr 
olur. Böylece istenen de olur. İşte yüce pîrlerimiz bu hâle, 
vusûl, ulaşma, erişme dediler. 

Ey yüce Rabbimiz! Bizler de bugün, ulaşma ve erişme iste-
ğiyle ve gözyaşları dökerek mânevî sarhoşlardan olduk. 

6-Bâz Geşt

(243)
‘Bâz’ açıktır, ‘keşt’ edici seyrini
Yâni yollar bulmak ister niyrini

(244)
‘Bâz-ı keşt’dir anlaya maksûdunu

Gâfil-i zikr olmaya ma’bûdunu

21  (Biz) Allahın boyasıyla (boyanmışızdır). Allahdan daha güzel boya-
sı olan kim? Biz ona kulluk edenleriz.” (Bakara Sûresi, 138. âyet-i 
kerîme.)



291Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(245)
Hem lisânı, dili tevhîd eyleye

Kalb dili kendine tecrid eyleye

(246)
Ey Hüdâvendâ diye kastımda Sen

Hep rızandır gayrı yok, azmimde Sen
(247)

Yâ İlâhî ente maksûdî deyüb
Mübtedîler gerçi bunda kizb edüb

(248)
Hâlini uydurmayub da kavline

Mahz-ı tevhîd münâdimdir hâline

(249)
Sözde sâdık olmayan kâzib olur
Söyledikçe her zaman hâcib olur

(250)
Kalbe gelse bu hicâbı bir zaman

Nûru sıdk olur giderek ol gümân

(251)
Çünkü Şeyh Hâce Bahâüddîn Ömer

Mübtedîye karşı şöyle dediler:



292 Aliosman Dağlı

(252)
Her ne denlü zâkir olsa bî-derûn

Sem’-i sıdkı duya bir gün ‘fenzerûn’

Baz geşt: Gizlileri açık edici bu sır, tarikatta mânevî iler-
leme olan seyrü sülûkte yolların açılmasıdır. Yani nûra ulaş-
mak için yol olduğunu bildirir. İstenileni açıklayan mânâsı 
vardır. Bu makamda zâkir, Cenâb-ı Hakk’ı (celle celâluhû) zi-
kirde habersiz ve dalgın olmamalıdır. Hem konuşma dilini 
ve hem de gönlünü Hakk’dan başkasından ayırmalıdır. İşte 
ancak o vakit tevhidin nûru aydınlatır iç âlemimizi de bâz 
geşt’in sırrı açıklık kazanır. 

Bu makamda zikreden “Ey yüce Rabbim; isteğim, niyetim 
Sen, Sen’in benden hoşnûd olmandır. Bu yolda kararlıyım Sen’den 
gayrı isteğim yok” der. “İlâhî ente maksûdî ve rızâke matlûbî” 
devamlı virdinin sırrı bu. Tarikat sır ve tadına henüz erme-
miş yeni dervişler bu kelâmı taklid olarak söyler. Çünkü hâ-
lini sözüne tam uyduramamıştır. Henüz hâlis ve saf bir zikir 
yapacak duyguya erememiştir. Sözünde doğru ve gerçekçi 
olmayan yalancı olur ve söylediği yüce sözden ötürü de uta-
nır. Zâkirin kalbine gelse ki “Ben şu yüce söz ve dilekte neler 
istiyorum” diye bir utanma ve sıkılma duygusu hali olsa, he-
men doğruluğun nûru kaplar içini, o şüpheli hâli yok olur. 
Zâkirin zikirde uyanık olması gerek. Hakk’dan başkasını 
gönlünden atması gerek. Bu husus için Şeyh Hâce Bahâed-
dîn Ömer (kuddise sirruhû) yeni derviş için şu müjdeyi ver-
diler: “Derviş her ne sebeple olursa olsun, eğer içe ulaşamamış ise 
de, bir gün gelir, gönül kulağı sâdıklık sesini duyar.” 



293Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(253)
Her ne kim eylerse insan ‘vird’ini

Âkıbet keşf eyleye ol derdini

(254)
Aşk-ı ihlâs ta ki gelsin rûhuna
Fülk-i cismi nâil olur Nûh’una

Bir kimse zikrini devamlı tekrarlarsa, yani zikrini gönül-
den vird ederse sonunda istediğini de bulacaktır. Aşk ve 
sevgisini, yalnız ve tam doğruluk derecesine yani ihlâs hâ-
line erdirince, ruh, bu vücud gemisinde kurtarıcısına erer. 

(255)
İsterim ancak rızâ-i pâkini

Kalbime ver feyzinin idrâkini

(256)
Nefy ola dilden kamu dünyâ işi

Hâsıl ola zikrimin bâz-ı keşt’i

Dervişin gönülden dileği şöyle olmalı: “İlâhî, senin benden 
râzı olmanı isterim! Kalbime feyzini eriştir. Kalbimi bu duyguyu 
anlar yüceliğe erdir. Mâsivâ denen bu geçici dünyanın bütün al-
datıcı ve geçici her şeyini kalbimden atmak gücünü ver ki ancak o 
vakit zikrini anlayıp da isteklerim olsun. Meydana gelsin. Bâz geşt 
sırrının açıklaması neymiş bende bileyim. Öğreneyim.” Âmin...



294 Aliosman Dağlı

7-Nigâh Dâşt

(257)
Her ‘nigâh daşt’dır murâkıb hâtıra

Gayrı yoktur dönse kalbi fâtıra

(258)
Zikr-i tevhîdi ederken sâlikân

Girmeye hiç gönlüne kevn-i mekân

(259)
Nâzır olub kalbine ol hâl ile

Bir veya yarım saat dur lâl ile

(260)
Bit-tamam az da olsa, oldum hâtıra

Mütecelli olmuş demektir zâkire

(261)
Gerçi reyinle kolay olmaz bu hâl
Mâsivâdan gelmeden bir inhilâl

Yukarıdan beri hep aynı esas üzerinde söz ettik. Tarikat, 
kalbin mâsivâdan arındırılması ve mârifet denen gizli ilim 
hâzinesinin kalbe akıtılması yolu. İşte nigâh daşt da kal-



295Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

bi başka şeylere uğraşmaktan kurtarmak demektir. Gönlü 
Hakk’a çevirerek hâtıra gelen bütün diğer şeyleri kovmak 
gerek. Bu gayret ile gönül her şeyden paklanmış olarak Ya-
ratıcısı’na dönmüş olur. 

Tevhid zikri yapan dervişlerin gönlüne mâsivâ denen ya-
ratılmışların hiçbiri girmemeli. Mal, evlat, sevgili, dost, düş-
man… Hakk’dan gayrı hiçbir şey kalmamalı gönül sarayın-
da. 

Kalbi böylece pakladıktan sonra kapalı gözlerle başını 
göğsüne düşürerek yarım saat veya bir saat ağzı söz etmeden 
ruh gözü ile kalbe bakmalı, kalbe gelen ve Hakk’dan uzak-
laştıran şeylerin hepsi yok olmalı. Zâkirin gönlünün âyine-
si bu durumdan sonra görünür kendisine artık. Pâk olan o 
âyinede tevhîdin nûru parlamaktadır. O nur akseder sâlikin 
alnına da erbâbı görür onu. Ama bu hâle gelmek kolay değil-
dir. Mâsivâ denen dünya isteklerinin hepsinden kurtulmak 
pek zor. Nice yetişkinler neler çekmişler mâsivâ belâsından 
ve geçememişler dünya hay huyundan. Ancak mânevî sul-
tanlığın bundan başka yolu yoktur. 

(262)
Kalbi rabt-ı Zât’a mümkün kılmağa

Secde-i kalb ara sen bulmağa

(263)
Secde et Rabb’a fakat bul vâsıta

Kâbe-i Hakk’ı bulub et râbıta



296 Aliosman Dağlı

(264)
Ger ederse bu havâtır hep firar

Kurb-u Mevlâ’da eder ol kalb karar

(265)
‘Dâr-ı hîçi’ye girüb bul dergehi
Sâhibinden abde gelsün âgehi

Kalbi tam olarak Zât’a bağlayabilmek için ise kalbin secde-
sini arayıp bulmak gerek. Mürid secdenin hakîkatine, sırrına 
ermeli. Avâma mahsus olan sadece kalıp secdesiyle bulun-
maz. Arayıcı mürşidi bulmak gerek. Öylece Hakk Kâbesi’ni 
bulup Rabb’ine secde etmeli. Râbıta denen gönülden bağla-
nış sırrı o vakit anlaşılmış olur.

Eğer sâlik bütün kötü düşüncelerden ve nefsin bitmez, 
tükenemez kötü isteklerinden kurtulabilir ve onları, Hakk 
divânı olan gönül sarayından tamamen kovabilirse, işte 
o vakit paklanmış kalbi Hakk’a yakınlık saâdetine erer de 
kişi Hazret-i İnsan yüceliğini kazanır. Mutlu olur. Böylece 
‘Dâr-ı Hiçî’ ‘Makam-ı Hiçî’ denen ‘yokluk evi’ ne ulaşır. Ora-
da Hakk dîvânına yücelerek, Mevlâ’sından kuluna nice gizli 
sırlar âşikâr olur. Haberler gelir. Çünkü bahtlı kişiye açıl-
mıştır gizli perdeler. Altıncı duygu uyanmış, altıncı pence-
re açılmıştır. Uzakları yakın olmuş, gizliler de açıklanmıştır. 
Onu bilir, görür ve duyar olmuştur artık.



297Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

8-Yâd Dâşt

(266)
Mâsivâyı kaldırub pür zevk olub
Hubb-i Zât’ıyle garik-i şevk olub

(267)
Ol şuhûddur, ruh bulur, ten bayılur
İşte ‘yâd daşt’ bu makamdan sayılur

(268)
Zâta oldu kalbde hubb-i muttasıl

Geldi envâr-ı sıfat kalktıkta zıl

(269)
Birden istilâ edüb gönlünde nûr
Şimdi buldu âlem-i enfüs, huzûr

(270)
Hâce Ahrâr hem dedi ey ârifân

Dille olmaz gerçi bu hâller beyân

Geçmiş hâtıraları anma. Hakk’dan gayri her şeyi, mâsivâ 
denen her şeyi içinden atarak gönlü pâk etmenin pek çok 
tadını aldıktan sonra Hakk sevgisinde kendini gâib etmenin 



298 Aliosman Dağlı

şevkine şuhud makâmı denmiş. Bu şâhidlik, bilicilik veya 
tasdik kemâlinde sâlikin rûhu isteğine ermiş ve insan kalıbı 
denen bu vücûd da kendinden geçmiştir. İşte yâd dâşt makâ-
mı budur. 

Zât-ı İlâhî sevgisi kalbe ulaşınca kalbi gölgeleyen perde 
kalkar, ilâhî sıfatların nurları birden gönülü kaplar. Nefesler 
âlemi de ancak böyle huzûra ve rahata erer. Hâce-i Ahrâr 
(kuddise sirruhû), bu hâllerin dille anlatılamayacağını buyur-
muştur. 

(271)
Yâd kerd oldu tekellüfle zikir

Bâz keşt Allah’a dönmektir fikir

(272)
Hıfz edüb anı ‘nigâh-ı daşt’ oldu hem

Anda ‘yâd daşt’dır rüsuh bulsun himem

(273)
Sâri oldukta tecelli şeş cihet
Gâlib oldu zâkire işbu sıfat

Yâd kerd, yabancıyı gönlünden çıkar da öyle zikret emri 
aslında pek zahmetli ve zor bir iştir. Söz ile kolay söylenir. 
Lâkin o hâli bulmak kolay değil. İşin özü bâz keşt’in açıkla-
nışı ise düşünceyi tamamen Cenâb-ı Hakk’a (celle celâluhû) 



299Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

çevirmektir. Bu fikir, düşünce ve duygusunu bozmadan ko-
ruyarak nigâh dâşt, kalbi başka şeylerle meşgûl etmekten 
kurtarmaktır. Bu hâller kemâl bulunca o vakit yâd dâşt, hâtı-
raları anma derecesinde artık korku kalmamıştır. Edinilen 
bunca gayretler iç kaleyi kuvvetlendirmiştir. Korkusuzdur. 
Yolunda sâbit ve sâdıktır. Artık kişi Hazret-i İnsan yüceli-
ğine ermiştir. Tasavvuf denen mânevî yolun “kâmil insan” 
diye söz ettiği makâma ermiştir. Bu devrede kâmil kişinin 
vücûdunu her yönden feyiz sarar, mânevî kulağı duyar olur. 
İlâhî sıfatların mânevî denizinde kaybolmuştur.

(274)
Her havassı mahv edüb nûr-i vücûd

Ehl-i irfan dediler buna şühûd

(275)
Bu makam müstağrâk-ı fillah ola

Zat’a olmaz ol sıfatla râh bula

Bilinen beş duygudan geçmiş, bütün varlığını nur kapla-
mıştır. Bu makâma bu yolun seçkinleri şuhud makâmı de-
mişlerdir. Şuhud makâmı sultanlık makâmıdır. Uzak yakın 
birdir onun için; karanlık, aydınlık aynı, gizlilikler âşikâr ol-
muştur. Mevlâ’nın gözü ile görür, bilir, yine o yolla duyar 
olmuştur. Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) zâtı, yaratıkları-
nın düşünemeyeceği bir pek yüceliktir. Ancak derviş kemâl 
mertebesinde O’nun sıfatlarında ve O’nun yolunda kendini 



300 Aliosman Dağlı

yok etmiştir. İşte bu mânevî mesleğin de ulaşılmasını diledi-
ği hâl ve makam budur. Böylece bilmemiz gerekli. 

Sekiz şart burada tamamlanmıştır. Bundan sonra üç esas-
tan söz edeceğiz. Bunlar; “Kalbini bil, zamanını bil, yaptığın 
zikrin edâsını da bil” diye buyurmuş bu ilmin sultanı. Cüm-
lesinin âlî ruhları şâd, rûhâniyetleri bizlere ışık ve vesîle-i 
feyz olsun. Âmin...

Abdülhâlık Gucdüvânî Hazretleri’nin Sekiz 
Şartının Özeti
Hûş der dem: Her an uyanık ol. Aldığın ve verdiğin her 

nefes “Hû” zikridir. Bütün kâinât bu zikri yapar.
Nazar ber kadem: Yürürken, otururken, her zaman, her 

yerde önüne bak. Gözlerini haramdan koru!
Sefer der vatan: Unutma bu âlem bir misâfirhânedir. Asıl 

vatan olan ebedî âlemin bir yolcusu olduğunu unutma. Ha-
zırlığın ona göre olsun.

Halvet der encümen: Kalıbın insanlar arasında olsa da 
kalbini Hakk’dan ayırma, gafletten çık, uyanık ol. Saâdet 
yalnızlıktadır unutma! 

Yâd kerd: Gönül evinden yabancıyı çıkar. Gönül Hakk sa-
rayıdır. Dünyayı sokma oraya.

Bâz geşt: Eğer kendini yukarıdaki esaslara hazırladınsa 
artık gizliler açıklanacaktır sana.

Nigâh dâşt: Gönlü tamamen dünya meşgâlesinden arın-
dırarak, mârifet denen gizli ilmin kalbe dolmasına yol açma-
sını bil!



301Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Yâd dâşt: Tam arınma, tam teslim ve nihâyet rûhun tam 
kemâle erişi. Kâmil insan makâmı, o makâma yükseliş isti-
dat ve kâbiliyetinde yaratıldığını bil. Bahtlılığını düşün de 
oraya ulaşmayı kendine gâye edin!

Ey Hakk yolcusu! İşte sana adına tarikat denen mutluluk 
mesleği ve yolunun sekiz şartı… Tasavvuf denen gizli ilim 
yolunun özeti budur.

Şâh-ı Nakşibend Hazretleri’nin İlhâk Ettiği 
Elfâz-ı Selâse (Üç Söz)

(276)
Üç lafız dahi demiştir Hâcegân
Anları da eyleyeyim biraz a’yân

(277)
Sonra tertib-i usûl-i zikre gel

Hem dahi akvâl-i şeyhi fikre gel

Tarikatımıza temel olan bu yüce mesleğin esas, öz ve sır-
larını sekiz şart içinde açıklayan üstâzlarımız, bu yolda ta-
mamlayıcı üç söz daha söylemişlerdir. Onları da yeteri kadar 
açıklayalım. Sonra da zikir yolumuzun temel ve esaslarını 
sırasına uygun olarak kaydederiz. Ayrıca mürşidinden duy-
duğun sözleri ve sohbetlerini de dâimâ hatırla! Bu üç söz:

Vukûf-i Zamânî.



302 Aliosman Dağlı

Vukûf-i Adedî.
Vukûf-i Kalbî.

1-Vukûf-i Zamânî (Zamanı Bilmek)

(278)
‘An’ vukûfîdir ki sâlik bilmeli

Vaktinin bir bir hesâbını kılmalı

(279)
Geçmişin, hem hâlin vaktin bilüb
Vâkıf olmak zelleyi kalbden silüb

(280)
Ger itaatla geçirmişse zaman

Şükrile Hakk’a huzu’ et o zaman

(281)
Gaflet ü isyân ise ger yaptığı
Tövbelerle düzele ol saptığı

Zikre oturan derviş, oturduğu zamanını ve o an içinde 
bulunduğu hâli bilmelidir. Yani yalnız kalıbı ve cesedi ile 
seccâdede, kafası ise binbir fâidesiz dalgada olmayacak. Öy-
lesine beyhûde oturup kendine eziyet etmeyecek. Nerede, 
ne iş için oturduğunu bilecek. Dünyayı gücü yettiği kadar 
arkaya atacak ve kalıbı yani vücut olarak kendisi, kalbi ve 
rûhu aynı istek, düşünce birliği ile seccâdesine oturacaktır. 



303Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

İşte o vakit zamanın hesâbını bilir, ne yapmak istediğini bi-
lir. Gafletle boşa geçirdiği geçmiş günlerini hatırlar ve ka-
vuştuğu mutlu hâlin kadrini daha iyi anlar da işine o derece 
içten bağlanır. Kalbinden de her zararlıyı kovup çıkarır. Eğer 
vakitlerini aldığı emirlere uyarak geçirebiliyorsa işte o vakit 
Hakk’a (celle celâluhû) şükrederek başını göğsüne düşürmüş 
tam teslim hâline gelmiştir. Vaktiyle yaptıkları isyan hâlle-
rine de gönülden pişmanlık duyarak tövbeler eder ve tüm 
sapıklıklardan da böylece kurtulmuş olur. 

(282)
Hâce Ya’kub şöyle etmişti beyân

Duysun emr-i şâh’ı indi duymayan

(283)
Kabz olursa hâlde istiğfar gerek

Bast olursa hamd-i şükr-i Yâr gerek

(284)
Hem ilâve etti her sâlik için

Saat ile zikre olsun bâ-rükün

(285)
Geçse her saat huzurla şâd ola
Kesret-i dünyâ gidip âbâd ola



304 Aliosman Dağlı

(286)
Gafletin görse bütün gün âh deyüb
Çok tazarru’la her an Allah deyüb

(287)
Bâz keşt’e eyleyüb bir dem rücu’

Şuğla aşk-ı zevkiyle kıla şuru’

Orta Asya büyüklerimizden Hâce Ya‘kûb-i Çerhî (kuddise 
sirruhû) bu yolun inceliklerini açıklarken şöyle buyurmuş-
lardır: “Derviş, gerek zikir sırasında ve gerekse diğer zamanlarda 
kabz hâlinde olursa yani isteksiz, sıkıntılı ve huzursuzluk içinde 
ise kalbi rahat değil ise hemen istiğfar etmeye başlasın, yalvarsın 
ve af dilesin. Eğer bast hâlinde ise yani yukarıdakinin aksine huzur 
içinde gönlü rahat ve zikirde istekli ve hazlı ise o vakit de hakîkî 
sevgili ve hakîkî dost Mevlâ’sına hamd ve şükretsin.” Zîrâ kapı 
o yönde. Ne gelirse o kapıdan olduğunu bilmeli. Her derviş 
zikrinin zamanını da bilmeli. Zikirde ne kadar saat kaldığını 
bilmek asıldır. Huzur yani gönül rahatlığı içinde geçirdiği 
her saat için sevinçli olmak hakkıdır. Derviş böyle bir zikir 
saatinde mâsivâ denen dünya hay-huyunu unutur. Çok-
luktan gönlünü kurtarır. Aradığı mânevî şenliğe kavuşmuş 
olur. Aksine gaflette olduğunu yani habersiz, dalgın ve san-
ki yaşayan ölü olduğunu anlar ve bütün gün bu acı hâline âh 
eder. Boyun büküp can ü gönülden yalvararak Allah (celle 
celâluhû) der ise kurtuluş yoluna girmiş olur. Şaşkınlık hâline 
düşen derviş hemen bâz geşt sırrına sarılmalı yani gizlileri 



305Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

açık edicisini yakalamalı. Gönlü Hakk’dan başkasını düşün-
mekten kurtarıp öylece zikre girmeli ve zikre o aşkla devam 
etmelidir.

2-Vukûf-i Adedî (Adedi Bilmek)

(288)
Sanidir kim vâkıf-ı âdâd ola

Her sefer ta’dadına mu’tad ola

(289)
Nefy ü isbât eyler iken her nefes

Beş, yedi, sâirede tek olsun da kes

(290)
On yedi def’a olursa bu vasat

Bezm-i vahdette bulur ol inbisat

(291)
Her eser kim vâki’ oldu bî- memât

Ol tasarruf ana vermiştir hayat

(292)
Nefy ederken mâsivâ menfî ola
Bu vücûd-i müsteâr mahvî ola



306 Aliosman Dağlı

(293)
Gitti âlem kalmadı hiçbir vücûd
Bu fezâya verdi ol lütfi’s-sücûd

Üç sözün birincisi, derviş bulunduğu zamanını bilecektir. 
Zamanından habersizin yani gâfilin zikri beyhûde eziyettir. 
Yukarıda yeteri kadar açıkladık. İkincisi ise yaptığı zikrin 
adedini bilecektir. Bu mübârek mesleğin öğreticileri her der-
sin adedini tâyin ederek vermekte ve zikrin de tâyin edilen 
adet kadar yapılacağını bildirmektedir. Derviş başıboş ve 
kayıtsız bırakılmış değildir. Bu işin erbâbı, her yükün taşına-
bilecek kadarını tâyin eder ve sâlikine de o miktar ders verir. 
Derviş her derste verilen zikir adedini bilip onu tam yapacak 
ve daha fazlasına da gitmeyecektir. 

Habs-i nefesde derviş, nefy u isbat dersini yaparken her 
seferinde adedi tek yapmaya dikkat edecektir. Beş, yedi, do-
kuz gibi bir defadan on yedi adede kadarı orta; yirmi üç adet 
iyi; daha da fazlasına izin vardır. Dervişin dayanma istek ve 
zevki, ihlâsı kendi ölçüsünü bulur. Yalnızlık ve halvet hâlin-
de Mevlâ’sına gönül bağladığı zaman daralma kalmaz, açı-
lır. İç âlemi de bir nefeste belki yüz adedi aşar da yine zorluk 
duymaz. Çünkü iş ölümsüzlük sırrından meydana çıkmış-
tır. İstediğini, dilediğini yapmak aşkı ona hayat vermiştir. 
Nefessizlik sıkıntısını unutmuş ve tevhidin birleşiminde yok 
olmuştur. O anda artık başka bir hayatla hayat bulmuştur. 
“Lâ” deyip nefy ederken yani “hiçbir şey yok var olandan 
başka” derken, derviş o hâle gelmeli ki aslolan rûhuna binek 
olarak verilen kendi vücûdu, kalıbı da yok olmuş olacak… 



307Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Sanki mâsivâ denen bütün âlemin, her şeyin gittiğini, sanki 
hiçbir vücudun da kalmadığını bilecek. Bir adı fezâ olan ve 
şimdiki dille uzay denilen uçsuz bucaksız sonsuzluk âlemi-
nin sâhibi, bizlere secde ile kendisine yakınlığı bağışlayan 
Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) verdiği güçle, nefiyden yani 
“lâ”dan, yoktan sonra O’nu isbat eyledik. Varlığını bildik. 
Böylece nefy u isbat sırrı açıklandı. Lâ ilâhe illallâh.

(294)
Verdi kudret eyledin isbât ânı
Rabbini bilmek için nefsin tanı

(295)
‘Men arefe nefsehu’ demekledir
Ol cevab kim nefsini bilmekledir

(296)
Hazret-i Hâce bu sözle söyledi

O ilim ismin ledünnî eyledi

(297)
Ger sünuh eyler bu derste ol fezâ

Bak fütuhâtı demek etti kaza

Kişinin kemâli, kendini bilmesiyle, kendini tanımasıyla-
dır. İnsan yaratılmışların en yücesidir. Hâlık Teâlâ’nın (celle 



308 Aliosman Dağlı

celâluhû) en üstün yarattığı insandır. Onun için yükü ağır, 
vazîfesi de pek zor ve yücedir. İşte insan kendini bilebildiği, 
kendini tanıyıp anlayabildiği derecede Yaradan’ı anlar, bilir 
ve gücü yeter hâle gelir. “Men arefe nefsehû fekad arefe Rab-
behû” sırrı budur. “Nefsini bilen, Rabb’ini bilir.” İşte bu yolda-
ki bilgiye ledün ilmi (gizli ilim) denmiştir. Her îmanlı kim-
seye bu yolda çalışması derecesinde o gizli ilim kapısı açılır. 
Emeksiz hazıra konmak yok bu yolda. Meğer ki Mevlâ ihsân 
ede. Hakk dilerse kişi bilmeden, beklemeden kalb denilen o 
ilâhî hazîneye o gizli ilim dolar. Mânevî bilgi gelir kalbe. Bu 
da kişi için yazılmış kaderin meydana çıkmasıdır. Bu yoldan 
gizli kapının açılması, pek az bahtlıya nasîb olur.

3-Vukûf-i Kalbi (Kalbini Bilmek)

(298)
Bir dahi vardır vukûf-i kalb denür

Bunda vardır iki ma’nâ söylenir

(299)
Feyzle dolmuş olur kalb her zaman
Vâkıf olmuş nûr olup da râyegân

(300)
Her biri buldukda esrârı karâr
Kalbe eyle bâ-teveccüh intizar



309Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(301)
Zikirle mezkûre eyle irtibat

Kalbine gelsin o dem de inbisât

(302)
Azm edüb bu hâlleri bulmak gerek

Her iki ma’nâyı da fikr ederek

Kalbini bilmek, ondan haberli olmak gerek bu yolda. İki 
mânâ açıklamışlar. Her tarikat ehli dervişe o duygu yaban-
cı değildir. Bazı zaman ve bazı hâllerde kalb feyizle dolar. 
Feyiz iç hazzı, iç hoşluğudur. Derviş zikir sırasında bazen o 
hâle gelir ki o haz içinde son nefesini vermeyi saâdet bilir. 
Zahmetsiz ele geçen o hoş hâli bilmiş ve uyanmıştır. Gizli 
hâller kalbe geldikçe, derviş de bütün duygu ve düşünce ile 
kendini kalbine verir. Kalbine yönelir ve böyle beklemeye 
başlar. 

Derviş yaptığı zikir ile zikrettiği arasında yani kendisiyle 
Rabbi arasında bağlantı kurmalıdır. İşte o vakit Hakk âyine-
si olan kalbi hemen mânevî genişliğe ve ferahlığa kavuşur. 
Râbıta denilen sırrın kemâli, yüceliği böylece meydana gelir. 
Bu hâllere ulaşmak, bu hâlleri bulmak için kararlı ve yolun-
dan dönmez güce sahip olmak gereklidir. Ancak o yolla eri-
şilir ulaşılması istenilen menzillere. 



310 Aliosman Dağlı

(303)
Bilmek istersen tefâsıl yazdı zât

Bak kitâb-ı Reşahâtü’l-Aynü’l-Hayât

(304)
Gel yine sen al kitab-ı mektebin

Aslını bilmek gerektir edebin

(305)
Yanarak sıdk’la Allah deyesin
Zâyi’ olan yevmine âh diyesin

(306)
Giderek mahkeme-i sadra her an
Anlayub hiss-i nedâmetle yanan

(307)
Vechesin tebdil edüb bir âleme
Kim ki sed çekti o nefs-i zâlime

(308)
Mahbes-i ecsâde sığmaz bil nedir
Hasret-i envâra koşmak cilvedir



311Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(309)
Koş bu nûr-u Zât’ın ile bilmeye
Râyegân oldu o yollar cümleye

Açıklamasına gayret ettiğimiz manzum risâle bu yolda bir 
öz, bir şifredir. Biz onu biraz daha açıklamaya çalışmaktayız. 
Ama bu işin geniş açıklamasını “Reşehât Ayne’l-Hayat” adlı 
eserden okumalıdırlar. Nakşî tarîkinin esas bilgi hâzinesi, 
ismi zikredilen kitaptadır. Ama sen eğer bu mübârek yol-
da ilerlemek istiyorsan içinde bulunduğun irfan mektebinin 
kadrini bil.

Duyduklarını can kulağıyla dinle. Edîbâne süslenmiş yal-
dızlı boş ve çoğu aslında seni zehirlemeyi kasdeden sözlere 
aldanma. Gönülden gelen ve mutlaka hak söyleyen sözlere 
bak. Edeb mektebinin şartı budur. Yolun özü edebin aslıdır. 
Onu güzel öğren. Selâmet sâhiline varanlar o menzile edeb-
le ulaştılar. Mutlular ve onların nurlu yolu rehberin olsun. 
Bu yolu tutan öyle ihlâs ile sıdk -yani doğrulukla-, cânu gö-
nülden Allah’da (celle celâluhû) yansın ve kavrulsun. Allah’a 
vuslat yolunu kesmek isteyen her bağdan ve alâkadan kur-
tulsun. İşte o vakit gafletle geçen ömrüne yanıp ah çekersin. 
Kararında asla yanılmayan Hakîm var.

O sarayda en yüce mahkeme kürsüsü de göğsünde. Baş-
vuracağın yerin orasıdır. Oranın kararları şaşmaz. Seni al-
datmaz. Gafletle geçen ve sapıklıkla geçen ömrüne yan. Piş-
manlık ateşinde kavrul da öyle dön selâmet yoluna. Yüzünü 
bir yöne, bir âleme çevir ki o yönde saâdet var. Kurtuluş o 
yöndedir. Kasdı bizi ebedî felâkete götürmek olan ve zayıf 



312 Aliosman Dağlı

insanın içindeki en büyük düşman nefse dur diyebilen, onun 
bitmeyen haksız istek ve eziyetlerine karşı durabilen kurtu-
luşa erdi.

Belli ölçüdeki insan kalıbı yani vücûdumuz bir çeşit ha-
pishânedir. Ruhlarımız bu vücudda hapis hayatı yaşar, her 
an kurtulmak isteğindedir. Bütün hakîkatlere giden yolları 
da bilen ruhlarımızdır. İşte ruhlarımız nurlara hasrettir. O 
nurlara ulaşmak isteğiyle hep koşmak ister. Bu bir cilve; ruh 
bu bedenden çıkmayınca çoğumuzun inceliğini kavraya-
mayacağımız bir hâl. Bu güzel tecellîyi anlayan ve bilenler 
vardır her zaman. Öyle ise sen de koş ve bu nûru bulmaya 
çalış. Çünkü oraya ulaştıracak yollar kimseye kapalı değil, 
herkese açıktır. 

(310)
Leyki kaldı bâzılar oldu şedîd

Çünkü gördüğü ma’rifet râhı şedîd

(311)
Her beşerde ayrı kudret oldu halk
Verdi isti’dâde nisbet emr-i Hak

(312)
Ebr-i nisan oldu mârda zehr u kef
Katre-i rahmet olup dür bâ-sedef



313Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(313)
Her sühân kim ehl-i irfandan gelir

Âşıkâna mahz-ı rahmet sayılır

(314)
Gâfiline sanki ol bir sem olur

Aklı almaz başı da sersem olur

(315)
Zâhir-i emr-i Hüdâ’yı men’ eden
Olmadı, ya fevke inkârı neden?

(316)
Gör ki Firavn’ı nice gark etti Nil
Oldu Mûsâ’ya o deryâ bir sebil

(317)
Kimi gark-ı umk olur deryâ olur

Kimi garkı reyb olur cansız kalur.

Ancak herkes o zâtların kadrini bilmedi, tadını ve hoş ko-
kusunu da alamadı, inkârcı oldu. Zor geldi ve zahmetlere 
katlanamadı. Bir kısmı ise de yola çıktı, nefsin çeşitli oyun ve 
hîlelerine aldanıp yollarda kaldı. Çünkü gördüler ki mâri-
fete, gizli ilme giden yol pek kolay değil. Cenâb-ı Hakk (cel-
le celâluhû) her insanı ayrı takat ve güçde yarattı. Kâbiliyeti, 



314 Aliosman Dağlı

dirâyeti, zekâsı ölçüsünde görev yükledi. Gücü yeter olup, 
nefslerine uyarak o güçlerini ebedî saâdet yolunda kullan-
mayanlar kendilerine yazık ettiler. İstidat yani kâbiliyete 
misâl: “Aslında ne büyük nîmet olan mübârek Nisan yağmuru 
yılan adlı o soğuk mahlûkun zehir toplamasına vesîledir. Ama aynı 
rahmetin damlası da bir cins deniz mahlûku olan sedefin o anda 
açılan ağzına düştü mü, o damla orada inci yuvarlağına dönüşür.” 

İlim, îman ile İslâmca yaşantı ve daha da ihlas, edeb ve 
mânevî aşkla süslenirse kişiye daha bu âlemde halkın gönül 
verdiği Hakk’ın sevgisine erdiği mutlu insan rütbesini ka-
zandırır. Unutulmasın ki kuru ilim iblise yardımcıdır. İblis 
yolunda, iblis tâifesi nice ilim hamalları var. Onların şerrin-
den Mevlâmıza sığınırız. 

Adına irfan denen ilim erbâbının sözleri, gönül âyinesi 
paklanmış âşıklar için hâlis, saf ve temiz nur damlalarıdır. 
İlâhî rahmettir. Kadrini bilmeyen gâfil ve sapıklar için ise 
aynı sözler zehir tesiri yapar. Çünkü her şeyi kısa aklı ile 
çözebileceğine inanmıştır. O ilâhî menbâdan gelen sözleri 
aklı almaz. Başı da sersem olur. Zaten rûhu da nefsin elinde 
oyuncak ve esir olmuştur. Böyleleri hüsrandadır. Yolu ebedî 
karanlığa yönelmiştir. 

Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) Peygamberleri (aleyhimüs-
selâm) yollarıyla bildirilen din emirleri yani zâhirî şeriat de-
diğimiz hak yol, en son, tam ve bozukluk karışmayan doğru 
yol olan İslâm’dır.

İslâm da sünnet ehli yoludur. Bu yolu bütün incelikleriyle 
bilen, nefsinde tam yapan, en yakın olan aile muhitini bu 



315Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

yolda geliştiren mutlu kimse, tarikat denilen has yolu bulsun 
ve bilsin. Tarikat ehli, İslâmî yaşayışı bırakmadı ki… Gâfil 
neden tarikatı inkâr eder? Neden reddeder?

İslâm’ın esaslarını hafife alanlardan, biz tarikat yolunda-
yız diyenler ise, bizden değildir. Şeriata uymayanların gidişi 
şer’dir. Onlardan Hakk’a sığınırız.

Beş büyük peygamberden biri olan Hazreti Mûsâ aleyhis-
selâm ve ümmetine deniz, selâmetli bir yol oldu. Ama Hakk’ı 
inkârda ısrar eden Firavun ve kavmine aynı deniz mezar 
oldu. Bu bir ibret vak’asıdır. İnkârcılıktan her an korkmalı 
ve Hakk’a sığınmalıdır. Kurtuluş Hakk’ı bilmek ve yolunda 
gitmekledir. 

Bu âlem bir ibret âlemidir. Gör, kimi Cenâb-ı Hakk’ın (cel-
le celâluhû) sıfat denizinin derinliklerinde gaib olmuş, O’nda 
yok olmuş, O’nda kendini yok etmesini bilmiş. Ama kimi de 
şübhe ve inançsızlık denizinde boğulup mahvolmuştur. Şü-
bhecilik felâketinden kurtuluşa erenlerden eylemesini Mev-
lâ’mızdan niyâz ederiz. Âmin…

Burada tarikat yolunun hazırlık kısmı, tasavvuf denen bu 
öz yolun ilmî izâhı tamamlanmıştır. Üçüncü bölümde ders 
basamakları ile sâlikin kemâl devreleri açıklanacaktır.



316 Aliosman Dağlı

Latîfelerin Zikirleri ve Terbiyeleri

Letâifler

(318)
Halk edince halkı Allah cümleten

Cevher-i eczâya verdi hilkaten

(319)
İsmine dendi letâif bî-halel

Mevkıan nisbet edildi her mahal

(320)
Beş letâif oldu âlem-i emir
Biri dahi âlem-i nefse denir

(321)
Kul ile ıtlak olundu cümleye

Pes yediyi lâzım oldu bilmeye

(322)
Emr-i ‘kün’ dendi bu beş mevkî’lere

Her birinde halk edilmiş meşcere

(323)
Şerbet-i subbûh gerek eşcârına



317Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Cezbe-i ulya denir esmârına

(324)
Kalb ile ruh, sır ve ahfâ hem hafî

Bu merâtib verdi insan şerefi

(325)
Âlem-i hilkatte vardır beş dahi
Çar-ı unsur nefs ile beş ey ehî

(326)
San’at-ı Rahman kılub böyle beşer

Bâzı doğru yolda gitti bâzı şer

(327)
Heyet-i insâna ihsân eyledi

Şükredelim sûret-i Rahman dedi

(328)
Kıl tezekkür kalbi âgâh olmağa
Ârif-i billâh için yol bulmağa

(329)
Gel, mevâkıf zikri tavzih edelim
Her mahalli vasl-ı teşrih edelim



318 Aliosman Dağlı

(330)
Vâsıl olmaktır murâd Hakk’a hemân

Bu vusûle var usûlde bî-gümân

(331)
Sol meme altında kalb, sağında rûh 
Sır denir, kalb üstüne, anda fütûh

(332)
Sağ cihet üstüne dendi hem hafî

Merkez-i Âdem’le ihfâ eşrefi

(333)
Alnına geldi letâif nefs meğer

Hem letâif kül denildi cümle ser

(334)
Böyle ta’rif etti pîr-i mânevî

Zât-ı Abdullah-ı Şâh-ı Dehlevî

(335)
Kıldı Hak, böyle müzeyyen sîneyi

Dâr-ı kalbe verdi ol gencîneyi



319Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(336)
Hattı mazmûn kıldı onda pür necât
Mü’mine, mir’ât-ı mü’minden sıfat

(337)
Verdi ol âyineye birçok hisâl

Kalb-i mü’minden göründü Zü’l-Celâl

(338)
Dem olub zâhir olan feyz ü nigâr

Mazhârında bula sûret âşikâr

(339)
Ayrılıp derd-i sivâdan hep kuva

Zâhir ola nûr-i Zât-ı Kibriyâ

(340)
Cümle a’zâya zikir sâri ola

Yekvücûd zikr eyleye, eczâ ne ola

(341)
Ol vakit sultân-ı zikr etdi zuhûr

Doldurub a’yân-ı cismi ayn aynı nûr



320 Aliosman Dağlı

(342)
Gerçi müşkil, bu binânın seyri var
Bir taraf zulmet diğer de nûru var

(343)
Nefsi, zulmet gaflete meyl ettirir

Cânib-i isyânı şehvet gösterir

(344)
Göz alır vesvâs eder hannâs dahi
Hayret içine kaldı hep nâs ey ehî

(345)
Bu perişân âlem içre bir vücûd

Lâzım oldu kendine gelsin de cûd

(346)
Böylece seyr-i merâtib etmeğe

Emrolundu bu tarîkden gitmeğe

(347)
Hiç beşerde yoğ iken âlemde kes
Buldu insan bu fezâdan bir nefes



321Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(348)
Etdi ta’lim Âdem’e ismin "İlâh"
İsm-i Zât’a zikr ile gösterdi râh

(349)
İlm-i tevhîd mebde-i insanladır
Zikr-i ‘illallâh’ veren sultanladır

(350)
Geldi birçok enbiyâ u mürselîn 

Etdiler hep zikri ta’lim emr-i dîn

(351)
Bir taraftan âmmeye şer’ neşr edüb

Müstaidin-i velâyet haşr edüb

(352)
Sâbîkın da var tarikat erleri
Vâsıl-ı seyr-i ‘ilallâh’her biri

(353)
Çünkü evvel sünnetullâh böyledir
Hükmeder erbâbına, dil söyletir



322 Aliosman Dağlı

(354)
Mâhasâl tâ devr-i Ahmed bâ-kemâl

Geldi vakti, gitti nâsdan inhilâl

(355)
Etdi neşr-i emr-i Kur’ân şark u garb

Vus’atı hâmil olanlar buldu tarb

(356)
Bazı ashaba edüb tahsis-u hâl

Verdi Kur’ân lübbüne sırr-ı meâl

(357)
Hep tarikat pîrleri bildi merâm

Her isimden Zâtı, bî-kelâm

(358)
Her biri Esmâ’dan etdi ihtiyâr
Kimi ahfâ, kimi cehrî nâledâr

(359)
Lafzatullah oldu câmî’ ismine

İsm-i Zât dendi yazılmış resmine



323Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(360)
Cümle âlem istiyor seyr-i cemâl
Kasdıdır âgâhların Zât’a visâl

(361)
Hak buyurdu abde ‘Ben’ gâyet karîb
Kurbetimden duyana verdim nasîb

(362)
Ârifân-ı Hâcegân Allah deyüb

İsm-i Zât’ı etdi tezkâr, râh deyüb

(363)
Sonra tevhid verdiler tâliblere
Açdırub sır bâbını hâciblere

(364)
Gayrı nefy etmek gerekmiş ‘Lâ’ ile

Var olan isbât olan ‘illâ’ ile

(365)
Böylece vermek için kalbe cilâ

Feyz-i hüsn olmak için anda melâ



324 Aliosman Dağlı

(366)
Nevm-i gafletten ânı binâ ede

Mâsivâyı kaldırıp Sînâ ede

(367)
Şugli dünyâdan temizlense o bağ
Tohm-u zikr ile yeşerir her dimağ

(368)
Habbeden bitti muhabbet ağacı

Zeyn olub bu köhne geydi sertâcı

(369)
Feth olub a’yâna bâb-ı ma’rifet
Ol nihâl verdi fevâke mefharet

(370)
Mürşidi etdi o bağı çün tımar

Hizmet ile kim yetiştirdi simâr

(371)
Levh-i Zât-ı Yâr için bir âyine tut
Ânı yâd et, gayrı, yâdında unut



325Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(372)
İmtisâl et emrine, zikir etmeye
Kalb ile dil ittifak etsün deye

(373)
Nûr-u îmân ile şerh edüb sudûr
Bulsun ezkâr-ı Hüdâ anda zuhûr

(374)
Var letâif kuvvet-i ezkârde hem
Var merâtib rütbe-i ahrârda hem

(375)
Kıldı sâdât-ı tarîkat evvelâ

Zikr-i ahfâ verdi gönlü nûr bula

(376)
İntihâda cehr edüb tevhid lisân
İhtiyâr etdi bu zikri bâ-zebân

(377)
Şimdi âdâb-ı zikir yâd edelim

Gayri, mihmandârı bünyâd edelim



326 Aliosman Dağlı

(378)
Pas olamaz bezm-i Zât-ı Pâk ile
Yâr olamaz hâne-i pür, hâk ile

(379)
Kul ki da’vet eylemiş Şâh-ı Cihân

Lâ cerem pâk olmadan almaz mekân

(380)
Bârigâh-ı Şâh’a olma bî-nevâ

Gel de iste Hazret-i Hak’dan devâ

(381)
Evvelâ dünyâ, siyâset girmeye
Zât işini önce bak, sen dermeye

(382)
Sonra tâhir bir yere eyle cülûs

Kalbe tevcih-i nazar et bâ-hulûs

(383)
Nefy edüb cümle havâyır sâfi ol

Mâsivâyı her hususda nâfî ol



327Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(384)
Evvel istiğfâr edüb eznâbına

Bâ-tezellül düş rahmet bâbına

(385)
Tâ gönül râzı olunca et huşû

Eyle istiğfar, serin hem bâ-rükü

(386)
Üç adet İhlâs ile bir Fâtiha

Ravza-i Peygambere o râyiha

(387)
Sonra aynın oku hâcegânına

Muntazır ol feyzinin ihsânına

(388)
Hem dahi eyle tazarru’la niyâz

Yâ İlâhî, ol fakire çâre sâz

(389)
Mazhar-ı kurbun olan sâdât için
Sa’yimi kılma tebâh evkât için



328 Aliosman Dağlı

(390)
Gerçi mücrim âcizim, kân isterim
Dergâh-ı Vâlâ’dan ihsân isterim

(391)
Ba’dehu, eyle tezekkür, mevti hem

Hâl-i meyte intikâl etmek ehem

(392)
Gurbetâbâdda bilüb kendin hemân
Yok enîsin olduğun anda tek revân

(393)
Çün bekâ dârına dünyâdır tarîk

Öyle bil ki kim kendinde bulduğun şefîk

(394)
Meyte vâkî her ne oldu ise amel 

Sende oldu ol netîce bî-mesel

(395)
Böyle kaygulu cihândan çek elin
Vech-i fâniden uzak bil menzilin



329Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(396)
Eyledin bin türlü hâlâtı u’bûr

Say bu kez kendini ashâb-ı kubûr

(397)
Çün şefik u vâsıta lâzım olur
Mürşidine râbıta lâzım olur

(398)
Kalbini eyle âna rabt bâ-tamam
Kendine eyle ânı yolda imâm

(399)
Bekleyüb bir dem o hâli hâl ile
Muntazır ol gayri mâl-i hâl ile

(400)
Tâ ki nisbet nûru aksın kalbine

Sonra dön ol Zât-ı Pâk-i Rabbine

(401)
Allah Allah söyle artık bî-lisân

Umk-u kalbinden edüb zikri a’yân



330 Aliosman Dağlı

(402)
Seyr-i zikrin vârid oldukça yüze
Yâ münâsib vakti geldikce size

(403)
Bâ-tazarru şöyle söyle dil ile
Hüccet-i Mansûr’a ol delil ile

(404)
Yâ İlâhî abdik-el âsî, atâk

Ente maksûdî ve matlûbî rıdâk

(405)
İşbu vech ile devâm-ı İsm-i Zât 

Eyleyüb de intizâr-ı vâridât

(406)
Subhu mesâ Hakk’ı yâd et kalb ile
Mahv-ı hâli gayr, murâd et kalb ile

(407)
Bir zaman kim geldi seyrin sırası

Hem letâif zikrine bâ-sırası



331Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

(408)
Mâ sebakta söyledik her bir yerin
Emr-i mürşidle bulursun her birin

(409)
Sen de sa’y et, verdiği mikdâra bak
Yevmi fevt etme müdâvim ol sebak

(410)
Etme gaflet hedr edüb de vaktini
Hâsılı bulmak gerektir Hakk’ını

(411)
“Li ma Allah”da bulub bir dem huzûr

Tâ ki vâki’ ola anda feyz-i nûr

(412)
Hatm edüb bunda bu bâb-ı râyegân
Nefy u isbât dersine geldin hemân

1-Latîfe-i Kalb Zikri ve Terbiyesi

Kalb insan bedeninde Arş-ı Alâ gibidir. Rûhâniyetin zâhir 
olduğu yerdir. Bir bakıma insan kalbi Arş’dan da yücedir. 
Zîrâ Arş’ın terakkisi yok. Hâlbuki insan kalbi yücelmeye is-
tidatlıdır. Tıpkı Arş-ı Rahman gibi kalbin de iki yüzü vardır. 



332 Aliosman Dağlı

Bir yüzü ruh âlemine, diğer yüzü de cennet âlemine bakar. 
Kalb rûha olan nûr alâkası ile feyzini ruhtan alır, ceset âlemi-
ne olan nûr alâkası ile aldığı feyzi cesede iletir. Zîrâ kalbten 
bütün vücûda yollar vardır. O yollarla bütün vücûda feyzini 
yerleştirir. Ruhtan gelen o feyz eğer kalbten bir an kesilse 
bir anda helâk olur. Eğer vücûdun bir ucundan kesilse o kı-
sım bâtıl olur. Kalbin terbiye ve tasfiyesi onu cümle zararlı 
düşünüşlerle meşgûl olmadan kurtarıp Hakk Teâlâ’ya (celle 
celâluhû) çevirmekle bütün şeylerden yüzünü döndürmekle 
olur.

Zü’l-Celâl (celle celâluhû) hadîs-i kudsî de; “Yere ve göğe 
sığmadım, mümin kulumun kalbine sığdım” buyurmuş. Kalbin 
tam dönüşü ve Cenâb-ı Hakk’a secdesinin hakkı da, alame-
ti de bütün yaratılandan yüz çevirip dünya lezzetlerinden 
vazgeçmekle olur. Hülâsa Hakk’a (celle ve âlâ) kalb tamamen 
dönecek, gönülde Hakk’dan gayrıya yer ve istek kalmaya-
cak. Hizmetten ve kulluktan bir an uzak olmayacak. Tevhi-
din sırrı ancak bu hâlde zuhûr eder.

Latîfe-i Kalb Devresinde Sülûk 

Sâlik hemen imtihânının tamamını verir. Bu devrede ge-
lecek safhaların işâreti zâhir olur. Mürşid indinde kendisi de 
durumunu hisseyler. Hani diğer yetişkin ihvân bile bu mâ-
nevî kardeşindeki gelişmeye bakabilir. Gönülsüzlük hâli de 
aynen müşâhede edilir. Hepsi sabır işidir. Mürşid ve mürid 
beraber sabırla geçecekler her menzili. Bıkmak, usanmak, 
yolda kalmak, ahde vefâsızlık yok. Bu birinci ders.

En az üç ay, altı ay ve nihâyet ancak bir sene devam eder. 



333Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Bir sene doldu da hâlâ sâlik birinci latîfede ise o artık biraz-
da kendi hâlinde bırakılmış olur. Ancak ümidini kesmeme-
li. Müridin hâli gerek kendine ve gerek mürşidine mânevî 
bir duygu ile ayandır. Mânevî ışıklar parlayan yeni derse 
müntazır bulunması sebebi ile ikinci latîfe olan latîfe-i rûha 
geçme zamanı, mürşid tarafından yakında tedkik ve tesbit 
edileceği beklenir.

“Manzum Âdâb Risâlesinden” :

“Gel yine sen al kitab-ı mektebin 
Aslını bilmek gerektir edebin 

Yanarak sıdkıla Allah diyesin 
Zâyi olan yevmine âh diyesin 

Giderek mahkeme-i sadra her an 
Anlayup hiss-i nedâmetle yanan 

Vechesin tebdil edüp bir âleme 
Kim ki sed çekti o nefs-i zâlime 

Mahbes-i ecsâde sığmaz bil nedir 
Hasret-i envâra koşmak cilvedir 

Koş bu nûru zâtın ile bilmeye 
Râyegân oldu o yollar cümleye 



334 Aliosman Dağlı

Leyki kaldı bâzılar oldu şedîd 
Çünkü gördü ma’rifet râhı şedîd

Her beşerde ayrı kudret oldu halk 
Verdi isti’dâda nisbet emr-i Hak”

2-Latîfe-i Rûh’un Zikri ve Terbiyesi

Latîfe-i Rûh’un Zikri

İstidat sâhibinde irâde kudreti, gönülden istek ve bağlılık, 
muhabbet mayası geliştimi artık o kimseyi fazla bekletme-
den latîfe-i ruhun da zikrini vermek gerek. 

İnâbe bir defaya mahsustur. Her yeni ders verilirken şeyh 
isterse başbaşa yeniden teveccühte bulunur. Sonra dersi târif 
eden, zaman ve zemin müsâit değilse bu vazîfeyi yetişkin 
ihvânından ehil olana da havâle eder. 

Ruh latîfesinin göğüsteki makâmı, latîfe-i kalbin tam hizâ-
sında ve sağ meme ile sağ koltukaltı ortasından aynen çiz-
gilerin birleşimi ile yerindedir. [Sağ memenin iki parmak 
üstü]. Derviş başını kalb derisinin tam aksine çevirip yine 
kapalı gözle ruh makâmına mânen nazar ederek bin defa 
Lafza-i Celâl zikrini yapar. Aslında zikreden yine kalbidir. 
Ağız ve dil yine hareket etmez. Teveccüh ruhadır. Râbıta-i 
şerif nûru da iki kaşın arasından rûha ulaşacak. Baştan üç 
bin adet Lafza-i Celâl’i kalb ile çekip sonradan bin adet de 
ruh latîfesi üzerinde çekmek sûretiyle dört bin adet Lafza-i 
Celâl (Allah) zikri günlük ders olur.



335Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Latîfe-i Rûh’un Terbiyesi

İnsan rûhu âlem-i emirdendir. Ruhun Hakk’a yakınlığı, 
bir bağlılığı vardır. Bu husus diğer hiçbir yaratıkta yoktur. 
Bu fasıl çok derin ve ince olup sâlik kemâl bulmadan daha 
fazlasına nüfûz edemez. Rûhun terbiyesi ve kemâli onu Ru-
bûbiyyet sıfatıyla -ki ilâhî sıfatlardan olan ilim, mârifet-i ilâ-
hiyye, kelâm gibi benzeri güzel sıfatlarla- zînetlendirmekle 
olur. Onun için ruhu şeriat, tarikat, mârifet, hakîkat, şuhûdî 
vilâyet veya nübüvvet menbâlarından emzirmek gereklidir. 
Eğer böyle olmayacak olursa asla felâh bulmaz. Zîrâ ruh, 
beden ile birleşik olarak perde arkasına hapsedilir. Dünyevî 
istekler rûhu Hakk’dan uzaklaştırmıştır. Yavaş yavaş rûhun 
dünyadan meyli kesilirse, aradaki perde kalkar ve Hakk’ın 
sıfatları rûha zâhir olmaya başlar. Hakk’a yakınlık meydana 
gelir.

3-Latîfe-i Sırr’ın Zikri ve Terbiyesi

Latîfe-i Sırr’ın Zikri

Latîfe-i sırrın mahalli, sol meme ile göğüs kemiğinin ara-
sındaki düzlüktür. [Sol memenin iki parmak üstü] Derviş 
kalb ve ruh zikirlerinde gelişince latîfe-i sırra bin Lafza-i 
Celâl (Allah) zikri ilâve edilir. Nisbet ve teveccüh ve ders 
tâliminde hiçbir değişiklik yoktur. Sâlik bu defa başını sır 
latifesine çevirerek mânevî nazar ve râbıtayı bu tarafa tevec-
cüh eder. Zikri yine kalbe yapmaktadır. Zikrin tamamı beş 
bin olmuştur.



336 Aliosman Dağlı

Latîfe-i Sırr’ın Terbiyesi

Latîfe-i kalb ile alâkası olan pek hoş bir makamdır. Burada 
sâlik Hakk’a (celle ve âlâ) tamamen bağlanır. Hakk’dan gayrı-
dan uzaklaşır. Hizmet ve ibâdetlerden bir an duraklamazsa 
latîfe-i sırrın esrârı meydana gelmeye başlar. Kalb ve rûhun 
terbiyesi kemâl buldukça sırrın terbiyesi de kemâl bulur. Sâ-
like bu safhada yavaş yavaş gizlilikler âşikâr olmaya başlar. 
İç duygular uyanmaya başlamıştır artık.

4-Latîfe-i Hafî’nin Zikri ve Terbiyesi

Latîfe-i Hafî’nin Zikri

Latîfe-i hafînin mahalli de tam latîfe-i sırrın hizâsında sağ 
memenin üstündeki düzlüktür. Derviş bundan önceki üç 
latîfede gelişince latîfe-i hafîye zikri verilir. Ancak bundan 
önceki letâifte mürid beş bin Lafza-i Celâl’i tamamlamıştır. 
Mürşid, dervişin nisbet, aşk, kâbiliyet husûsu ile asrımızda 
dünyevî meşgâlesini de hesâba katarak latîfe-i hafîde çe-
keceği bin Lafza-i Celâl’i ilâve ederken düşünecektir. Eğer 
daha fazlasına dervişin gücü yetmeyecekse, zorlanacaksa o 
takdirde latîfe-i kalbin üç bin zikrinden bin eksilterek o kıs-
mı latîfe-i hafîye verir. Böylece yekûn yine beş binde kalır. 
Yok dervişin vakti, aşk ve isteği olursa da açıkta bin Lafza-i 
Celâl ilâvesi ile yekûn zikri altı bine çıkarılır. Diğer husus-
larda hiçbir değişiklik yoktur. Yalnız teveccühü latîfe-i hafî 
ve makâmına yapar. Tıpkı her letâifin teveccühünü kendi 
mahalline ve makâmına yaptığı gibi. Böylece diğer latîfelerle 
zikre başlarken de teveccüh, mahalline ve makâmına olacak-



337Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

tır. [Baş, hangi latîfenin zikri yapılıyorsa o tarafa çevrilecek-
tir. Ve kalb de o cihete yönelecektir.]

Latîfe-i Hafî’nin Terbiyesi

Bu makâma “rûhun sırrı” da denir. Sâlik rûhun sırrı olan 
latîfe-i hafînin mânâ kapısının eşiğine başını koyup bir an 
kaldırmayacak. Cümle ağyardan, yabancılardan, aşk duy-
gusundan habersizlerden yüz çevirecek. Yüceler yücesinde 
kendini yok etmeye yüz tutacak. Dünya ve âhireti üç talak 
ile boşayacaktır. Bütün gayreti ne cennet isteği ve nede ce-
hennem korkusu için olmayıp rızâ-i İlâhî için olacak. Bütün 
makamları kendisine versinler; hiç birine bakmayacaktır. 
Taklid devresinde olan derviş, hizmeti derecesinde bu duy-
gu ve kemâle şüphesiz erecektir.

5-Latîfe-i Ahfâ’nın Zikri ve Terbiyesi

Latîfe-i Ahfâ’nın Zikri

Latîfe-i ahfânın yeri ise göğüsteki kaburga kemiklerini 
bağlayan orta kemik, îman tahtasının karın boşluğuna inen 
son köşesidir. Ruh latîfelerinin beşincisi olan bu makâma sâ-
likin tam kemâl ile ulaşması pek zordur. Ancak hizmet ve 
sadâkati nisbetinde ve ileride taklîdi tahkîke erişir. 

Ümit ve temenni ile mürşid, latîfe-i hafîden sonra bu 
makâma da Lafza-i Celâl zikrini verir. Ancak bundan önce 
beyân edildiği gibi dervişin durumuna göre ya adet artırır 
yâhud latîfe-i kalbin zikrinden yine bin adedini bu makâma 
tahsis eder. Böylece göğüs latîfelerinin herbirinin zikri bin 



338 Aliosman Dağlı

adet olmak üzere toplam beş bin olmuş olur. Yâhud da yedi 
bin adede yükselmiş olur. Bu zikirde sâlik başını önüne eğer, 
râbıta ile gözlerden gelen nûru tam ahfâ makâmına teveccüh 
ettirerek zikre başlar.

Latîfe-i Ahfâ’nın Terbiyesi

Bu makam ile rûha bağlı latîfeler tamamlanmıştır. Ruh 
kuvvet bulmuş, hükümdarlık makâmına yerleşmiştir. Nefsi-
ni emrine almış ve hâkimi bulunduğu vücûdu Hakk’a itaat 
yoluna koymuştur. Meşrebi, huy ve mizâcı Muhammedî ol-
muştur. Hatta maksadı ve bütün isteğide Fahri Âlem (sallal-
lâhu teâlâ aleyhi ve sellem) Efendimiz’in yoludur. Yokluğu ve 
tam teslimiyeti kendine meşreb edinmiştir. İstek ve dilekten 
geçmiş, Mevlâ’mızın (celle celâluhû) rızâsına tevekkül ve baş 
koymuştur. Bu makam Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sel-
lem) Efendimiz’e has bir makam olup bütün enbiyâ ve evliyâ 
bu makamda acze ve hayrete düşmek ve şaşırıp kalmaktan 
başka çâre bulamamışlardır. Bu yolu insâniyet ayakları ile al-
mak mümkün değildir. Kendini beğenmişlik, büyüklenmek 
ve gaflet içinde kendinden bir varlık görmekle bu makamda 
iş görülmez. Bu makamda acz eşiğine baş koyup yalvarmak-
tan başka çâre yoktur. 

Âşığın kemâli, gönlünün murâdı bu makamda açığa çı-
kar. Âşık garibin derdi burada sona erer. Yardımcılar âşıkın 
imdâdına yetişir. Bütün zorluklar kolaylaşmaya başlar. Bun-
dan sonra rûhun terbiye ve yücelmesi ilâhî cezbe ile olur. 
Mânevî devlet ve mânevî saltanata erişir artık. Rûhâniyeti iş-
ler hâlde olup gayb âleminden, âlem-i emirden haber almak 



339Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

mertebesini bulmuş ve her an kerâmeti de artmaya başlamış-
tır. Ne mutlu bu sultanlığa hak kazanan bahtlılara.

6-Latîfe-i Nefsin Zikri ve Terbiyesi

Latîfe-i Nefs’in (Latîfe-i Halk) Zikri

Latîfelerde Lafza-i Celâl zikrinin ikinci mertebesi, altıncı 
latîfeden latîfe-i nefsle başlamıştır. Latîfe-i halkda aslında 
beş latîfenin birleşimidir. Hava, harâret, su, toprak, nefis ve 
işte bu beş unsurun bir araya gelmesiyle de latîfe-i halk yâ-
hud latîfe-i nefs makâmı hâsıl olmuştur. Bu makam hakkın-
da daha önce yeteri kadar bilgi verilmiştir. Ayrıca burada 
tafsîline lüzum görülmemiştir. 

Sâlikin zikri ruh latîfelerinde kemâl buldumu mürşid latî-
fe-i nefse zaten zikrini verir. Bundan önceki beş latîfede beş 
bin yâhud yedi bin ism-i Celâl zikrine devam etmişti. Şâyet 
yine sâlikin durumuna göre adedi kaldırmak ve azaltmak 
mümkün olursa kalb ve ruh latîfelerinden beş yüzünü alır. 
Yeni derse ilâve eder. Yeni derste böylece bin Lafza-i Celâl’i 
tâlim etmiş olur. Yekûn yine beşbin olarak kalır. Yok dervi-
şin durumu elverişli ise yeniden latîfe-i halka bin adet olarak 
Lafza-i Celâl verir ve yekûn sekizbine erer. 

İlk latîfeler bahsinde izah olunduğu gibi latîfe-i nefsin ma-
halli, râbıta nûrunun cem olup aksettiği makâm olan iki ka-
şın arasıdır. Derviş latîfe-i ahfâda olduğu gibi baş öne eğik, 
tâzim ve râbıta hâlindedir. Ancak kapalı gözlerin nûrunda 
iki kaşın arasına teveccüh ederek zikrini yapacaktır. Bu zi-
kirle nefs günbegün yumuşayarak rûhun emrine girecek ve 



340 Aliosman Dağlı

dervişte iyi huylar, ahlâk-ı hamîdiye esâsı üzerine olmaya 
başlayacaktır.

Latîfe-i Küll (Zikr-i Sultan)

Yine daha önceki latîfeler bahsinde latîfe-i küll hakkında 
da özetle bilgi verilmişti. Sâlikin kemâli bu devreye erince 
mürşid dervişe latîfe-i küllde İsm-i Celâl zikrini verir. Bura-
ya vereceği bin adet Lafza-i Celâl zikrini bölerek, hafî makâ-
mından beş yüz alıp bu makâma tahsis eder. Ve yeniden beş 
bin adet Lafza-i Celâl olur. [Şeyh Şa‘bân Lütfullah Sivâsî 
Hazretleri’nden böyle bir zikir telkin nakledilmemiştir.] Tabi 
dervişin durumuna göre yâhud açıktan ilâve ile yekûn do-
kuzbin olur. Böylece latîfelerde İsm-i Celâl zikri asgârî beş 
bin, ortası yedi bin, fazlası dokuz bin olarak ayarlanır. Bu 
husus mürşid ile derviş yani sâlikin beyninde [arasında] ber-
karar olur. Derviş yine râbıta hâlindedir. Baş, latîfe-i ahfâda-
ki gibidir. Ancak artık gözler serbesttir. Gözlerin latîfe-i küll 
merkezine teveccühü mümkün değildir. Bu hâlde Lafza-i 
Celâl zikrini yapacaktır. Ama bu makamdaki zikrin diğer-
lerinden farkı vardır. Bu safhada Lafza-i Celâl zikrinin mer-
kezi her ne kadar başımızın tam ortası ise de aslında saçı-
mızdan ayak tırnağımızın ucuna kadar bütün âzâlar birden 
zikir edecektir. Onun için bu makam zikrine “zikr-i sultan” 
denilmiştir. Böylece başımızdan önümüze düşen bir saç par-
çasının dahi Allah (celle celâluhû) zikrini talimi izah edilmiş 
bulunmaktadır.

Bu birinci devre, zaman ve zemin imkânları ve sâlikin bu 
yoldaki istek, kâbiliyet ve istidâdı ile üç ve nihâyet beş yıllık 



341Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

bir devredir. Çok müstaid kimseler içinde istisnâî hâl olarak 
daha kısa bir devrede latîfeler safhasını geçmek mümkün-
dür. Maksad, taklîdi tahkîke erdirmek, kemâl yoluna hakkıy-
la baş koymaktır. Ayrıca çok mühim bir husus da; bu talim 
edilen latîfelerde sayılı adetlerdeki zikirle de kalmayıp “ve-
led-i kalb” yani kalbin kendi kendine zikri hâline girmektir. 
Bu dervişin kendi isteği olup maksad da budur zaten. Yürür-
ken, yerken, içerken, çalışırken, konuşurken, uyurken, kalb 
uyanık olup zikretmeli. Bazen de bütün vücûdumuzla zikre 
girmeli. İşte zikr-i sultan… Bunda adet yok artık. Gâfil olma-
yan uyanık bir sâlik olmaz ki her adımda kalbi “Allah” (celle 
celâluhû) demesin. Mutluluk yolu bu gidişte ve saâdet kapısı 
da bu gidişin sonundadır.

Nefy ü İsbat Dersi

(413)
Fî makâm-ı nefy u isbât habs-i nefes
Bu yolda canlar buldu hulku enfes

(414)
Ta’lim üzere kasr olur bunda isim
Ba’dehu tevhîde geçdin bâ-cisim

(415)
Bâtına çek, hapsedüb evvel nefes



342 Aliosman Dağlı

Kalsın ahvâl-i kamu dünya heves

(416)
Hatt-ı ‘lâ’yı merkez-i ahfâdan al
Alnına çek nefy ola anda meâl

(417)
Kenf-i yumnâya verüb bir inhinâ
Lam elif nakş oldu anda gûyiyâ

(418)
Çün ‘ilâhe’lafzı nefy etdi hemân

Hatt-ı ‘illallah’ı darb et durmadan

(419)
Hakk’a eyle ânda isbât-ı vücûd
Tâ fezâ-yı kalbe olsun bu vürûd

(420)
Gayri gitti ‘lâ’ ile fâil de yok

Çünkü ‘illallah’ ile hâil de yok

(421)
Ta’rif ettik vâkıf âdât ile

Tâlib olan vasfını andan bile



343Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(422)
Böylece kaç yüz nefes vermişse zât 

Bî-tekellüf eyle sen anda sebât

(423)
Her nefes hatm olduğunda gâh diye
Hem ‘Muhammed Resûlullah’deye

(424)
Bâz-ı keşt ile ircâ bu makam

Tâ ki ref ola gönülden her zılâm

(425)
Yâ İlâhî sen ki Ma’bûdum benim

Gayrı, ref ettim ki matlûbum benim

(426)
Sensin ancak, ver rızâ-i pâkini

Bâ-resânet bulayım idrâkini

(427)
Bu hayâlle tâ nefes darlaşmağa

Olmaya bir diğere ulaşmağa



344 Aliosman Dağlı

(428)
Tek adette terk edüb de ver nefes
Böylece tekrar edülsün her nefes

(429)
Tâ gönülden nefy ola her mâsivâ

Feth ola kalb, kalmaya zehr u hevâ

(430)
Hem dahi rahşân olub envâr-ı nûr
Mihricân tâbân olub bulsun sürûr

(431)
Gitti düşman-ı zılâm geldik de nûr

Pertevinden kalb, bulur ol dem huzûr

(432)
Hem de deryâ-yı muhabbet cûş eder
Sekr-i feyzi dembedem sarhoş eder

(433)
Levh-i dilde bir nevi’ seyrân ola

Âdemiyet vâlih ü hayrân ola



345Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(434)
Bu makamda şöyle buyurdu o pîr 
Mesnevî’de hem Celâleddîn Kebîr

(435)
Dâd u câdû, bî bedesten an nigâr

Güft ü zeyn deryâ bî-rengîz an gubar

Tevhid dersine giriş:

Bu devre, nefy-u isbat zikri devresidir. Diğer ismi habs-i 
nefes olan bu devre, bir intikal yani orta devredir. Gerek 
mürşid ve gerekse mürid için çetin bir safhadır bu makam.

Mürid o güne kadar alışmadığı yeni bir zikir usûlü ile kar-
şılaşacak, zikrin kendi husûsiyetine de çok zor alışacaktır. 

Bu devrede sâlikânın bir kısmına bazı indîler müstesnâ ol-
duğu gibi, hemen bu dersteki bütün müridâna bir celâl hali 
gelebilir. Bu sebeple mürşid çok dikkat ve uyanıklık ile mü-
ridin işini kolaylaştırmaya, mümkün olduğu kadar sükûnet-
le bu intikal devresinden selâmetle geçirmeye çalışır.

Derse başlarken ilk derste anlatıldığı şekilde 15 defa is-
tiğfar edip, peşinden İhlas ve Fâtiha'ları okuyup sevaplarını 
hediye ettikten sonra, mürşid râbıtasıyla beraber Peygamber 
Efendimize de râbıta yapmaya başlarız. Ancak burada mür-
şid râbıtası kişinin isteğine bırakılmıştır. 

Bu yolun iki rüknü olan râbıta ve Lafza-i Celâl zikri daha 
önce anlatıldı.



346 Aliosman Dağlı

Bu devre dervişinin zikir usûl ve tertibi:

Daha önce öğrendiği tertibe göre zikri öncesi bütün ha-
zırlıklarını aynen yapacaktır. Daha sonra 100 salavatı şerife 
getirecektir. Sonra yedi letâife birer tesbih -yüz adet- olmak 
üzere Lafza-i Celâl (“Allah”) zikrini eskisi gibi bildiği usûl 
üzere çekecek. Lafza-i Celâl zikri yekûnu yedi yüz adet yani 
yedi tesbihtir. Bu İsm-i Celâl zikri devamlı olup hiç bırakıl-
mayacaktır.

Sâdık ve çalışkan dervişin letâifinde akan nur bütün letâi-
fe geçince, mürşid o kimseye yukarıda yazdığımız gibi nef-
y-u isbat dersini verir. 

Bu dersi vermenin usûlü:

Derviş şeyhinin karşısında iki dizi üzerine oturur, ağzını, 
gözünü kapar, dilini damağına yapıştırır. Nefesini usûlüne 
göre verir yeniden alıp saklar. Gönül rahatlığı ile “Lâ” keli-
mesini ahfâ mahâllinden yukarıya dimâğına çeker ve o hâli 
hayâl eder. “İlâhe” kelimesini sağ omzuna “illallah” kelime-
sini de kalbine muhkem vurur ki onun tesiri ve harâreti bü-
tün vücûdu sarsın. 

“Lâ” nefiydir, yok etmektir. Derviş bu kelimede kendi 
vücûdunu Cenâb-ı Hakk’dan (cellecelâluhû) başka her şeyi 
yok olmuş diye görecek. “İllallah” isbattır. Burada Hakk Sü-
bhânehû ve Teâlâ’nın ezelî ve ebedî varlığının mevcudiye-
tini ve ahadiyetini düşünecektir. İşte mürşid dervişe nefy-u 
isbat dersini böylece öğretecektir. Dervişin bütün vakitlerini 
bu zikre dalmış olarak geçirmesi makbûldür. Çünkü böylece 
Kelime-i Tevhîd’in sûreti kalbde de yer eder. Büyüklerimiz 



347Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

zikirden istenenin, kalbin dâimâ Hakk ile olması, aşk derece-
sindeki sevgi ve saygının kalbde yer etmesi olduğunu beyan 
ederler. 

Sohbet topluluklarında bu hâlin yaşanması, en istenilen 
şeydir. Kalb öyle kuvvetli bir duyucu ve anlayıcıdır ki her 
tarafa yönelir. Gerek dünya düşüncelerini ve gerekse ahret 
hâlinin hayırlı olmasını hep kalb düşünür. Bir ân-ı zamanda 
göklere çıkmak ve tüm âlemi seyretmek kalbe kolay gelir. 
Onun için kişi kalbini her türlü düşünce, merak ve üzüntü-
lerden kurtarmalıdır. 

Usûlüne göre zikirle meşgûl olup Lafza-i Celâl ve Keli-
me-i Tevhid bereketi ile nefsin kötü isteklerinden ve kötü le-
kelerinden kalbi kurtarmalıdır. 

Nefy-u isbat dersinde derviş, bir nefeste 7, 9, 11, 13, 15, 
17, 19, 21, 23, 25, 27, 29, 31 ve 33 gibi gücü yetebildiği kadar 
“Lâ ilâhe illallah” dedikten sonra nefes alınca “Muhamme-
dü’r-Rasûlullah” der. Ve sonra “İlâhî ente maksûdî ve rızâke 
matlûbî” duâsını okur. Bu mübârek duâ dervişin ilk dersin-
den îtibâren gönül isteğidir. “Muhammedü’r-Resûlullah” 
sözü zikrin ziyneti olduğunu ve bu sözü yeri geldikçe söy-
lemeyi üstâzlarımız buyurmuşlar, ve bu lafzı ruh latîfesinin 
üzerinde söylemenin hoş olduğunu ifade etmişlerdir. “İlâhî 
ente maksûdî ve rızâke matlûbî” duâsının ise saf bir niyetin 
söz hâline gelişi olduğunu haber vermişlerdir.

Bu devre dervişinin zikir usûl ve tertibi:

Daha önce öğrendiği tertibe göre zikri öncesi bütün ha-
zırlıklarını aynen yapacaktır. Sonra yedi letâife birer tesbih 



348 Aliosman Dağlı

-yüz adet- olmak üzere Lafza-i Celâl (“Allah”) zikrini eskisi 
gibi bildiği usûl üzere çekecek. Lafza-i Celâl zikri yekûnu 
yedi yüz adet yani yedi tesbihtir. Bu İsm-i Celâl zikri devam-
lı olup hiç bırakılmayacaktır.

İkinci devre murâkabe devresidir. Bunu açıklamak uygun 
olmayıp yaşamak lazımdır. Üstün derecede sırdır açıklana-
maz, gizlidir.

Habs-i nefes zikri toplamda bine (1000) tamamlanacak, ve 
alınan nefeslere göre hesap yapılacaktır. Mesela; 

1 nefeste 3 Kelime-i Tevhid getirebilen derviş, 333 nefes 
zikredecek;

11 Kelime-i Tevhid getirebilen ise 99 nefes zikir çekip 
1001’e tamamlayacaktır.

Not: Nefes darlığından hasta olanlar, bir nefeste en az sayı 
olan 7 defayı okuyamazlarsa 3 kez de okuyabilirler.

Murâkabeler

Merâtib

(436)
Geldi mi’râc-ı merâtib şöylece

Devr-i eflâk etmede rûh böylece

(437)
Her makâm kim Hakk’a kurbiyyet ola

Anda sâlik başka bir âlem bula



349Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(438)
Hiç cihet yok çün sıfattır mazharı

Âlem-i imkân olub da meşheri

(439)
Ehâdiyette murâkıb bu makam

Buldu aslın gitti ecsâm bâ-tamam

(440)
Çün "lâ" kıldı nefy, doldu sıfat

Bî-zamân oldu maiyyet bâ-necât

(441)
Âlem-i halk ya melekût emr ola
Âlemeynin ortasında yol bula

(442)
Berzâh-ı arş oldu anda câyigir

Mahv eder nûr, âlemi hîçi denir

(443)
Akrebiyyetle murâkıb ceberût

Âlem-i berki mücellâ, gayri unut



350 Aliosman Dağlı

(444)
Açdı dördüncü nikâbı mahv-ı kül
Buldu lâhûtî muhabbet der gönül

(445)
Cism-i insan gerçi kim oldu sagir

Nüshâ-i kübrâ olub oldu kebîr

(446)
Bu letâif mahrecidir, bil usûl

Bu sülûk içre olur bunlar füsûl

(447)
Azmile gel feyze eyle intizâr

Mebde-i feyz, ancak Allah ver karar

(448)
Bil ki andandır sıfât-ı kâmile

Tâlibine feyzi oldu şâmile

Murâkabe-i Ehadiyyet

(449)
İbtidâda feyz-i zikr-i ism-i Zât
Câmi’-i envâr-ı mecmu’-u sıfat



351Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(450)
Mevrid-i kalbi musaffâdır ânın
Hem tecelligâhı, ahfâdır ânın

(451)
Kat’ olunca dâire seyr eyledi
Nısf-ı âlî açılur gör neyledi

(452)
Nısf-ı sâfil olsa âfâkı ola

Oldu sâlik nûra müştak bu yola

(453)
Mâverâsında görür ahvâli, nûr
Keşf olur anda dahi bâzı umûr

(454)
Bu makamdır ol tecelli ehâdî

Zikr-i tevhid ile erişdi mededi

(455)
Oldu envâr-ı tecelli-i şuhûd

İn’ikâs ettik de ilhâm-ı vücûd



352

(456)
Aslına eyler letâif bâ-rücû’

Dâire seyrin edüb de bâ-huşu’

(457)
Hatt-ı nevâl oldu tekmil anda hem

Âhirine intikâl buldu selâm

(458)
Zıll-ı esmâ-i sıfatdan intikâl

Kendi rûhundan müfehhem, bu meâl

Murâkabe-i Maiyyet

(459)
Çünki sâlik bula anda bir hayat
Meks edüb nâzır ola birkaç saat

(460)
Emr olunca ol mâiyetten nasîb
Olmaya artık âna hiçbir rakîb

(461)
Mazhâr-ı nefs-i kelâm İzz u Celâl

Çün “maaküm eyne mâ küntüm” delâl



353Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(462)
Allah Allah bu ne lütf-u hâl ola

Akl-ü fikri anda lâl ola

(463)
Durma tehlil eylesün bunda lisân
Çok terakki oldu ol an bî-gümân

(464)
Şevk-u feyzi ile edüb de ihtimâm

Ol huzurda hem teveccüh ber-devam

(465)
Âh-u nâle darbe-i mutlak olur
Bâzı da bîhûdî müstağrak olur

Murâkabe-i Akrabiyyet

(466)
Nısf-ı âlî dendi bâ-şuûn

Bu uzun yol katı’ olunca bâ-derûn



354 Aliosman Dağlı

(467)
Şeş cihetten feyz-i nûrânî muhît
Zâkir oldu şimdi envâr-ı basit

(468)
Akrabiyyetle murâkıb oldu zât
Zât-ı bî-misle müsâhib oldu zât

(469)
Görme, gâfil, kudret-i Hakk’ı ba’ıd

‘Nahnu akreb’ güftü ‘min hablil verid’

(470)
Mevrid-i nûr-u letâif feth olur

Sâlik anda hubb-i Zât’a yol bulur

(471)
Şiddet-i hubb zâtına rakîb olur
Kendi kendi o dem râgib olur

Murâkabe-i Muhabbet

(472)
Bu devirde zevk ile âhenk olur



355Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Bî-mehâba gelir bî-renk olur

(473)
Kim muhabbetten haberdâr olmaya

Lübb-ü şer’ ile zevk-u Ahmed bulmaya

(474)
Aşk ile var olduğun bilmez cihân
Aşk-ı hubb-i Mustafa’sız iş yaman

(475)
Kim ki sevgi aşk ile Peygamber’i
Pây-ı bendi kırdı, geçdi çemberi

(476)
Nûş edüb peymânîyi candan geçüb
Buldu mest-i dâimî, zandan geçüb

(477)
Çünkü emvâc-ı teheyyücden çıkub

Menzilin mersâ-yı istiğrak edüb

(478)
Nûra varsan, nûr olursun nûr ile
Hüsn-ü aşkı Zü’l-Cemâl’e sûr ile



356 Aliosman Dağlı

(479)
Rengi âhengi fenâ kalmaz gider

Hangi rûh kim cismi, aşka mahv eder

(480)
Sanma ey zâhid, muhabbetsiz ola
Her muhabbet küfvü zîr engîz ola

(481)
Vecd-i bâtın cümle istihlâk olan

Sonra izmihlâli istimlâk olan

(482)
Bunda zâil olduğu mevcud "lâ" eser

Çünkü tevhîd-i şuhûdî mu’teber

(483)
Ref’ olur hep gönlüne gelmez hevâ

Şakk-ı sadr olmuş, hemân gitmiş sivâ

(484)
İsm-i zâhir bunda oldu hem tamam

İsm-i bâtın nisbete geldi kelam



357Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(485)
Lîk fevkinde kelâmın bu makam
Seyr-i a’lâ yedi mevki var tamam

(486)
Yâr olub Allah’ı eğer tevfîk ede
Kendi kendinde ânı tahkîk ede

(487)
Bî-kenar deryâ vü mevci bî girân

Şerh-i vasfâ lâl olur her bir zaman

(488)
Çün hezâr-ı lütf-u Mevlâ her yeri

Mürşid etmeklik gerek peygamberi

Murâkabeler Safhası

Üstâzımızın manzum “Âdâb-ı Tarîkat” risâlesinden murâ-
kabenin lügat ma’nâsı: “Mâsiva denen, dünya düşüncelerini 
tamamen atarak, kâlben Cenab-ı Hakk’a (celle celâluhû) yö-
nelmek.”

AHADİYYET  -  ÂLEM-İ İMKÂN  ZUHÛR-U SIFÂT
MÂİYYET  -  ÂLEM-İ MELEKÛT  -  YOKLUK BÂ SIFAT
AKRABİYYET  -  ÂLEM-İ CEBERÛT  -  TECELLÎ-İ BERKÎ



358 Aliosman Dağlı

MUHABBET  -  ÂLEM-İ LAHÛT  -  MAHV-I KÜLL

“Geldi Mi’râc-ı merâtib şöylece
Devr-i eflâk etmede rûh böylece.”

Demek ki, murâkabeler devresinde (rûh) dört makamda 
seyahat edecek, ma’nen oraları görüp, tanıyacak.

Ahadiyyet murâkabesi: 

Sâlik, (habs-i nefes) dersinin ortalarında iken bu ilk murâ-
kabe görevi verilir. (İmkân âlemi) dediğimiz, üzerinde yaşa-
dığımız bu dünya âleminin her şeyinden, her hâlinden ibret 
alarak, rûhunu geliştirmeye başlayacak. Her şeye ibret bakı-
şı ile bakacak, düşünecek ve (Tek) olan (Yaratıcı)’nın sırrına, 
görünen bütün bu hâller yolu ile erişmeye çalışacak. Çünkü 
görünen ve duyulanların hepsi de O’nun sıfatının tecellisi-
dir. Pek mübârek bir gıdâ olan sütün nerede halk edildiği-
ni düşün de, ibret al. Derviş bu murâkabeyi, bu düşünüşü 
ömür boyu bırakmayacaktır. 

“Âyinedir bu âlem, her şey Hakk ile Kâim,
Mir’ât-ı Muhammed’den Hakk görünür dâim.”

Sırrının özü bundadır. Bir ânı gafletle geçirmeden uyanık 
olmak gerek. Bak rüzgârın sesine de ibret al. O’nun ismidir 
cihanı dolduran: Hû…

Birinci Murâkabe: Ahadiyyet Murâkabesi

Sâlik kendisi için en uygun vakitte, mümkünse gece te-
heccüd zamanı, abdestini alıp ikişer rek’atta selâm vermek 



359Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

üzere dört rek'at teheccüd namazı kılar. Diğer vakitlerde ise, 
her hangi bir vakit namazından sonra derse oturacaksa he-
men dersine başlar. Daha başka vakitte ise ve eğer kerahat 
zamanı değilse iki rek’at rızâ-i İlâhî için namaz kılar. Kerahat 
vakti ise doğrudan murâkabe dersine oturur.

Bu açıklanan dört husus dikkatle kavranmalıdır. Böylece, 
mürid murâkabe dersine oturunca:

Niyet ile bir miktar salavât-ı şerîfe getirir. Eğer vakti mü-
sait ise, bir tesbih (100) adet “Sübhanallâhi vel hamdülillâhi 
velâ ilâhe illallâhu vallâhu ekber” tesbihini çeker. Yüzüncüde 
de  “Velâ havle velâ kuvvete illâ billâhil aliyyil azîm” der, isterse 
kendince başka güzel şeyler de ilâve eder, ama bu zamanda 
yazdıklarımız elverir.

Sonra:		  3 defa : “Murâkabe-i Ahadiyyet”
			   3 defa : “Âlem-i İmkân”
			   3 defa : “Zuhûr-u Sıfat”
Kelâmlarını söyleyerek, murâkabe kasdıyla abdestli otur-

duğu temiz ve kimsesiz bir yerde, bir anda bütün yaratıkla-
rı yok bilerek kendisinden geçer, içini bütün düşüncelerden 
temizler, içine gelen düşüncelerden kurtulmak için hemen 
bir kaç defa habs-i nefes ile nefy ü isbat yapar, huzurunu 
böylece tazelemiş olur.

Ve bu hâl ile, cismânî varlığımız, beş duyumuz ile görüp, 
duyup, bilebildiğiniz ve bu içinde yaşadığımız dünyanın üs-
tündekiler, içindekiler, altındakiler. İbretle dolu akla geldik 
ve gelmedik nice misaller. Akıl ve zekâsı ile bütün yaratıla-
nın üstünü olan insan ve nice yaptıkları düşünülecek.



360 Aliosman Dağlı

İşte derviş, kendi iz’anı kadar bu türlü düşünceye dalar. 
En az 15 dakika bu tefekkür ile düşünce imkân âlemini dü-
şünmektir. Bu düşünüş ve murâkabe yani arayış ile bunları 
meydana getiren Yüce Kudret Sâhibi, tek ve bir olan, teklik 
şanından olduğu Mevlâ-yı Müteâl ve Tekaddes celle celâlü-
hû’nün sonsuz azâmetini düşünmek.

Dikkat! Allah Teâlâ’nın Zât’ını düşünmek haramdır. Zira 
küçük insan aklı, O büyüklüğü idrâk edemez. Bu murâkabe-
lerin devamı ile, mürîde İlâhî sıfatların tecellîsi ihsân olunur. 
İlâhî feyz latîfe-i kalbe doğru gelir. Bu sırada müridin kalbi 
de durmadan kendi kendine İsm-i Celâl zikrini eder. Yani, 
veled-i kalb hâli meydana gelir. Mürid bu sırada mânevî 
zevk ile dolu mest olmuş bir haldedir.	

İkinci Murâkabe: Murâkabe-i Maiyyet

Âlem-i Melekût
Yokluk Bâ-sıfât
“Ve hüve meakümeynema küntüm…” (Hadid sûresi, 4. âyet)
Meâl-i Şerîfi: “Her nerede olsanız (ilim ve kudreti ile zâtına 

yakışır bir şekilde) O sizinle beraberdir.”
Not:

1.	 1000 adet Kelime-i Tevhid bu murâkabe ile çekilecektir. 
2.	 Zikir devamınca mezkûr âyet-i kerimenin mânası (mefhu-

mu) düşünülecektir.
Başkaca râbıta yoktur.

3.	 Feyz-i İlâhî zikir edeni her taraftan sarar. Özel bir yön 
yoktur. 



361Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Üçüncü Murâkabe: Murâkabe-i Akrabiyyet

Âlem-i Ceberut
Tecelli-i Berkî
“Ve nahnu ekrabu ileyhi min hablil verîd.” (Sûre-i Kaf, Âyet: 

16)

Meâl-i Şerîfi:“Biz ona (yani insana) şah damarından daha ya-
kınız, her hâlinden haberdârız ve her an kudretimiz altındadır.”

Not: 
1.	 500 adet Kelime-i Tevhid: Maiyyet murâkabesi.
2.	 500 adet Kelime-i Tevhid: Akrabiyyet murâkabesi ile ya-

pılacaktır.
3.	 Her faslın kendi zikrinde o murâbeye ait âyet-i kerîme dü-

şünülecektir.
Başkaca râbıta yoktur.
Sâlik, maiyyet murâkabesinde gelişince, ek olarak, akra-

biyyet murâkabesi'ne yükseltilir. Murâkabenin âyeti ve meâ-
li, ders ta’rifinde vardır. Sâlik, Arş-ı A’lâ’dan pek öte ve yüce 
makam olan âlem-i ceberût denen makama rûhen yücelip 
ma’nevî mi’râc edecektir. Bu âlem, rûhların yaratıldığı ve 
İlâhî emirlerin Arş-ı A’lâ aracılığı ile bütün kâinâta duyurul-
duğu âlemdir. 

10 tesbih Kelime-i Tevhid, yarıya bölünecek ve 5 tesbih 
maiyyet, 5 tesbih de akrabiyyet murâkabeleri ile yapılacak-
tır.

Bu makama âit olan Kâf sûresi, 16. âyet okunacaktır. Meâ-
li olan: “Biz ona –yani insana- şah damarından daha yakınız. Her 



362 Aliosman Dağlı

hâlinden haberdarız ve her an kudretimiz altındadır” hâli düşü-
nülecektir. Başkaca râbıta yok. Bu duygu ile ceberût âlemin-
de rûhen mi’râc edecektir. 

Bu murâkabenin feyzi, göğüs latîfeleri olan 5 letâife gelir. 
Bir taraftan rûhen -yani ma’nen- ceberût âleminde seyahat 
ederken, bir taraftan da Hakk’dan -celle celâluhû- gelen feyz-i 
İlâhî’nin göğüs latîfeleri yolu ile kendisini kuşattığını hayâl 
edecektir. 

5 tesbih tevhid de bu murâkabede yapılacaktır. Yekûn 
yine 10 tesbihtir.

Dördüncü Murâkabe: Murâkabe-i Muhabbet

Âlem-i Lâhût
Mahv-ı Küll
Âyet-i kerîme: “Yuhibbuhum ve yuhibbûnehû.” (Sure-i Mâi-

de,  Âyet: 4)
Meâl-i şerîfi: “Allâh (celle celâluhû), onları sever, onlar da Al-

lâh’ı (celle celâluhû) severler."
Not:

1.	 “300”  adet  Kelime-i Tevhid:  Maiyyet murâkabesi
2.	 “300”  adet  Kelime-i Tevhid:  Akrabiyyet murâkabesi
3.	 “400” adet Kelime-i Tevhid: Muhabbet murâkabesi ile ya-

pılacaktır.
4.	 Her fasıl zikrinde murâkabenin kendi âyet-i kerîmesi dü-

şünülecektir.
Başkaca râbıta yoktur.



363Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Birinci Tekmile Letâif Murâkabelerinde Lafza-i Celâl 
Zikri

Şimdi gelelim letâif murâkabesinde Lafza-i Celâl zikrine:
1- Derse hazırlık: Sâlik, eskisi gibi, bildiği üzere niyet, 

istiğfar, İhlâs ve Fâtiha’larla duâ ve hediyelerini ve bir tes-
bih de salavât-ı şerîfi yaptıktan sonra ikinci devre tezekkü-
rü’l-mevt ve ikinci devre râbıta-i şerîfesini, kudreti nisbetin-
de çok dikkatli ve tam bir bağlılık ve huşu’ ile yapar. 

2-  Râbıta: Oturuş çok dikkatli, son derece tevâzu hâlin-
de; baş kalbe meyilli, eğik ve râbıta da tam olacak. Merhum 
Üstâdımızın manzum risâlelerindeki, “kıl teveccüh” diye 
başlayan dört satır bir beyitini hatırla. O derin ma'nâyı dü-
şün ve tam bir dönüş ile ona yönel. Aynı zamanda Aleyhis-
selatü Vesselam Efendimiz’in huzûr-u saâdetlerinde ve tam 
karşılarında bulunduğunu tefekkür et, düşün.

 Bütün pirlerimiz de Efendimiz’in etrafında ve yine bizim 
karşımızda mübârek bir halka hâlinde.  Hâlen bağlı bulun-
duğun en son şeyhinin hayâlini de göğsüne yerleştir. Bu, 
tam şeyh de kendini yok etmek, yani “fenâ fî’ş-şeyh” hâlidir. 
Bu hâli bulmaya çalış. İşte râbıta bu mânada olacak. 

“Letâif ” murâkabeleri ile zikirde ise, senin kalbin Rasû-
lullah Efendimiz’in kalbine, ruhun rûhuna, sırrın sırrına, 
hafân hafâsına ve ahfân ahfâsına râbıtaya girecek. Alnımız, 
iki kaşımızın arası da devamlı olarak Rasûlullah Efendimiz’e 
râbıtada olacak. Bu teveccüh râbıta hâli ne kadar kuvvetli ve 
devamlı olursa, zikir de o derece zevkli, faydalı ve kemâle 
erdirici olur. 



364 Aliosman Dağlı

3- Zikre giriş: Râbıta tamam olunca, hafif sesle “vukûf-i 
kalbî” dersin. (Ma’nâsı, “Kalbimi bileyim, kalbimin sırlarına 
ereyim” demektir)

Bundan sonra, eûzu besmele ile hamd ve salavât okur, ni-
yaz edersin, yani istekte bulunursun. Artık derse hazırsın. 

Latîfe-i Kalb: 

Hazret-i Âdemiyyet’ten, ef’âlin tecellîsi ile, murâkabe-i 
latîfe-i kalb: 

Yâ İlâhî, yâ Muîn, yâ Kerîm, lütf ü ihsânın ile şu feyz-i te-
cellî-i ef’aliyedeki, Resûl-ü Ekrem (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
Efendimiz’in, latîfe-i kalb-i şerîfinden, Hazret-i Âdem aley-
hisselâm’ın latîfe-i kalb-i şerîfine verilip ulaştır. 

Onu, Meşâyıh-ı Kirâm (kaddesallâhu teâlâ esrârahum) Efen-
dilerimiz’in latîfe-i kalbleri vâsıtası ile benim latîfe-i kalbime 
ulaştırıp feyz ihsân eyle. Âmin, der.

Kısa bir tefekkür yani düşünceden sonra, bin adet Lafza-i 
Celâl zikrini çeker. Tesbih sonunda (her yüz sonunda) da es-
kiden olduğu gibi, “İlâhî ente maksûdî ve rızâke matlûbî” duâ-
sını okur. 

Latîfe-i Ruh:

Hazret-i Nûhiyye ve İbrâhimiye’den, sıfat-ı subûtiyye'nin 
tecellîsi ile, murâkabe-i latîfe-i ruh: 

Yâ İlâhî, yâ Muîn, yâ Kerîm, lütf ü ihsânın ile şu feyz-i te-
cellî-i sıfat-ı subûtiye’deki Resûlü Ekrem (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Efendimiz’in rûh-u latîfinden, Hazreti Nuh ve Hazre-
ti İbrâhim aleyhimüsselâm’ın ervâh-ı latiflerine ulaştır. 



365Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Onu, Meşâyıh-ı Kirâm (kaddesallâhu teâlâ esrârahum) Efen-
dilerimiz’in latîfe-i ruhları vâsıtası ile benim latîfe-i rûhuma 
da ulaştırıp feyz ihsân eyle. Âmin. 

Latîfe-i kalbdeki gibi kısa bir tefekkür, düşünme, bin tes-
bih zikir ve duâ. 

Latîfe-i Sırr :   

Hazret-i Mûseviye yolu ile Şuûnât-ı Zâtiyye'nin 
tecellisinden Murâkabe-i Latîfe-i Sırr:

Yâ İlâhî, yâ Muîn, yâ Kerîm, lütf u ihsânın ile şu feyz-i 
tecelli-i şuûn-i Zâtiyye ki, Resûlü Ekrem (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Efendimiz’in latîfe-i sırlarından, Hazreti Mûsâ aley-
hisselâm’ın letâife-i sırrına ulaştır. 

Onu, Meşâyıh-ı Kirâm (kaddesallâhu teâlâ esrârahum) Efen-
dilerimiz’in latîfe-i sırları vâsıtasıyla benim latîfe-i sırrıma 
ulaştırıp feyiz ihsân eyle. Âmin. 

Yine öncekiler gibi kısa bir tefekkür, düşünme, bin tesbih 
zikir ve duâ. 

Latîfe-i Hafâ:  

Hazret-i İseviye yolu ile, sıfat-ı selbiyyenin tecellisinden 
Murâkabe-i Latîfe-i Hafâ:

 Yâ İlâhî, yâ Muîn, yâ Kerîm, lütf u ihsânın ile şu feyz-i 
tecellî-i Sıfat-ı Selbiyye ki, Resûlü Ekrem (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Efendimiz’in latîfe-i hafâ-i şerîfelerinden, Hazreti Îsâ 
aleyhisselâm’ın latîfe-i hafâ-i şerîfelerine ulaştır. 

Onu, Meşâyıh-ı Kirâm (kaddesallâhu teâlâ esrârahum) Efen-
dilerimiz’in latîfe-i hafâları vasıtası ile benim latîfe-i hafâma 



366 Aliosman Dağlı

ulaştırıp feyiz ihsân eyle. Âmin. 
Yine öncekiler gibi kısa bir tefekkür, bin tesbih, zikir ve 

duâ. 

Latîfe-i Ahfa:  

Şanların hepsi için, şan toplayan Hazreti 
Muhammediyye’den Murâkabe-i Latîfe-i Ahfâ: 

İlâhî, yâ Muîn, yâ Kerîm, lütf u ihsânın ile şu feyz-i tecelli-i 
Şan-ı Câmiâ ki, onu Resûlü Ekrem (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
Efendimiz’in latîfe-i ahfâ-i şerîfelerine feyz olarak verdin. 

O feyzi Meşâyıh-ı Kirâm (kaddesallâhu teâlâ esrârahum) 
Efendilerimiz’in latîfe-i ahfâları vâsıtası ile benim latîfe-i 
ahfâma ulaştır ve ihsânına lâyık eyle. Âmin. 

Yine öncekiler gibi kısa bir tefekkür, bin tesbih, zikir ve 
duâ.

Letâifte murâkabe ile Lafza-i Celâl zikri burada bitti. 
Son murâkabeyi bozmadan, yani murâkabeden çıkmadan 

kalan iki letâifte de zikir devam eder. 

Latîfe-i Nefs - Latîfe-i Halk:  

Yine eskisi gibi bin tesbih, zikir ve duâsı. 

Latîfe-i Küll - Zikr-i Sultan: 

Burada da yine eskisi gibi bin tesbih, zikir ve duâsı. 
Böylece yedi letâif zikri tamamlanır. Vakti müsâit olan 

dervişler her latîfede bin tesbihten fazla Lafza-i Celâl zikrini 
yapabilirler. Her latîfede iki, üç, dört veya beş tesbihe kadar. 
Ancak esas ders letâifin her birinde biner tesbihtir. 



367Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

Latîfelerde Lafza-i Celâl zikri tamamlandıktan sonra; açık 
tevhid - sesli zikirden kendine mahsus olan derse bildiği 
usûl üzere geçer ve günlük dersini tamamlar.  

Husûsî not: 
Letâif murâkabelerini ta’riflerine göre yapamayan erkek 

ve kadın kardeşlerimiz, râbıta-i şerîfeden sonra zikre başla-
yacakları zaman;

 “Yâ Rabbî, ben şeyhimin ta’rifine göre letâiflerin her bi-
rinde ayrı ayrı söylenecek sözleri bilemiyorum. Sen, hâlimi 
bilirsin. Letâif makamlarında Şeyhimiz neler diyorsa beni de 
ma’nen öyle kabûl et, lütuf ve keremin ile” der. 

Ve sırası ile eskisi gibi, latîfe-i kalbten başlayarak yedi 
letâifin zikrini yapar ve sonra bildiği usûl üzere tevhid zik-
rine geçer... 

Mevlâmız celle celâluhû taklîdimizi tahkik buyursun. 
Âmin. 

İkinci Tekmile, Yüce Murâkabelere Yükselemeyecek 
Dervişlere Ek Dersler

Eûzu billâhi mine’ş-şeydâni’r-racîm
Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm
Son 3 murâkabeyi tamamlayan sâlike verilecek ek dersler:
1- Bir tesbih (100) adet Lâ Maksûde İllallah.
1- İki tesbih  (200) adet Lâ Mevcûde İllallah.
3. Üç tesbih (300) adet Hüve Yâ Men Hüve Leysel Hâdi 

İllâ Hû.



368 Aliosman Dağlı

İsteyen ve gücü yeten tesbih miktârını istediği kadar ço-
ğaltabilir.

Münâcât

(489)
Yâ İlâhî, biz ki âciz pür kusûr

Ol sebilin hâkini umduk murûr

(490)
Ravza-i Kuds’e olan hubbün için

Mahrem-i sohbet olan kutbun için

(491)
Âl-i Ashâb-ı Kirâm’ın nûruna

Hem de Sâdât-ı İzâm’ın uğruna

(492)
Arz-ı perişandaki bu zînetin

Yoksula da lütf ola bol nîmetin

(493)
Hubb-u ma’nâya edüb irşâd bizi

Vuslât-ı Zât-ı Resûl’le şâd bizi



369Manzum Âdâb-ı Tarîkat Risâlesi ve Şerhi

(494)
Pür nazar-ı rahm-i Ahmed olayım

Müjde-i âb-ı visâlle dolayım

(495)
Suhf-u zâtım eyle şeytandan berî

Bezm-i sâfi serbârın olsun yeri

(496)
Küfr-ü huffâş dehşeti etsün firâr
Sıdk-ı ihlâs eylesün anda karar

(497)
Nûr-u feyzin kaplasın etrâfımı
Tâ be hurşid eyleyüb evsâfımı

(498)
Şemsi-i âciz gedâya vere hâl

Hasta-i zahm-i mizâce hüsn-ü kâl

(499)
Mihnet-i aşka fedâ ihvânımız

Yâd ede rahşan ola bu cânımız



370 Aliosman Dağlı

(500)
Hâkine baş vurmak olduğu çün vüsûl

Es-salâtü vesselâm ey Ser-Rüsûl

(501)
Âl’ine Ashâb’ına olsun selâm

Dest-i mürşidle ire encâm-ı hitâm



HASBÜHÂLİ’S-SÂLİK FÎ 
AKVEMİ’L-MESÂLİK ŞERHİ22 





Rahmân ve Rahîm olan O’nun adı ile…22

Hamd, Âlemlerin Rabbi’ne… Salât ve selâm O’nun Resû-
lü (sallallâhu teâlâ aleyhi ve sellem) Efendimiz’in ve O’nun Âl 
ve Ashâbı’nın üzerine olsun.

Tarikatın Temeli Olan On Bir Mesele

1-Tarikatın esas ve binâsı nedir?

Hakk Teâlâ’ya (celle celâluhû) tam doğruluk ile yönele-
rek Sünnet-i Resûlullâh’a eksiksiz uymaktır. Öyle ise önce 
ilmihâlimizi yani gerekli din bilgisini tam öğrenmek; yapıl-
ması gereklilere tam uymak ve yasaklardan tam korunmak 
şart ve esastır. Birçok dînî yasak ve eksiklerin içinde yüzerek 
tarikatın kapısı çalınmaz. Kardeşlerim mâsivâ denen dünya 
isteklerine kendimizi kaptırıp koyvermekle, nefsin her iste-
ğine boyun eğmekle yola gidilmez. Bu yolla istenene ulaşıl-
maz. Nefsin isteklerine hayır demedikçe murâd alınmaz.

2-Nakşî tarikatı şeyhlerinin îtikâdı nedir?

Tam tamına Ehl-i Sünnet îtikâdıdır. Fırka-i Nâciye de-
nen kurtuluş yolunda olanların Nakşî şeyhlerinin yoludur. 
Bu tarikata sapıklıklar sokulmamıştır. Başından beri özünü 
korumuş ve korumaya devam edecek ve etmektedir. Tarîk-i 

22   Hüseyin Hamdi Efendi hakkında kaynaklarda mürşidi hariç 
hiçbir bilgi bulunmamaktadır. Sultan Abdülmecid Han devri 
âlimlerinden olduğu düşünülmektedir. Mürşidi Hasbihâlü’s-Sâ-
lik risâlesinde zikrettiği üzere Topbaşzade Ahmed Kudsî Efen-
di’dir (v.1305/1889).



374 Aliosman Dağlı

Nakşiyye pîrleri yüce kimselerdir. Zîrâ bu tarikin öncüsü 
Sıddîk-ı Ekber (radiyallâhu teâlâ anh) Efendimiz’dir. İnançları 
ve yollarının özü ise Cenâb-ı Hakk’a (celle celâluhû) tam kul-
luk etmektir.

3-Nakşî şeyhlerinin lüzumlu temel inançları ve 
yollarının özü.

Hakk Celle ve âlâ’ya kulluk etmektir. Öyle kulluk, öyle 
ibâdet ki mâsivâ denen dünyaya âit her şeyden kendilerini 
kurtarmak ve zorluk çekmeden her an Hakk Teâlâ’dan (celle 
celâluhû) haberli ve uyanık olmaktır.

4-Bu yüce saâdet yolunu bir miktar açıklayalım.

Sevginin aşk mertebesine varan en üstün derecesine ilim 
dilinde muhabbet denildi. Muhabbet sözü anıldı mı bu yüce 
kelâmın aşk derecesine ulaşmış olup sevgi mânâsına geldiği 
hemen anlaşılmalıdır.

“Muhabbetten Muhammed oldu hâsıl.
Muhammed’siz muhabbetten ne hâsıl?”

demiş şair. 
İşte sözün özü, bu kâinâtın mayası aşkdır. O mayanın özü 

ise Nûr-i Muhammed’dir. Muhabbetin tadı ilâhî cezbe ile 
duyulur. Hakk’a (celle celâluhû) âşık olamayana derin mânâyı 
nice anlatmak gerek? Anlayanlar yetişir ve yolu aşarlar. En 
özlü çâre, cezbe yolunun tadını almış ve mânevî yetiştirmesi 
bu gidişe uygun bir kemâl ehlinin sohbetini nîmet bilmektir. 

Kardeşlerim yukarıdaki dört maddelik açıklamada dura-
rak sohbeti bir miktar da biz açalım:



375Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

On beş yıldan beri yerine göre söz, yerine göre yazı ve 
risâlelerdeki beyanlarımız ve yerine göre de ses bantlarında-
ki sohbetlerimizde yukarıda sözü edilen dört esâsı toplamış 
bir kemâl ehli tarafından yetiştirildiğimizi tekrar etmişizdir. 
Bu âcizden ne duyulmuş ve ne görülmüşse ve -daha bile-
meyiz- ne zâhir olacaksa, hepsi, o feyiz denilen ilâhî akımın 
mümtaz bir nakli olarak Üstâzım’dan gelmiştir. Öyle de ge-
leceğine îtikâtımız tamdır. 

Bize gönül verenler, Altın Halka’nın mânevî zincirine 
mıknatıslanmış bağlılardır. Öyle ise tutanlar ipi tek tutmalı, 
kapıyı da bir bilmeli. Tekrar ve son olarak hatta yalvararak 
ricâ ediyorum: Her kapıyı çalmak hevesi ve alışkanlıkları 
olanlar lütfen bizi yormasınlar. Zîrâ gönülsüzlerle geçirile-
cek zamanımız kalmadı. Merhum Üstâzım’ın manzum Âdab 
Risâlesi’nden birkaç beyt bunlar. Daha önce şerh edildi. An-
cak yeri geldiği için burada da manzum hâlini kayıttan ken-
dimizi alamadık. Mânâları gâyet açık; ibretle ve kalb gözü ve 
kulağı ile duyabilenlere ne mutlu:

“Şer’-i Ahmed’le peşin âmil ola
Cümle emri bâ-tamam hâmil ola
Ruhsata meyl etmeye hiçbir zaman
Mümkin oldukça azîmet bula can
Sohbetin bilmek gerek âdâbın 
Sevmeli hem sevdiği ahbâbın 
Kaç anın kaçdığı yerde durma hiç 
Çok tefekkür eyle gönlün kırma hiç”

*



376 Aliosman Dağlı

Şu halde anlaşılıyor ki mânevî meslek olan tarikat işinde 
ilerlemek, duygulanmak, aklımıza gelebilen her türlü nok-
sanlıklardan arınmak ve tek söz olarak pek yüce makamdan 
gelen ve feyiz denilen mânevî akım ile gönlü yıkayıp temiz-
lemek, aydınlatmak ve nurlandırmak için tek çâre mürşi-
de cânu gönülden bağlılıktır. Zîrâ bu yola mürşidsiz giril-
mez. Tam bağlılık olmadan feyiz alınmaz. Mürşidde kusur 
arayan, bir başkası ile mürşidini ölçüye vurmaya kalkışan 
kaybetmiş bahtsız bir kimsedir. Artık onun kalbi ‘kabz-ı 
mânevî’ye uğramıştır. Dâimâ sıkıntıdadır. Böylesi için o şey-
he sözde bağlılıktan çözülüp üstün gördüğüne gitmek ha-
yırlıdır. Hem kendini kurtarmış olur, hem de şeyhini seven 
kardeşlere zarar vermekten kurtulur. Sevmediği, sevemedi-
ği, sevemeyeceği kimseye zorla bağlılık olmaz. Kalb kalbe 
karşıdır sözü unutulmasın. Sen ne duyguda isen karşındaki 
sana karşı mutlaka aynı duygudadır. Bu esas bilindiği de-
recede işler kolaylaşır. En saf, en hâlis aşklar misâli. Şeyh 
savunulup hürmet edilmedikçe bütün emekler beyhûdedir. 
Râbıta bozuk olunca her şey bozuk olur. Netîcesi de hüsran. 

Mürşid de bir insandır. Şüphesiz onun da zayıf ve noksan 
tarafları olacak. Ama kendisine bağlı olanlar bu noksan ve 
zayıf tarafları araştırmayacak. Hatta başkalarından da duy-
mayacak. Israrla duymak isteyen olursa bu meclisi terk ede-
cek. Melek arayan önce kendisi melek olsun. Noksan aramak, 
noksan görmek noksanların işi ve yoludur unutulmasın.

Tarikat gönüllüleri bu yola girerken “niçin, neden, nasıl 
ve acaba” soru kelimelerini kafalarından silerek teslim ola-



377Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

caklardır. Bağlantı kusurlu olursa musluğa gelecek su da 
başka yere akar. Sen de beyhûde bekler ve ömür tüketirsin. 

İki yıl önce açıklamasını yaptığımız ve sesimizle teyp 
bantlarına verilmiş olan Hâlidî Âdab Risâlesi’nde “Şeyhi im-
tihan edecek olan mel’undur” buyurulmuştur. Ne korkunç 
şey, Hakk’a (celle celâluhû) sığınırız. Bu yolun birçok mûteber 
kitaplarında şeyh, genç de olsa en güçlü dervişler bir sabî/
çocuk misâli şeyhe itaat edeceklerini beyân etmişlerdir. Der-
viş, şeyhin elinde musallâda yatan ölü misâli teslim olma-
dıkça noksan kalmaya mahkûmdur. Şeyhe gösterilen en iç-
ten sevgi ve saygı aynen onun vekillerine de gösterilecektir. 
Hatta kendinden kıdemli dervişi de şeyhi yerine bilecektir. 
O şeyh ki asırlar ötesinden kendisine imdâd olunmaktadır. 
Geçmiş nice kemâl ehli sultanların koruyucu mânevî gölgesi 
altındadır. 

Eğer inabe alınarak, yeni derviş alınarak saâdetine ermiş 
isen huzurla gözlerini yum, kalbini vesveseden arındır ve 
yoluna devam et. Mutlu gelecekler için tek yol budur. İşte 
tarikata âit on bir meseleden dördüncü olan yüce saâdet yo-
lunun açıklaması bizde böyle zuhûra geldi.

5-Tevhîd-i Zât nedir?

Tevhîd: Cenâb-ı Hakk’ı (celle celâluhû) birlemek.
Zât: Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû). Ki Zât’ı düşünmek ha-

ramdır. Yüce sıfat ve mübârek isimleri ile, her kişi idrak ve 
iz’anı kadar görünen tabiat - doğa ile o yüce şânı bilecektir.

Şimdi tekrar edelim tevhîd-i Zât nedir?



378 Aliosman Dağlı

Hakk Subhânehû ve Teâlâ’dan (celle celâluhû) başkasının 
vücûdundan haberli olmaktan kalbi temizlemek ve ayırmak-
tır. 

Kâmil velî makâmı. Fenâfillah, bekâbillah dereceleri.
Mukarrebîn: Çok yakın olanların hâli. 

6-Vahdet nedir?

Lügat mânası ile vahdet; yalnızlık, birlik, teklik. 
İşbu mâna yolu ilminde ise; vahdet, Hakk Subhânehû ve 

Teâlâ’dan gayri her şeyden ilim ve kalb şuuru, yani anlama, 
bilme ve duyma hallerinden temizlenmek. Kalbin Cenâb-ı 
Hakk’dan (celle celâluhû) gayriden arınması. O’na sevgi, O’na 
aşk,  O’nu zikir etmekten başka hiçbir şeyle oyalanmaması-
dır.

7-İttihad nedir?

İttihad: Birleşmek.
Hakk Subhânehû ve Teâlâ’nın varlığına dalmak ve yok 

olmaktır. 

8-Saadet nedir?

Hakk Subhânehû ve Teâlâ’yı görür gibi olmanın huzur ve 
safası ile kişinin kendinden kurtulmaktır.

Müşâhede makamına erenlerin halidir bu.

9-Şekâvet nedir?

Kişinin kendisine son derece düşkün olması, kendinden 
başka hiçbir şey düşünmemesi ve böylece Hakk Teâlâ’dan 
(celle celâluhû) gâfil olma, habersiz olma halidir.



379Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

10-Vâsıl nedir?

Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) Nûr-u Vücûdunu şuhûd 
ile, yani görmek ve hissetmek sûretiyle, kişinin kendisini ve 
mâsivâyı unutmasıdır. 

11-Fasıl nedir?

Kişinin sırrını Hakk Teâlâ’ya (celle celâluhû) ulaştırması ve 
diğer her şeyden ayırmasıdır. 

Böylece 11 şartın açıklanması tamamlandı. Ancak şüphe-
siz bu hususlar, o hallere yücelenlere has makamlardır. Ve o 
âli zâtların gönül hazineleri bu gibi hallere hazırlıklıdır. 

İrâde
İrâdenin lügat mânâsı; dilemek, istemek, en büyük âmir 

ve hâkimin emri. 
İrâdet: Seçmek, seçilmek, seçip almak.
Tarikatta irâdet ise her şeyin aslı ve tohumudur. Hak ehli 

sözünde irâdet ise kalbinde ilâhî aşk ateşi meydana gelip 
kalbin her yönden Hakk Teâlâ’ya (celle celâluhû) dönerek 
Hakk’ın emir ve çağrılarına tamı tamına uymaktır. Bütün 
kurtuluş ve selâmet yolu, saâdetlerin aslı budur. 

Kardeşlerim istenilmek, istemek için, önce arınmak lazım. 
Arınmamış olan nice istensin? Arınmamış olan ne gözle is-
tesin? Son on yıldır kalben pek muzdarip yaşamaktayım. 
İslâm'ın başına çöken mevcut belâlar yetmiyormuş gibi hep-
sinden beter bir belâ çöktü: Televizyon! 

Mücâhid, nurlu bir kardeşimiz bu fitnevizyonu evinize 



380 Aliosman Dağlı

sokmayın diyordu bir yazısında. Bu sözlerimden irkilen kar-
deşlerim var. Biliyorum ve sözsüz duygu ile duyuyorum. 
Ancak söylemeye mecbûrum. Nefisler yan çıkıyor. Kendile-
rine bahâneler ve hak verdirilmek istemeler pek çok. Lâkin 
hepsi beyhûde.

Televizyonun mülevves ekranından kararan kalbe ilâhî 
aşk girer mi? Tevhid nûru ile aydınlanması gereken o kalb 
aksine harama bakan gözlerden ve haram dinleyen kulak-
lardan akan ziftle kararırsa buna şeyh ne yapsın? Kabahat 
çok yüce bir meslek olan tarikatta mı? Yüce dînimizin hangi 
hükmü o rezilâne görüntüye haram değildir diyebilir?

Merhum Üstâzım “Radyodan kadın şarkısını dinleme-
yiniz” buyurmuşlardır. İslâm yüce ahlâkına zararlı her şey 
kötü ve tehlikelidir. Sakınmak gerek. Evinde televizyon yok 
iken gözler tevhid nûru ile parlamaya başlayan pek çok kar-
deşimin televizyon belâsına yakalandıktan sonra ki hâllerini 
gönlümüz sızlayarak müşâhade etmekteyiz. Nasihatimizle 
iki kardeşimizin bu son derece ahlak düşmanı belâdan kur-
tulduklarını öğrenmiş bulunuyorum. Her ikisinin de göz-
lerinde ilâhî nur parlamakta. Ne mutlu onlara! Ne mutlu 
o cihadı başaranlara. Yardımı olan evlerinin insanlarından 
Mevlâ râzı olsun. Eski bir hâtıramızla sözü noktalıyalım. 
Birkaç sene öncesi İzmit’ten Hacı Şevki isminde bir dervi-
şim ziyaretime gelmişti. Köylü ve benden de yaşlı olan bu 
dervişim “Şeyhim senden fetvâ istemeye geldim” deyince, 
“Bildiğim husus ise pekiyi” dedim. “Televizyona ne dersi-
niz?” deyince de ben “Yok” dedim. Bu cevap ona yetmiş ki 
huzurla yanımdan ayrıldı. 



381Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

Ne tarikat kardeşlerimin ne de tüm din kardeşlerimin ev-
lerinin geçimsizlik fitnesine düşmesine gönlüm râzı gelmez. 
Hakk (celle celâluhû) yardımcıları olsun. Ama derviş kardeş-
lerim nefislerine hayır diyebilir ve ekranlardan gözlerini, 
şehvet saçan seslerden de kulaklarını koruyabilirler. Bu ci-
handa gönlümüzü, berzah âleminde de rûhumuzu hoşnûd 
etmiş olurlar. Sözlerimiz bir nasihat ve vasiyet olarak kabûl 
edilsin. Zîrâ kurtuluş İslâm esaslarına uymaktadır. 

Yukarıdaki açıklamalarımız irâde ve irâde kuvveti hak-
kında yeterlidir. Dervişlik ise tam tamına irâde işidir. Zayıf 
irâdeli kimse dervişliğe heves etmesin. Çünkü irâdesi yeterli 
olmayan derviş olamaz. Mürid irâde eden, irâdeci demektir. 
Mürid ve Mürşid Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) isimlerinden-
dir [Bu iki isim mecâzen kullar için de kullanılır]. Dervişliğe 
yeni giren kimseye de mürid denir. İrâdesini tarikat yolunda 
kullanan demektir. 

Kardeşlerim heves için hele bu yolda da neler var. Biraz 
öğreneyim, biraz da şeyhin dervişleri arasında hoş vakit ge-
çiririm diye bu yola giren olabilir. Aldanan kendisi olur.

Tarikat çelik gibi bir irâde ister. Bu bir demir leblebidir. 
Hazmedecek çelikten bir mide gerek. İrâde, irâdetin karşılı-
ğı olan istemek, seçmek ve seçilip alınmak saâdetin tohumu 
ve temelidir. Kıvılcım gibi kalbi tutuşturur. Ancak çok nâzik 
olduğu için gerekenleri tam yerine getirerek o tutuşturmayı 
kuvvetlendirmek lazım. Yoksa uyanmaya başlayan nur gâib 
[kayıp] olur. Söner. O pak nûrun devamı ise kâmil şeyhin 
terbiye ve yardımına muhtaçtır. Terbiye ve yardıma hak ka-
zandınsa gönlünü ona teslim et. İşte o vakit şeyhi müridin 



382 Aliosman Dağlı

kaba ve sevilmeyen ahlâkını muhabbet ateşi ile yavaş yavaş 
mahveder. Böylece mürid de, derviş de olma yoluna girer. 
Derviş şeyhinin sokak kapısı eşiğine baş koyabilen bahtlı 
kimsedir. Bu usûl ile dervişin aşk nûru yavaş yavaş kuvvet 
bulmaya başlar.

Derviş önce şeyhinin rûhâniyetinde yok olmak, fenâ fı’ş-
şeyh makâmına ermek saâdetine erer. Bu yol onu fenâ fi’r-
resûl mertebesine eriştirir. Eğer tamamen bu kaba cesedi 
aşk ateşinde yakıp eritebilirse tehvid çekicinin şimşek saçan 
darbeleri ile gönül tamâmen nurlanırsa işte o vakit derviş, 
fenâfillâh makâmına yol bulur. Bu, Cenâb-ı Hakk’ın (celle 
celâluhû) sıfatlarında yok olmak saâdetidir ve eğer bir kimse 
bir mürşide teslim olmadan kendi aklı ile ulaşmaya kalkar-
sa hiçbir zaman isteğine erişemez. Aksine birçok tehlikelere 
düşer, kötü hâller başına gelir. Denirse ki işte Kur’ân-ı Kerîm 
var, şeriat ilmi var; yetmez mi? Bunlar herşeyi anlatmış ve 
açıklamıştır. Bu yolun delîli de Peygamber (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) Efendimiz’dir. Bunların hepsi de Hakk’ın (celle ve 
âlâ) lütfudur. Öyleyse şeyhe ne lüzûm var? 

Mürid yani yeni derviş bir hastaya benzetilebilir. Doktor-
luk ilmini, okumamış bilmiyor. Hastalıktan ne yolla kurtu-
lur haberi yok. Buna âit birşey bilmiyor. Çeşitli ilaçları dene-
memiş; hangisi faydalı haberi yok. Hatta hastalığının da ne 
cins olduğundan haberi yok. İşte böyle bir kimse kendi ken-
dine tedâviye kalkarsa, sonu korkunç olur. Belki ölüme de 
sebep olur. Çünkü ilaçlarda tehlikeli olanlar pek çoktur. İşte 
mürşid bir mütehassıs hekimdir ki müridin ne yolda tedâvi 
edileceğini bilmektedir. Mürid geleceğinden ümitli, talepsiz 



383Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

ve korkusuzdur. Bu husus için söylenenler yeterlidir. 
İşte irşad yuvaları kapanalı içinde bulunduğumuz cemi-

yetin perîşan hâli de yeterli delildir. Câmide çok iyi bir vâiz 
dinleyen bir cemaat, daha câmi kapısından ayrılınca omuz 
silkiyor ve bildiğini yapıyor. Ya hiç câmi kapısına ayağı var-
mayan ve İslâm olarak sâde ismi kalmış olanın hâli nicedir? 
Mevlâmız (celle celâluhû) bizi onlar gibi olmaktan korusun. 

Bu yolda nefsine hayır diyebilecek kahraman ve çelik irâ-
deli olan gelsin, derviş olsun. Muhabbet kapısının eşiğine 
baş koysun.

*
Tarikatımızın özellikleri, irşadla görevli zâtların husûsi-

yetleri ile derviş münâsebetlerini ve bu yolda irâdenin öne-
mini önceki iki derste açıklamış bulunmaktayız. 

Ne kadar gönülden dinlenmiş olsa da herhangi bir bilgi-
nin bir dinleyiş veya bir okuyuşla ancak pek azı hâfızada 
kalır. Onun için verilen dersleri nîmet bilerek, sık sık tekrar 
dinlemek veya okumak lazımdır. Ta ki istenen hal gönülde 
yer etsin. 

“Şeyhim himmet. Oğlum hizmet” misâlini unutmamalı-
dır. Aşk ve şevk ile bağlanmak; gönülden sadâkatla hizmet 
yolunda bulunmak, hiç şüphesiz mükâfatsız kalmaz ve kal-
mamıştır. Dervişliğe isteklinin hazırlanması için buraya ka-
dar söylenenler yeterlidir.

İnâbe
Ders verme husûsunu burada açıklayacak değiliz. Hâlidî 



384 Aliosman Dağlı

Risâlesi sadeleştirilmesinde ders usûlümüzün örneğini koy-
muş bulunmaktayız. Esâsen bu özel bir durumdur. Yeni ders 
almak isteyen kimse şeyhinden veya vekîlinden gerekli bil-
gileri duymuş olup öğrenecektir. 

Mürid sadâkat derecesinde mânevî yolları aşabileceğin-
den, önce kalbini mâsivâdan pâk etmesini bilmelidir. Başar-
malıdır. Kendisinin hayâlinde ve gönlünde Hakk Teâlâ’nın 
(celle celâluhû) aziz ve nâçiz bir kulu olduğunu düşünmekten 
başka bir şey kalmamalıdır. Bu yöneliş üzere sağlam ve sâbit 
olmalı ki bütün usûller mâdeni ve bütün kemâle giden yol 
ancak budur.

Tarikat Dersi Almak Usûlü
Tarikatımızın dersini almak için, ya gusûl abdestli veya 

namaz abdesti alarak, şeyhinin tam karşısında iki dizi üze-
re oturan istekliye, şeyh veya vekîli usûlüne göre dersi târif 
eder. Mürid derse oturunca Lafza-i Celâl’in (Allah lafzının) 
mânâsını şöyle düşünecektir:

“Büyüklüğüne kimsenin aklı ve fikri ulaşamaz. Ortağı, benzeri, 
misli yoktur. Hiçbir şeye benzemez. Bütün âlem O’na muhtaçtır. 
O kendisi hiçbir şeye muhtaç değildir. Her türlü noksandan mü-
nezzehtir, beridir.”

Kendisini de bu mübârek (Allah) ism-i şerîfinin mânâsın-
da yok edip, gâib etmeye çalışacaktır. Eğer bu yok etme yani 
fenâfillâh makâmına varmıyorsa, mutlaka ulaşmaya, eriş-
meye son derece gayret edecektir. Zîrâ dervişin kurtuluş ve 
saâdeti bu yok olmadadır. Derviş zikre oturunca her türlü 



385Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

düşünceden, çeşitli hayâllere dalmaktan kalbini koruyacak, 
hatta kendisini de zorlamadan serbest bırakacaktır. Kendi 
kalbini şeyhinin kalbine karşı hazır tutup Lafza-i Celâl’in 
mânâsında kendini yok eder. Denizin içindeki balık gibi. Al-
lah (celle celâluhû) ism-i celâlinin mânâsının nasıl düşünüle-
ceğini söylemiş olduk. 

Sonra herhangi bir zorluk ve korku duygusuna kendini 
kaptırmadan zikrine devam eder. Kalbini de her türlü dü-
şüncelerden temizlemeye ve boşaltmaya çok çalışmalıdır. 
Bütün dikkati ile kalbine yönelip zikrin nisbetini yani ilişki-
sini korur ve bu ilişkinin devamı içinde bütün varlığı ile gay-
ret eder. İlişkinin devamı için Kâdir Mevlâ’ya çok yalvarır. 
Kalbine başka şeyler gelir; dervişi zikrinden meşgûl etmeye 
başlayınca da tövbe ve istiğfâr ederek yeni baştan kalbini 
toplar. Yeniden gönül hazzı ile zikrine devam eder. Öyle ki 
kendi ve huzur hâli alışkanlık durumuna girsin. Yüce üstâd-
larımız bu huzur yani kalb rahatlığı hâlinde ne yaptığını bi-
lir. 

Yâd-daşt binbir esmânın tecelligâhı hâline gelmek, Hakk’ın 
(celle celâluhû) sıfatlarında yok olmak yani mânevî denizde 
gâip olma hali demişlerdir.

Bir de, vukûf-ı kalbî, kalbinden haberli olma hâli. Yani kal-
ben Mevlâ’sından haberli olma hali, gönülde Hakk Sübhâ-
nehû’dan başka bir şey kalmamak hâllerine huzur hâli, yani 
gönül rahatlığı hali demişlerdir. Diğer bütün letâiflere, zikir, 
ilişki, nisbet, uyanıklılık, âgâhlık hâlleri hep kalb zikrinden 
geçer. Hepsine de zikrin nûru kalbten geçer. Letâif-i kalb 



386 Aliosman Dağlı

tarikatın sermâyesidir. Önem verildiği derecede istenilene 
erme, ulaşma yolları açılır. Ne mutlu kadrini bilip gereğince 
yolunda bulunanlara...

Zikrin Fazîleti ve Gizli Zikir
İyice bilinsin ki bütün mümin ve Müslümanlar Hakk’ı (cel-

le ve âlâ) çok zikretmekle görevlidirler. Hakk’ı zikretmenin 
önemli bir görev, ibâdetlerin üstünü, Hakk’a yakın olmanın 
da en hoş ve hâsı olduğu Kur’ân-ı Kerîm’de bildirilmiştir. Bu 
husûsa âit âyet-i kerîmeler vardır. 

Bir hadîs-i şerif meâli; Resûl-i Ekrem (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Efendimiz “Ey Ashâbım! Sizlere amelinizin, ibâdet ve tüm 
işlerinizin hayırlısını ve Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) yanın-
da makbûl ve faydalısını, üstün dereceye yücelme sebebini, Hakk 
(celle celâluhû) yolunda altın ve gümüş sadaka etmekten önemli 
olanını ve düşmanla vuruşmaktan hayırlı olanını haber vereyim 
mi?” diye soruda bulunmuşlar ve bu hayırlı işin zikrullah 
olduğunu buyurmuşlardır. 

İşbu yazı ile yazılmakta olan risâlemizde Lafza-i Celâl, 
mukaddes kelime, âyet-i kerîme ve hadîs-i şeriflerin kendi 
mübârek hatlarıyla yazılmasından kaçınıldı ve yeri geldikçe 
meâlleri bildirilmekle yetinildi. Lafza-i Celâl (Allah) yerine 
Mevlâ’mız (celle celâluhû) ve diğer mübârek isimlerinin ya-
zılması uygun görüldü.

Zikrin gizli yapılmasının üstünlüğü ve önemi hakkında 
bir hadîs-i şerif meâli; “Gizli zikir ki onu hafaza melekleri dahi 
işitmeyeler, bu cins zikrin ecir ve sevâbı yetmiş kat üstün olur” 



387Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

buyurulmuştur. Yine diğer bir hadîs-i şerifte de “Zikrullâh’ın 
hayırlısı, gizli olan zikirdir” buyurulmuştur. Büyüklerden bir 
kerîm zât; “Zikrullah, evliyâlık ve Hakk’a yakın olmak için de-
lil yani kılavuzdur. Mânevî bir belge, bir icazetnâmedir. Kim ki 
zikrullâha muvaffak oldu, o kimseye evliyâlık belgesi verildi” bu-
yurmuşlardır. Hakk (celle ve âlâ) Kitâb-ı Kerîm’inde meâlen 
“Kendi zikrinden gâfil yani habersiz olanları zemmetti. [Yani yer-
di.] Bu gibiler ebedî hüsrandadır. [Yani doğru yoldan çıkmışlar-
dır.] Onlar fâsıklardır. [Yani kötü işler yapan günahkârlardır]” 
buyurmuşlardır. 

Buraya kadar Hakk’ı (celle celâluhû) zikretmenin iyilikleri-
ni, Hakk (celle celâluhû) zikrinden kaçanların hâlini açıkladık. 
Gönülleri nurlanmak isteyenlere bu kadar yeter.

Dervişin Zikri Seçmesi

Meşâyıh-ı kirâm, seyrü sülûk yani tarikat yolunda ilerle-
mek isteyenlere önce zikir verir. İsm-i Celâl ve diğer yüce 
isimler sebebiyle dervişin iç âlemi aydınlanmaya başlar. 
Yaptığını gönül yolu ile kavrama alışkanlığına erer. Gizli 
zikirdeki alışkanlık, zikreden dervişin nefsi ile Allah (celle 
celâluhû) arasında aracı ve yol gösterici olur. Bu sebeple zikir 
istenilene götürücü, yöneltici bir vâsıtadır. 

Mânevî rütbeler (zikir ve tezekkür) arasındaki farkın 
açıklanması: Hakîkî zikir, mezkûr yani anmakta olduğumuz 
Mevlâ’mızın (celle celâluhû) kalbimizde hazır olmasıdır. Her 
an hatırlanmasıdır. Tezekkürle yani devamlı hatırlamakla 
derviş dikkat ve irâdesini istenilen yönde toplayarak Hakk’ın 
ismini dili ve kalbi ile söyler. Bu hâl zikre alışkanlık için bir 



388 Aliosman Dağlı

sebep, bir fırsattır. Zikir ve aslı hatırlamak olan tezekkürün 
farkını kavrayamayanlar gâfil kalır. İstenilenden farklı şey-
lerle uğraşmış ve menziline ulaşamamışlardır. 

Nakşî Hâlidî İsmetî yolumuzda iyi bir derviş, yedi letâifte 
Lafza-i Celâl zikrini tamamlayınca nefy ü isbat devrine geçi-
lir. Lafza-i Celâl ile letâifler devresi üç buçuk sene ile yedi se-
neye kadar devam edebilir. Ancak üstün yetenekli bir istekli, 
mürşidinin takdiri ile üç buçuk seneden daha az zamanda 
birinci devreyi tamamlayabilir.

Nefy ü İsbat (Habs-i Nefes) Zikri
Bu yolun iki rüknü olan râbıta ve Lafza-i Celâl zikri daha 

önce anlatıldı. 
Sâdık ve çalışkan dervişin letâifinde akan nur bütün letâi-

fe geçince, mürşid o kimseye yukarıda yazdığımız gibi nefy 
ü isbat dersini verir. 

Bu dersi vermenin usûlü:
Derviş şeyhinin karşısında iki dizi üzerine oturur, ağzını, 

gözünü kapar, dilini damağına yapıştırır. Nefesini usûlüne 
göre verir, yeniden alıp saklar. Gönül rahatlığı ile “Lâ” keli-
mesini ahfâ mahallinden yukarıya dimâğına çeker ve o hâli 
hayâl eder. “İlâhe” kelimesini sağ omzuna “illallâh” kelime-
sini de kalbine muhkem vurur ki onun tesiri ve harâreti bü-
tün vücûdu sarsın. 

“Lâ” nefiydir, yok etmektir. Derviş bu kelimede kendi 
vücûdunu Cenâb-ı Hakk’dan (celle celâluhû) başka her şeyi 
yok olmuş diye görecek. “İllallâh” isbattır. Burada Hakk Sü-



389Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

bhânehû ve Teâlâ’nın ezelî ve ebedî varlığını düşünecektir. 
İşte mürşid, dervişe nefy ü isbat dersini böylece öğretecektir. 
Dervişin bütün vakitlerini bu zikre dalmış olarak geçirmesi 
makbûldür. Çünkü böylece Kelime-i Tevhîd’in sûreti kalb-
te de yer eder. Büyüklerimiz, zikirden istenen kalbin dâimâ 
Hakk ile olması, aşk derecesindeki sevgi ve saygının kalbte 
yer etmesidir derler. 

Sohbet topluluklarında bu hâlin yaşanması, en istenilen 
şeydir. Kalb öyle kuvvetli bir duyucu ve anlayıcıdır ki her 
tarafa yönelir. Gerek dünya düşüncelerini ve gerekse ahret 
hâlinin hayırlı olmasını hep kalb düşünür. Bir ân-ı zamanda 
göklere çıkmak ve tüm âlemi seyretmek kalbe kolay gelir. 
Onun için kişi kalbini her türlü düşünce, merak ve üzüntü-
lerden kurtarmalıdır. 

Usûlüne göre zikirle meşgûl olup Lafza-i Celâl ve Keli-
me-i Tevhid bereketi ile nefsin kötü isteklerinden ve kötü le-
kelerinden kalbi kurtarmalıdır. 

Nefy ü isbat dersinde derviş bir nefeste 15, 21, 23, 29, 33 
gibi gücü yetebildiği kadar “Lâ ilâhe illallâh” dedikten sonra 
nefes alınca “Muhammedü’r-Resûlullâh” der. Ve sonra “İlâhî 
ente maksûdî ve rızâke matlûbî”duâsını okur. Bu mübârek-
duâ dervişin ilk dersinden îtibâren gönül isteğidir. “Muham-
medü’r-Resûlullâh” sözünün zikrin ziyneti olduğunu ve bu 
sözü yeri geldikçe söylemeyi üstâzlarımız buyurmuşlardır. 
“İlâhî ente maksûdî ve rızâke matlûbî” duâsının ise saf bir 
niyetin söz hâline gelişi olduğunu haber vermişlerdir.



390 Aliosman Dağlı

Nisbetin (İlişkinin) Mânâsı
Tarikat denilen bu yüce yolun büyükleri huzur (rahatlık) 

ve âgâhlık (haberli ve uyanık) alışkanlığına “nisbet” yani iliş-
ki demişler. Yine bazıları da nisbet için aşkın kemâli demiş-
lerdir. Hepsinin niyet ve dileği ise dervişin kalbinde Hakk’ın 
(celle ve âlâ) yüceliği, ululuğu ve aşkı karar etsin ve her an 
Hakk Teâlâ’dan yana uyanık olsun içindir. İşin bu yönü, bü-
tün saâdetin esâsı ve tüm mânevî devletin aslı ve binâsıdır.

Nisbet bir diğer mânâ ile yetiştirmek demektir. Bu mânâ 
uyarınca dervişin Rabb’ine ulaşması da nisbet ile adlandırıl-
mıştır. 

Nisbetin yani ilişki veya ulaşmanın, fazîlet-i sıddîkiyesi-
nin gerçek ve tam dostluk ve doğruluk yolu olduğuna dâir 
açıklama:

Büyüklerden biri şöyle buyururlar: “Bir kimse bütün ilim-
lerde bilgin de olsa, son nefesinde ona hiçbir ilim yardımcı olmaz. 
Bütün bilgisi hâfızasından silinir. Ama eğer kişi nisbet ve âgâhlık 
yani rahatlık ve uyanıklık mânevî alışkanlıklarını kazanmış ise son 
nefeste yardımcıları onlar olacaktır.” Öyle ise gençlik yaşının 
kadrini ve kıymetini bilmeli, sıhhat ve sağlıklı hâli de her 
zaman ele geçmez nîmet bilerek nefsi riyâzete alıştırmalı. Bu 
yol şehvetin arzularını ve isteklerini orta hâle getirir. Böylece 
ferâgat yani dünya azgınlıklarından el çekerek gönül rahatlı-
ğı yolunu (huzuru) öğrenmeye çalışmalı. Bu yol ile kalb âyi-
nesini tevhid nûru ile parlatarak dâimî bahtlılığa erilir. İşte 
mutluluğun yolu budur.



391Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

Vusûl ve Şuhûd
Vusûl: Ulaşma, erişme.
Şuhûd: Meydana gelme, göze görünme.
Ey kardeşlerim! Bilinsin ki dervişi isteğine ulaştırıcı yol 

şöyledir: Zikreden kimse zikrettiğini, andığını yani Cenâb-ı 
Hakk’ı (celle celâluhû) anarken yani zikrederken fenâ-i 
küllî’ye kendini tamamen yok edecek, varlığından tamamen 
geçecek. Enâniyet, benlik iddiâsı, nefsânî ve şeytânî olan 
kötü hâllerden yakasını kurtaracaktır. İşte o vakit dileğine 
erer. Zaten bütün mücâhede yani nefsini yenmeye çalışmak, 
riyâzât denilen ve yukarıda açıklanan üçüncü hâli yaşamak-
tan istenilen de budur. Ne vakit sâdık bir derviş bu yüce ve 
olgunluk yolunu bilir hâle gelirse, o derviş için mânevî bir 
vücud bağışlanmış olur. O mânevî vücûd ile isteğine erer. 
Altıncı his yolu ile görür olur. Bu husus pek ince bir hâldir, 
yolu şaşırmamak lazım. Zîrâ Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) 
her türlü noksandan ve mekândan münezzehtir. Böyle olun-
ca buradaki yakınlık mecâzîdir, bir benzetiştir.

Sünnet Ehli’nin bu yoldaki inancını iyi tedkîk etmek ve 
bilmek lazımdır. Bu kemâle erilmeden bu husus için daha 
fazla söz tehlikelidir. Ancak vusûl denen ulaşma ve erişme, 
bir istiğrak yani kendini bilmeyecek derecede dalgınlık hâli,  
kendinden geçme ile teveccüh-i küllîden (Cânu gönülden 
yönelerek tam bağlanmaktan) ibârettir. Derviş o hâlinde mâ-
sivâ denen Hakk’dan (celle celâluhû) gayrı her şeyden fânî 
olur. Yani bütün işi kolaylaşır. Saâdetin yüceliğine yol bulur. 



392 Aliosman Dağlı

Nisbetin, ilişkinin korunması hâli ve kemâl ehli yani 
mânen yücelmiş kimseler:

Büyüklerin öncüsü Hâce Ubeydullâh-ı Ahrâr (kuddise sir-
ruhû) Efendimiz bu yol için şöyle buyururlar:

“Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) ile huzur, yani her an O’nu dü-
şünme hâlinde olmak ile uyanık bulunmak nisbeti, -yani derviş 
ilişkiyi korumak için her nefesini alıp vermede haberli ol-
malı, uyanık bulunmalı- bu yolda ilişkide ne kadar uyanık olur-
sa gitgide bir mertebeye erer ki nisbetin yani Hakk ile ilişkisinin 
kalbinde korunması hiç zorluksuz meydana gelir. Kendisi bu hâli 
yok etmeye çalışsa da artık bu işe gücü yetmez. Bazı huzur, yani 
mânevî uyanıklık hâlinde iken dervişin kendini kendinden alırlar. 
Hiçbirşeyden haberi kalmaz. Ancak bu bî-hodluktan yani kendin-
den geçmiş hâlden çıkınca, eski hâlini bozmamalı, nefsin kötü is-
tekleri ve gaflet gönlüne yol bulmamalı. Cenâb-ı Hakk’a (celle celâ-
luhû) devamlı yalvarmada olmalı, boynu bükük olmak ve ümidini 
kesmemek sûretiyle nisbetin, ilişkinin devâmını temine çalışmalı-
dır. Bütün ömrünce bu yola çalışsa en doğruyu yapmış olur.”

Bu yüceliğe erişen bahtlı kişinin kalbinde temkin yani 
ağırbaşlılık, usluluk ile itminân yani sâkinlik ve güven hâli 
meydana gelir. Bu gibi zâtlar Hakk’ı (celle celâluhû) her an 
hazır, nâzır ve zâhir (açıkça) bilirler. Bu gibilerin her zaman 
için gönülleri ferah yani sevinç hâlindedir. Derviş Hakk yo-
lunda bu hâl üzere, tam inançlı, yerinde ve sözünde duran, 
doğru ve devamlı olmalı. Hakîkî îmân için Fahr-i Âlem (sal-
lallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz “ihsan” tâbirini kullanmış-
lardır. İşte hâli anlatılan bahtlı dervişin kalbi her zaman için 



393Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

ihsan makâmındadır. Büyüklerden bazıları da bu mertebeye 
eriş hâline de vusûl “ulaşma, erişme” ile müşahede “görür 
hâle erişme” demişlerdir. Bu makamda temkin sâhibi, ağır-
başlı, vakarlı olan derviş, bu hâl üzere olursa dünya işleri ile 
helâl yolda uğraşması iç âlemine yük ve eziyet olmaz. 

Bu kemâle eren sâlik yani olgun dervişlerin kendileri de 
mânevî toplantı ve sohbet yapabilirler. Bu kimseler isteklile-
re tarikat dersi verebilirler. Olgun dervişlere bu yolu açmak 
mürşidlerin görevidir. Bu rütbedeki sâlik derviş her an daha 
üstün kemâle erme şevkinde ve isteğinde olur. O gibilerin 
kalbi dâimâ aydınlık hâlindedir. Yücelme arttıkça, kemâle 
erdikçe istek ve gönül meyli de artar. Yücelmişler ve kâmil 
zâtlar her makamda durmamışlar. İlim irfanlarının artması 
için Zü’l-Celâl-i ve’l-İkrâm’dan (celle celâluhû) dâimâ niyaz-
da bulunmuşlardır. Hakk (celle ve âlâ) tüm dostlarını ve sev-
diklerini yukarıda söylenen sevinç, istek, sabır ve gayrette 
her zaman devamlı eylesin. Âmîn...

Tasdîk ehli ile sohbetin faidesi:

İstenilene ulaştıran yollardan biri de tarikat ehli ile ve sâ-
dık kimselerle sohbet etmektir. Sohbetin fâidesi fâidelerin 
üstünü, zararı da zararların en kötüsüdür. Sâdıkların sohbe-
tinde bulunmak hakkında âyet-i kerîme vardır. Sâdık kim-
seler ve kemâl ehli ile sohbet saadetin devamının mayasıdır. 
Ancak sohbet güzel bir inanç ve sevgi ile dinlenirse fâideli 
olur, aksi olursa yani inançsız bir kimseye sohbet hiçbir fay-
da sağlamaz. Hele fesad yani bozuk kimselerle, sapık îtikadlı 
kimselerin sohbetini dinlemek öldürücü zehir gibidir. Eski 



394 Aliosman Dağlı

milletler peygamberleri aleyhimüssalâtü vesselam efendile-
rimizin ve yaşadıkları zamandaki âlimlerin sözlerini dinle-
mediler. Aksine sapıkların ve kötülerin sözlerine uydular ve 
helâk oldular.

Ashâb-ı Kirâm’ın üstünlüğü:

Ashâb-ı Kirâm (rıdvânullâhi teâlâ aleyhim ecmaîn) Efendi-
lerimiz’in diğer Müslümanlardan üstünlükleri ve şerefli ol-
maları Resûl-i Ekrem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in 
sohbetlerine ermiş olmaları dolayısıyladır. Ashâb’ın mânâsı 
odur zâten. 

Ashâb, sahâbî kime denir? Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Efendimiz’in sohbetini dinlemiş olana denir. Bir defa 
olsun Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’i şu 
fânî gözlerle görmüş olana Sahâbî denir. Çünkü her zaman 
sohbetlerimde söylemişimdir: Bu fânî gözlerle bir defa Resû-
lullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem)  Efendimiz’i îmâna erdikten 
sonra, îman gözüyle gören, en büyük evliyâ vasfettiğimiz 
Abdülkâdir-i Geylânî Hazretleri’nin yetmiş mertebe üstü-
ne çıkar, bir defa görmekle. Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Efendimiz’in mübârek vücûdunu, fânî vücûdunu bir 
defa görebilmenin vermiş olduğu üstünlüğe bakın. Ya O’nun 
senelerce sohbetini dinlemek, ya O’nunla muhârebelere git-
mek, ya onunla muhâceret etmek saâdetine eren o bahtlı ki-
şiler kimler idi? Allah Onlar’ın şefaatlerine nâil etsin. 

Söyledim… Şimdi yine tekrar edeyim. Hazret-i Mevlânâ 
(kuddise sirruhû) Efendimiz’e bir dervişi sordu. Dedi ki:

“Ey Sultan! Bize Ashab’tan biraz bahseder misin? Kimlerdi on-



395Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

lar? Nasıl insanlardı?”
“Ay oğul ay. Ocağın senin olsun. Bana ne sordun. Size Ashâb’ı 

nasıl anlatayım. Ne diyeyim, size nasıl vasfedeyim. Eğer siz onları 
göreydiniz her birine deli derdiniz ama onlar da sizi göreydi size 
kâfir derdi.” Bu yedi yüz sene evvelki Müslümanlara, kendi 
dervişlerine Hazret-i Mevlânâ’nın söylediği sözdür. Biz ken-
dimize pay alalım bunu kardeşlerim. Şimdi yedi yüz sene 
sonra; Allah imdât etsin. Hazret-i Mevlânâ “Bana ne sor-
dun… Ashâb’ı size nasıl anlatayım?” dedi. Yeter mi size bu 
kadar Ashâb’ı anlatmak? Bunun sonrasını kendiniz anlama-
ya çalışacaksınız. Ne anlatayım. Anlatmaya gücüm yok ki, o 
mertebeye vasfa dilim yok ki. Ne ilmim, ne basîretim ona er-
mez ki… Ashab onlar… Şerefleri, Resûlullâh (sallallâhu aleyhi 
ve sellem) Efendimiz’e ermiş olmaları. Büyüklerin sohbetle-
rinden edinilen ve erilen yücelik, kitapları okumakla veya 
kendi başına çalışmakla olmaz. Burada iyi dikkat edin. Tek-
rar ediyorum bu cümleyi. Büyüklerin sohbetlerinden edini-
len ve erilen yücelik, kitapları okumakla veya kendi başına 
çalışmakla olmaz. Yani bir kimse derse ki: 

“Canım efendim ben şeyhe ne bağlanacağım. İşte oku-
rum, birçok kitaplar var. Onlardan feyz alır kemâle ererim.”

Bu iş olmaz efendiler. Tıp kitaplarının hepsini bitirsin ben 
doktor oldum desin. Olmaz efendim, olmaz. 

Malatya’daydım. Malatya’ya Mahmud Efendi’nin has 
kardeşlerinden İhsan Efendi gelmişti. İhsan Hoca, büyük ho-
cadır. Ulûm-i Arabiyye’nin bütün merhâlelerini geçmiş, yir-
mi dört ilmi okumuş bir kardeştir. Sağmalcılar’daki büyük 



396 Aliosman Dağlı

Kur’ân Kursu’nda ders verir. Âlimdir yani. Devrimizin en 
büyük âlimlerinden biridir. İhsan Hoca gelmişti asker ola-
rak. Benim muhitimdeydi. Gâyet güzel de hâfızdır. Hemen 
hemen hayatımda Hazret-i Kur’ân’ı onun kadar cânu gönül-
den dinlediğim kimse de yoktur. O kadar güzel hâfızdır. Al-
lah ilmini arttırsın.

Birgün bir yerde oturuyordum. Sohbette o konuşuyor. 
Nefer o, ben binbaşıyım. Ama o paşa da, ben nefer tabi. Soh-
bet ediyor biz dinliyorduk. Bedri Bey isminde bir zât, bayağı 
Arabiyâtı falan da var. Dedi ki: 

“Hâfız Efendi, insan kitapları okumakla sülûk yapabilir mi? 
Yani tarikat yolu alabilir mi?” Baktı, tebessüm etti. Dedi ki: 

“Evet, belki kitapları okumakla sülûk görülür ama yüz sene 
ömür lâzım.” Başka bir şey demedi, bozmadı yani. Sonra ilâ-
ve etti, dedi ki:

“Efendim her mesleğin erbâbı var, her mesleğin üstâzı var. Eğer 
kitaplarla olsaydı bu iş, mekteplere, medreselere hiç lüzûm kalmaz-
dı. Her şey erbâbının ağzından, erbâbının gönlünden gelen ilim-
den olur.”

Burada yalnız yazdıklarımı söylemiyorum. Görüyorsu-
nuz ki yazdıklarımın birkaç misli fazlası ayrıca söyleniyor. 
Bunlar kitapta yok. Bunlar kitaptan gelmez. Bunlar ayrı bir 
kitabın mahsûlü. 

Nakşî tarikatımızın büyükleri (kaddesallâhu esrârehum) 
Efendilerimiz: 

“Bizim tarîkimiz sohbet tarîkidir” buyurmuşlardır. Şâh-ı 
Nakşibend (kuddise sirruhû) Efendimiz’e üç defa sordular. 



397Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

“Tarîkinizin sırrı nedir?” diye, ömrü hayatlarında. Üç defa-
sında da “Tarîkimizin sırrı sohbettir” buyurdu, sohbet. Yani 
bizim Nakşî tarikatı sohbet tarikatıdır. Diğer tarikatlar da,-
hâşâ şey için söylemiyorum, kendine göredir meşrebi- mü-
temâdiyen sesli zikirle dervişleri yola getirirler, kemâle ge-
tirirler. Bizim tarîkimiz Nakşî tarikatında da sohbetle yola 
getirirler dervişleri, kemâle erdirirler… 

Sohbet, bilgi hazînesidir. Ancak derviş, gelen feyzi, mâ-
nevî akımını ve nisbeti yani ilişkiyi, hep sohbeti yapan mür-
şidinden bilecek. “Sohbet, tarîkimizin şartı ve sermâyesidir” 
buyurmuşlardır büyükler.

Râbıta ve Râbıtaya Yetkili Olanlar
Bir: Sıdk ehlinin meclisinde bulunmak ve sohbetinden 

faydalanmak. Sıdk, inanmışlar, cânu gönülden inanmışlar... 
Zaten bizim tarîkimizin bir adı da “Sıddîk Tarîki”dir. Sıd-
dîk-ı Ekber’den (radiyallâhu teâlâ anh) geldiği için, sıdk ehli 
yani gönülden inanmışların meclisinde bulunmak ve sohbet-
lerinden faydalanmak. Râbıtada birinci madde bu. 

İki: Vâsıtalık rütbesini kazanmış bir mürşide râbıta et-
mek. Haddimiz olmayarak biz bugün kendi kolumuzdaki 
kardeşlerimize vâsıtayız. İcâzetliyiz, yani hilâfet almış bulu-
nuyoruz. Hilâfet elimizde mevcuttur ve onunla da bize kar-
deşlerimizin râbıta etmesine mezunuz. İşte bu şekilde vâsı-
talık rütbesine ermiş bir kimse… Nasıl râbıta edileceği şeyhi 
tarafından yani dervişe ders verilirken anlatıldığı gibidir. 

Dervişin yetişmesinde râbıtanın payı pek büyüktür. Hatta 



398 Aliosman Dağlı

bir kısım büyükler “İsteğe ermek için râbıta kâfîdir” buyur-
muşlardır. 

Kardeşlerim her zaman söyleriz. Daha da söyleyeceğiz. 
Bizim vekillerimiz de ilâ-âhiri’z-zamân söyleyeceklerdir. 
Râbıtasız zikir, yavan ekmek yemek gibidir. Zikrin fey-
zi, zikrin kemâli ancak râbıta ile olur. Onun için râbıta çok 
önemlidir. Dervişi kemâle getiren, dervişi erdiren râbıtadır. 
Çünkü râbıta yalnız şeyhe değildir. Şeyh yoluyla Resûlullâh 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’e ve Resûlullâh (sallallâ-
hu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in yoluyla da Cenâb-ı Allah’a 
irtibat temin etmektedir. Çünkü râbıta devam ettikçe, râbıta 
olunan şeyhin hâli, mürşidin dirâyet ve zekâsı derecesinde 
müride geçer ve feyz yani mânevî akım başlar. 

Nakşî tarikinde çok önemli yeri olan râbıtanın diğer bir 
sebebi de derviş her zaman şeyhinin yanında olmadığı gibi, 
her sohbetinde de bulunamaz. Böyle olunca mânevî sohbeti 
râbıta yolu ile yapacak ve mürşidinden gönlünü ayrı tutma-
yacaktır. Râbıta bir cins mânevî sohbet demektir. 

Şimdi tasavvur edin ki benim sadece halkam siz değilsi-
niz. Sizin gibi üç beş misli daha kimseler var. Bunların hepsi 
her zaman için benim yanımda değil. Elhamdülillah burada 
bulunmuşum. İstanbul’daki dervişlerim bu işte biraz daha 
bahtlı olmuşlardır. Ama diğerleri bu sohbetten mahrum. On-
lar ne yapıyor? Râbıta ile bu boşluğu dolduruyorlar. Râbıta 
onun için çok mühimdir bizde. Bu yolda ilerledikçe öğre-
neceği daha yüce râbıtaların esâsı da şeyhe râbıta ile başla-
yacaktır. Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’e 



399Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

râbıta, Allah’a (celle celâluhû) râbıta.

İfâza ve İstifâza

İfâza: Feyzin, mânevî akımın verilmesi. 
İstifâza: Feyizlenmenin yolu. Mânevî akımın verilmesi. 

Hani açarsınız da akümülatör dolar ve diğer akümülatöre 
değince o yeni akümülatör dolar, işte feyz demek, bu de-
mektir. Bir cereyandan geliyor işte o feyiz. O akümülatörün 
dolması feyizlenmek oluyor. 

Feyz yani mânevî akımdan maksad; mürşidlerin, yücel-
meye istekli olan dervişin bu yola elverişli kalbinde, nisbe-
tin, yani ilişki ve yücelmenin oluşmasına yardımcı olması-
dır. İşte o yöneliş ve yardımın, mânevî akımın verilmesi ve 
bu yolla dervişte meydana gelen mânevî gelişmeye de feyiz 
denir. Bu yolda şeyhin kalbi ve hoş yardımını pertevsize 23 
benzetmişler.

Bunu bir misâl ile açıklayacağız. Bu husûsa önemle dikkat 
edilirse çok şey açıklanmış olur. Eskiden köylüler ve husûsu 
ile çobanlar, ateş elde etmek için, kav denilen bir kıvılcım-
dan ateş alan bir mantar kullanırlardı. Bu kav özel olarak 
hazırlanır. Bir mâden özel bir taşa çarpınca kıvılcım çıkar, 
kava yapışınca da ateş elde edilirdi. Pertevsiz, güneş ışınları-
nı toplayıp aks ettiren bir cins âyinedir. Bu pertevsiz, güneşe 
karşı tutulursa, pertevsizin karşısında da kav tutulursa, kav 
pertevsizden aks eden güneş ışını ile ateşlenir. Çünkü kav-
da ateşlenmeye uygun hâl vardır. Böylece güneşin hareketi, 

23  Pertevsiz veya pertavsız:  “Işığı yakan.” Güneş ışığını bir nok-
taya toplayarak üzerine aksettirdiği şeyi yakan cam. Büyüteç.



400 Aliosman Dağlı

pertevsiz aracı ile kavda mevcut gizli yanma hâli de açığa 
çıktı, o da ateş oldu. Eğer pertevsizin karşısına kav yerine 
taş veya ona benzer bir şey koysa idi ateş almazdı. Çünkü bu 
maddelerde böyle bir hâl yoktur. İşte bu misâlden kâfî ders 
alarak bir mürşide bağlanmak isteyen kimse, önce kendi is-
tek ve kabiliyetini yoklayacaktır. Emeklerin meyva vermesi 
için kav misâli yeterlidir. Taşlaşmış kalblilerin, şeyhi uğraş-
tırmaya hakkı yoktur. Gönülsüz dervişte, beyhûde zamanını 
yitirmiş olur.

Misâl bu kardeşlerim. Yani diyor ki, şeyh, bir nevi per-
tevsizdir; ışığı alıyor. Nereden alıyor? Resûlullâh (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) Efendimiz’den. Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Efendimiz, Hazret-i Allah’dan alıyor. Şeyh aracıdır, 
bir pertavsızdır. Dervişin kalbine çevirir, kalbini uyandırır. 
Ama kalbinde istidat varsa uyandırır. Yoksa kalbinde inancı 
tam değilse, kalbi soğuk, buz gibiyse, şeyh ne yapsın?

Öyle ise derviş kardeşlerim, benden ders alan kardeşle-
rim, bende kabahat aramayın. Kendinizi yoklayın. Bu âciz, 
kendimi her ân yoklamaktayım. İçinizde, her ân Resûlullâh 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’i görenler var. İçinizde 
mânevî kemâlle sohbet edenler var. Burada, İzmit’te, İne-
göl’de, Bursa’da nerede dervişlerim varsa orada. İçinizde 
dediğim mutlaka burada değil. Demek ki yolumuz haktır ve 
hakîkattir. Ama eğer biz duymuyorsak, bu kabahat bu âcizin 
değil. Bu kabahat kendinizindir. Bağlılıktaki gevşekliğimiz-
dir. Çalışmaktaki gayretsizliğimiz ve sevgideki sadâkatsiz-
liğimizdir. Evvela bunu temizleyelim. Bu boş dünyaya, bu 
fânî dünyaya, bu leş olan dünyaya tapıp uğraşarak bir taraf-



401Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

tan da tesbih çekeceğim de feyiz alacağım? Yok öyle şey! Bi-
raz geçmek lâzım. O vakit aynaya akseder. Ne akseder? İşte 
o ışık akseder de o kavı yakar. O kavı yakınca da merkeze 
vâsıl olur. 

Zîrâ şeyh öyle bir pertavsızdır ki, nûr-i ilâhînin verici 
merkezi olan ve yüce, ulu nur havuzu diye vasfedilen Fahr-i 
Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’den gelen nûru 
dervişe aksettirir. Nûr-i Muhammedî mürşidin kalbinden 
dervişin kalbine ulaşır, kav misâlinde olduğu gibi… Dervi-
şin kalbi aşk ateşi ile hazırlanmış ise, gelen nur, onun da kal-
binde istenileni meydana getirir. Yoksa mermer kadar soğuk 
bir kalbe şeyh nice tesir etsin?

Râbıta ne kadar kuvvetli ve içten olursa kalbin kava misâ-
li daha da kuvvetlenir. Pertavsız makâmında olan mürşidin 
kalbinden dervişin kalbine mânevî kıvılcım bir ânda ulaşır 
ve istenen de olur. 

Râbıtasız zikir, beyhûde vakit öldürmektir. Hatta bir kı-
sım büyükler isteğe ermek için râbıta yeterlidir buyurmuş-
lardır. Çünkü râbıta devam ettikçe râbıta olunan şeyhin hâli, 
mürşidin dirâyet ve zekâsı derecesinde müride geçer. Râbıta 
bir cins mânevî sohbet demektir. Bu yolda ilerledikçe öğre-
neceği daha yüce râbıtaların esâsı da şeyhe râbıta ile başla-
yacaktır.



402 Aliosman Dağlı

Sülûkün Esâsı Olan Sekiz Kelime 

(Kelimât-ı Kudsiyye)
Sülûk’ün esâsı olan sekiz maddenin açıklaması:
Bu kısım bir sene önce ilk bölümünün açıklanmasını yap-

tığımız 25 Temmuz 1965’te ebediyete intikâl etmiş bulunan 
merhum Üstâzım Muhammed Şemseddîn (kuddise sirruhû) 
Efendi’nin manzum Nakşî Âdâbı Risâlesi’nde mevcuttur. An-
cak bu defa kardeşlerimizin ve isteklilerin faydalanması 
arzusu üzerine kaleme aldığımız Nakşî usûlüne âit Hasbü-
hâli’s-Sâlik eserinde de aşağıda açıklanacak olan sekiz şart 
konmuştur. Bizde tertibe uyarak ve eserin aslına sâdık kala-
rak gereğini yerine getireceğiz.

Nakşî tarîkinin büyükleri nisbe-i aliyyenin [yüce nisbetin] 
tahsili ve rusûhun muhâfazası [muhkem hâlini koruması] 
için aşağıdaki sekiz sözü koymuşlar ve açıklamışlardır.

Hûş der-dem

Her nefes alış verişte kalb gaflette yani habersiz ve dal-
gın olmayacak. Hâce Ubeydullah-ı Ahrâr (kuddise sırruh) 
buyurmuşlardır ki:  “Meşâyıh-ı Kirâm nefes alıp verirken ha-
bersiz ve dalgın olmaktan sakınmalıdır.” Bu hâl çok önemlidir. 
Çünkü her nefes “Hû” zikridir. “Hû” Cenâb-ı Hakk’ın (celle 
celâluhû) Zât ismi olan Allah (celle celâluhû) Lafza-i Celâl’inin 
mânâsındadır. Bütün canlı ve cansız her şeyden çıkan sese 
dikkat edin hepsi “Hû” zikridir. Uyanık olmak lazımdır.

İmâm-ı Tarikat Hâce Bahâeddîn Şâh-ı Nakşibend (kuddise 
sırruh) Hazretleri de “Nefsi dalgınlıkdan yani gafletten ko-



403Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

rumalıdır” buyururlar. Nefes alıp vermeyi çok önemli vazî-
fe bilecek, geçmiş ve geleceği düşünmek gibi şeylerle zihin 
meşgûl olmayacaktır.

Nazar ber-kadem

Derviş yürürken hep ayaklarına bakmalıdır. Bütün mü-
minler de hep öyle olmalı. Çünkü gözleri hoş olmayanı gö-
rürse kalbi karışır. Kim gözünü koruyamazsa o kimse kalbi-
ni de koruyamaz.

Sefer der-vatan

Sâlik derviş, beşerî sıfatlarından ve ahlâk-ı hayvâniyye-
den yani hayvan huylu olmak hâllerinden kendini uzaklaş-
tıracaktır. Böylece meleklerin mübârek sıfatları ile ahlâk-ı 
hamîde yani güzel huylu hâle girecektir. Kötü kişilikten iyi 
insan olmaya sefer edecektir.

Halvet der-encümen

Derviş görünüşte halkla ilişkide iken hakîkatte bâtını ile 
yani iç yaşantısıyla da Hakk (celle celâluhû) ile olacak. İşin 
önemi burada. Yoksa dört duvar arasına kapanarak herkesle 
ilişkiyi kesmek değil. Gönlü sultandan ayırmadan kalabalık 
içinde yaşamak. Makbûl yol bu. Yani “El kârda, gönül yâr-
da” sözünü unutmamalıdır.

Yâdkerd

Dervişin zikri sözle ve kalble yapmasıdır.

Bâzgeşt

Yani zâkir derviş, zikir yaparken yeri geldikçe “İlâhî ente 



404 Aliosman Dağlı

maksûdî ve rızâke matlûbî” dileğini unutmayacak, “İlâhî be-
nim isteğim Sen’sin ve Sen’in benden hoşnûd olmandır” di-
yecek. Bu hâl, hâlis bir niyetin tercümanıdır. Niyet ne kadar 
hâlis olursa bütün ibâdetler de o derece hâlis ve rûhî olur.

Nigâhdâşt

Sırlarımızı yabancılardan saklamaktır.

Yâddâşt 

Hakk’dan (celle ve âlâ) âgâh olmak, yani haberli ve uyanık 
olmak. Bir kısım büyükler bu husûsa, uyanık olarak mânevî 
huzur hâli demişlerdir. Özet olarak bütün bu sözlerden is-
tenen sonuç yâddâşt’tır. Yani âgâh olmak, uyanık olma alış-
kanlığını kazanmak ve o hâlin devamı ve muhâfazasıdır. Bu 
hâle vukuf-i kalbî de derler.

Not: Bu yola âit risâlenin ana emri olan Reşehât Ayne’l- 
Hayât kitabında sülûkün esâsı olan sekiz maddeden sonra üç 
söz daha beyân edilmiştir. Nitekim bu husûsu biz de Üstâzı-
mız’ın manzum risâlesinin açıklamasından anladık. Bunlar: 
Vukûf-i kalbî, vukûf-i adedî ve vukûf-i zamânî’dır. Vukûf; ha-
berli, bilgili olma anlamındadır.

Vukûf-i kalbî

Şart olan yâd dâşt hâlini vukûf-i kalbî olarak beyân ey-
lemişlerdir. Nice derviş olur ki yaptığı işten kalbi habersiz 
olsun? Sade kalıbı ile ibâdet eden gâfillerin hâlidir bu. Sâlik, 
derviş, her ânından her hâlinden haberli olacaktır. Hele zi-
kir yaparken kalb dâimâ uyanık olacaktır. Yaptığını bilecek, 



405Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

râbıtasını koruyacaktır ki emeğinin meyvesini de alsın ve 
umduğuna ersin.

Vukûf-i adedî

Dervişe verilen zikirler sayılı, ölçülüdür. Onun içinde der-
viş yaptığı zikirde ölçüyü koruyacak ve yaptığı zikrin adedi-
ni bilecektir. Hesapsızlık ve başıboşluk yoktur. Dervişlik her 
işten daha üstün bir nizam mesleğidir. Ancak verilen dersi-
nin dışında kalbini, kendi kendini zikre alıştıracak. Ders hâ-
rici bütün vakitlerinde kalbi zikredecektir. “El kârda, gönül 
yârda” misâli bunun içindir.

Vukûf-i zamânî

Derviş zikre oturduğu vaktini bilecektir. Ayrıca zikir için 
seçkin saatlerini bilecek ve mümkün olduğu kadar o saat-
lerde derslerini yapacaktır. Her dersinde zaman ölçüsünden 
haberli olacaktır. Sözün sonu her hâl ve kârda uyanık olacak. 
Bu meslek gâfiller yolu değildir.

Zikir Esnâsında Gösterilmesi Gereken 
Edebler

Abdestli olarak kıbleye karşı oturun. Dersin yapılmasının 
en güzel zamanı, sabah namazından öncesi… Ramazanlarda 
sahur yemeği yenilen zaman… Sabah namazına kadar olan 
zaman. Ders için en güzel zaman budur. Eğer bir de tehec-
cüd namazı kılarak oturursan seccâdeye, işte orada vurgunu 
vurursun. Çünkü o karanlık gecede, Rabb’inden başka kimse 
yok seninle meşgûl olan. Tamamıyla rûhunu, kalbini bağlar. 



406 Aliosman Dağlı

İkinci güzel zaman; sabah namazından sonra, seccâdeden 
kalkmadan zikre oturmak. Eğer câmideysen câmiden eve 
gelirsin, yine zikre oturursun. 

Üçüncü güzel zaman; akşam namazı ile yatsı namazı ara-
sıdır. Bunun dışında hangi zaman istersen yaparsın.  Kıbleye 
karşı oturacaksın. 

Önce, “İlâhî, niyet ettim bugünkü zikir dersimi yapmaya” der-
sin. Eûzü besmeleyi çekersin, yirmi beş defa istiğfâr edersin. 
Sana adetleri verilecek. Yirmi beş defa istiğfâr ettikten sonra, 
üçİhlâs, bir Fâtiha okur; Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
Efendimiz’in mübârek ruhlarına hediye edersin. O’ndan yar-
dım talep edersin. Tekrar üç İhlâs, bir Fâtiha okursun. Başta 
birinci pîrimiz Ebûbekir Sıddık (radiyallâhu anh) Efendimiz, 
sonuncu pîrimiz Muhammed Şemsüddîn-i Bursevî(kuddise 
sirruhû) Hazretleri ve aradaki pîrlerimizin ruhlarına hediye 
edersin. Onların rûhâniyetlerinden yardım istersin. Şeyhine, 
bize duâ edersin. Tekrar ellerini indirip üç İhlâs, bir Fâtiha 
okursun, diğer Peygamberlere(aleyhimüsselâm), evliyâlara 
(kaddesallâhu esrârehum), dervişlerine ve bütün ehli îmâna 
hediye edersin. Bunlar bittikten sonra, tesbihi eline alırsın.

Derviş tesbihi çok gevşek olmayacak, birbirine yapışık 
olacak. Sağ eline alırsın. Elini dizinin üzerine koyarsın.

İlk tesbihin: Yüz tane salavât getirirsin: 
“Allahümme salli alâ Seyyidinâ Muhammedin ve alâ âli Seyyi-

dinâ Muhammed” veyâhud “Allahümme salli alâ Muhammedin 
ve alâ Âl-i Muhammed”



407Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

Tezekkürü’l-Mevt

Yüz tesbihi bitirdikten sonra, tesbihi kenara koyarsın. 
Tezekkürü’l-Mevtedersin. Yani ölümü düşünürsün. Ölü-
mü düşünmek... Bu mutlaka yapılacak... Bu ne kadar güzel 
yapılırsa derviş o kadar güzel yola girer. Bu bizi dünyadan 
soğutan, her gün ölümü düşüne düşüne bizi ebedî âleme ha-
zırlayan bir terbiye yoludur. Yataktan mezara kadar bütün 
safhaları düşünürsün. Kabirde de kabir suâllerini melek so-
ruyor gibi cevap verirsin. İki melek gelecek, kabir açılacak. 
Ayak ucunda dikilecek. İnşallah hayırlı amellerimiz de başı-
mızın ucunda nurdan bir heykel olarak dikilecek. Pîrlerimiz 
mutlakâ imdâdımıza gelecek. İnancımız budur ve o melek-
lerden korkmayacağız. Çünkü bazı melekler çok korkunçtur. 
Sağdaki melek soracak:

“- Rabbin kim? Nebin kim? Dînin ne? Kitabın ne?”
Cevap veriyoruz:
Rabbim Hazret-i Allah (celle celâluhû), Nebîm Hazret-i 

Muhammed Mustafa (sallallâhu aleyhi ve sellem), dînim Dîn-i 
İslâm, kitabım Kur’ân-ı Azîmü’ş-Şân. Mü’min ve Müslüma-
nım Elhamdülillah. Lâ ilâhe illallâh Muhammedü’r-Resûlul-
lâh. Eşhedü en lâ ilâhe illallâh ve eşhedüenne Muhammeden 
abduhû ve resûluhû. Bu kadar.

Şu anda sağdaki melek: 
“Sen hoş geldin güzel misâfir” diyecek. 
Daha evvel söyleyecektik: Bizim inancımızda kabir suâli 

haktır, kabir azâbı haktır. Hadîs-i şerîfler vardır. İnanmayan 
gürültüye gider. Bunlara inanacağız. 



408 Aliosman Dağlı

Kabirde ruhumuz, ya göğsümüze kadar ya dizimize ka-
dar dönecek. Suâllere cevâbı bu vücut ile ruh beraber vere-
cek. Çünkü dünyada beraber yaptılar, ne yaptılarsa. Fakat o 
ruh orada çıkarken tekrar eziyet çekmeyecek, tatlı bir uyku 
gibi çıkacak rûhumuz. Kabrimiz, cennet bahçesinden bir 
bahçe hâline dönecek. O gün, bizi orada misâfir edecekler, o 
cennet bahçesinde. Ondan sonra, bizim rûhumuz oradan alı-
nacak altıncı kat göğe kadar… İki, üç, dört, beş, altı mü’min 
ruhlarının gökleridir. Hangi kata biz lâyık görülürsek o kata 
gideceğiz. Ama o rûhumuz kabirle dâimâ irtibatlıdır. Bura-
ya kadar düşüneceksiniz. Ondan sonrasını, mahşer âlemini 
ileriki derslerimizde göreceğiz. 

Buraya kadar düşündükten sonra, kendi kendinize, içini-
ze sanki bir duygu gelecek: “Yahu ben ölmedim ki. Tarikatım 
icâbı ölümü düşündüm. Tezekkürü’l-Mevt yaptım.”

Mürşid Râbıtası 

Şimdi râbıta-i mürşid... Bunu söyleyeceksin içinden, bir 
defa, iki defa, üç defa: “Râbıta-i mürşid.”

Nedir râbıta-i mürşid? İşte karşısında oturduğun şeyh. 
Aynen câmide imamın oturduğu gibi oturuyor. Başında sa-
rık, sırtında cübbe, aramızda biraz mesâfe var. Şeyhin alnın-
dan, iki kaşının arasından bir feyiz çıkacak. O feyz, mânevî 
bir akımdır. Bu floresan lambasının ışığı gibi. Senin alnı-
nın iki kaşının arasına gelecek, girecek. Bu feyzin membâı 
Resûlullâh(sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’den akseden 
Nûr-ı Muhammedî’dir. Havz-ı Kebîr O’dur. Bütün âleme ya-
yılan nur, O’ndandır. Her şeyh O’nun bir vâsıtasıdır. Yani 



409Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

su tesîsâtının sağa sola ayrılan yolları ve muslukları gibidir. 
Oradan gelen feyiz, senin iki kaşının arasından kalbine 

akacak, başını kalbin üzerine eğeceksin. Gözlerin kapalı, 
kalbine akacak. İki gözlerinden gelen nur da kalbine akacak. 
Üç nur orada birleşecek. Gözlerinden gelen nur, dünyevîdir. 
Toprak, su, hava ve harâretten gelen nurlardır. Ama buraya 
[iki kaşın arasına] gelen nur, rûhânîdir, nûrânîdir. Onun için 
o üç nur birleşecek orada. Kalbine akım başlayacak. O sol 
memenin altında, iki parmak sol tarafta bir nokta. Üçüncü ve 
dördüncü kaburga kemiği arasında bir nokta. Orada bir fiş 
merkezi. Sarı renk nurla Allah (celle celâluhû) yazan bir nok-
ta… Oraya dikeceksin başını ve gözünü. Orada bir kıpraşma 
başlar. O kıpraşma derse başlama zamanıdır. Beş dakika, on 
dakika, yapabilirsen on beş dakika. Dayanamaz ki… Ama 
erler dayanırmış vaktiyle. Şimdiki zamanın atom insanları 
dayanamaz. Beş dakika dayanabilirsen yine iyi. Öyle dura-
caksın. Ama râbıtayı dağıtmadan… Bu dersin esrârı, râbıta-
dır.

Şeyhinden râbıtası kopuk olarak yapılan bin günlük ders, 
şeyhiyle râbıtalı yapılan beş dakika dersin değeri ile ölçüle-
mez. Bu işin esrârı râbıtadır. Bu işi kemâle getiren yol, râbıta-
dır. Râbıta Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’e 
götürecek. Râbıta Hazret-i Allah’a (celle celâluhû) götürecek. 
Bir gün gelecek, şeyh ortadan kalkacak. Şeyh, bir alıştırma 
devresidir. Onun için râbıtaya alışacaksınız. Göremezsin, 
fakat görür gibi,“karşımda oturuyor” diyeceksin. Hiçbir an 
bile kaybetmeden karşında oturuyor. “Onun alnından ve iki 
kaşının arasından gelen floresan lambasının ziyâsı (ışığı), 



410 Aliosman Dağlı

benim iki kaşımdan kalbime akıyor” diye bir an hayâlinden 
çıkarmayacaksın. Sevâbı da budur. Ondan sonra zikre baş-
larsın.

 Ağzını kapayacaksın. Dilini üst damağına vuracaksın. 
Hiç ağız hareket etmeden kalbinden “Allah” diyeceksin. 
Kalbinden “Allah” diyeceksin. Yalnız kalbinden... 

Şimdi ben yapıyorum dinle... Bazen genzimden ses ge-
lerek yaparım, bazen ses gelmeden yaparım. İkisi de câiz-
dir. Şimdi sesli yapacağım. Az beni test et. Ağız hareketi 
yok böyle. Kulak verirsen duyarsın. Duyuyor musun sesi? 
Bu ikisi de câizdir. Hangisi hoşuna giderse onu yaparsın. 
Bir tesbih dolunca, bir tesbih tamamlanınca duâsı var. Kâğıt 
verecekler sana, o duâ da orada yazar. “İlâhî ente maksûdî 
ve rızâke matlûbî” duâsını okursun. Önüne on tane tesbih 
tanesi koyarsın, birer birer devredersin bin olur. Bir daha 
toplarsın devredersin bin olur. Bir daha toplarsın devreder-
sin üç bin olur. Üç bin defa “Allah” diyeceksin. Sonunda bir 
tesbih, salavât-ı şerîfe getireceksin ve ders bitecek. Eğer bir 
oturuşta vaktin müsâade etmez, yapamazsan, orada Fâtiha 
okuyup, sonra tamamlarsın. Ama bir oturuşta tamamlamak 
çok keyiflidir.  Dersin usûlü budur, bu usûlün dışında bir 
şey yoktur. Ben sana ne öğretirsem onu bileceksin ve onu 
yapacaksın. Allah (celle celâluhû) mübârek etsin. 

El-Fâtiha...

Hatm-i Hâcegân’ın Târifi
On beş tane istiğfar yapılacak. Onda sonra râbıta-ı şerîf 



411Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

yapılacak. Râbıta-ı şerîf sırasında silsile okunacak. Râbıta-ı 
şerîfden sonra Fâtiha-i Şerîf diyeceğiz. Kendimiz dâhil ol-
mak üzere, yedi kişi birer Fâtiha okuyacak, diğerleri susacak. 
Besmeleyle birer tane Fâtiha-i Şerîf okunacak. Sonunda yine 
bir Fâtiha-i Şerîf var. Bu sefer bizim solumuzdaki kardeşten 
başlayacağız; 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7. 

Fâtiha-i Şerîf’den sonra Salavât-ı Şerîf diyeceğiz. Herkes 
elindeki taşı sağ elinden sol eline koyarak “Allâhümme sal-
li alâ Seyyidinâ Muhammedin ve alâ âli Seyyidinâ Muham-
med” veyâhud bildiği salavat neyse onu söyleyecek. Kaç 
tane taş varsa o kadar söyleyecek, fazla yok. Yirmi bir taş var 
burada. Yirmi bir taş için yirmi bir Salavât-ı Şerîf söyleyece-
ğiz ki yüz tane tamamlansın. Onun yedisini sen söylersin, 
yedisini o söyler, yedisini ben söylerim fazla olarak tamam 
mı? Çabuk biter. Kardeşler beklemesin. 

Salavât-ı Şerîfe’den sonra Elem Neşrah-ı Şerîf denilecek. 
Sûreler, Kur’ân-ı Kerîm’ler besmelesiz okunmaz. Allah 
muhâfaza etsin, câiz değildir. Onun için her birinde besmele 
çekerek elinizdeki taş kadar Elem Neşrah-ı Şerîf okuyacaksı-
nız, bilenler. 

Elem Neşrah-ı Şerîf’ler bittikten sonra nâibimiz -yani bizim 
vekîlimiz demektir, nâibimiz- buradaki yirmi bir taşı dağıta-
cak, elimize dağıtılan taşlarla beraber bütün taşlar yüz tane 
olacak. Yüz tane olunca İhlâs-ı Şerîf’e başlayacağız. İhlâs-ı 
Şerîf diyeceğiz ve her birine besmele ile elimizdeki sağdaki 
taşı sol ele hafif hafif koyacağız. Ses etmemek şartı ile. Ses 
câiz değil. Burada on tane taş var, on defa İhlâs-ı Şerîf diye-



412 Aliosman Dağlı

ceğiz. On defa tekrar edilecek ve bu şekilde Hatm-i Hâce-i 
Şerîf sonunda tekrar bir tesbih Salavât-ı Şerîfe ve Fâtiha ile 
ders bitecek. 

Vaktimiz olursa ezandan evvel bitirirsek bir de birkaç tes-
bih de sesli zikir yaparız. Allah feyzini versin. Duruşu bili-
yorsunuz hepiniz. Gözlerimiz kapalıdır. Başımız sağ göğsü-
müze eğik, kalbimize müteveccihtir. İçinizde derviş olanlar 
biliyor; latîfe-i kalbteki râbıta neyse o şekilde devam        ede-
cek dersin sonuna kadar. Ve mümkün olduğu kadar râbıta 
hâlini koruyalım. Bu dersten feyz almaya çalışalım. Çünkü 
bu derse, -büyüklerden rivâyet ediliyor-, bizim gibi kıtipi-
yozlar (değersiz) değil hâşâ hâşâ, bu derse Resûlullâh (sallal-
lâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in iştirâk ettiği rivâyet edilir. 
Bu derse Ebûbekir es-Sıddîk (radiyallâhu anh) Efendimiz’in 
iştirâk ettiği rivâyet edilir. Bu derse pîrânın iştirâk ettiği ri-
vâyet edilir. Tarih boyunca gelen ekâbir devirlerinde bu 
derslere bu şekilde büyük şerefler verilmiştir. Hele melâike-i 
kirâm, mutlaka ve mutlaka bulunur. Hani bizim gibi kıtipi-
yoz dahi olsa, zikir oldu mu zikir, melâike-i kirâm mutlaka 
bulunur. Hâyâ ederim meleklerden, hiç olmazsa o şekilde 
biraz ciddî tutalım işimizi. Allah Muîn’imizdir. Allah affeder 
inşallah.

Seyrü  Sülûk Dereceleri
Seyr, yürümek. 
Sülûk, bir tarikata girmek. 
Seyrü  sülûk, tarikatta ilerlemek. 



413Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

Tarikat büyüklerini seyrü sülûk sözleriyle söylemek iste-
dikleri şunlardır: Seyr ilim yolu, sülûk de irfâniyyettir.

İmâm-ı Rabbânî Müceddid-i Elf-i Sânî (kuddise sırru-
hu’l-âlî) Efendimiz seyrü sülûkü dört mertebe olarak anlat-
mışlardır:

1. Seyr-i ilallâh: 

Hakk’a yöneliş ve Hakk yoluna gidiş. Bu yol, bu hareket, 
kişiyi en az ilim, en az bilgiden en âlî ilme yani üstün bilgiye 
yüceltir. Böylece Kâinâtın Yaratıcısı’nin (celle celâluhû) ilmin-
de kişinin bilgisi sona erer. Bu ilim en üstün yaratık olan in-
san için mümkün olanın hepsidir. Sâlikin yani tarikatta olan 
dervişin bütün bilgisi gönlünden silinip yol olduktan son-
ra fenâfillâh hâli meydana gelir. Yani Cenâb-ı Hakk’ın (celle 
celâluhû) ilâhî sıfatlarından kâmil velînin yok olması hâlidir 
bu.

2. Seyr-i fillâh: 

Bu öyle bir ilmî harekettir ki, o ilim ve gerekli dereceler, 
Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) yüce isimleri, sıfatları ve şu-
unu (yani her an devam eden değişmeleri, takdiri) pak ve 
temiz her türlü noksandan uzak yani münezzeh olan Bârî-i 
Zülcelâl’e doğru sâlik bir makâma erer ki ondan bir söz ede-
mez olur. Tarikat sultanları bu makâma bekâbillâh ismini 
vermişlerdir. 

3. Seyr-i anillâh: 

En yüce mertebeye ulaşan kâmil velînin ilm-i âlâdan, ilm-i 
esfele ve esfelden esfelü’l-esfele inişi, gerisin geriye dönü-



414 Aliosman Dağlı

şüdür. Bütün ilimler, gerekli dereceler, yüce isimler ve yüce 
sıfatlar makamlarından ilm-i mümkünâta yani bu âleme dö-
ner. Bu yüce kâmiller ve âriflerin dereceleridir.

4. Seyr-i fi’l-eşyâ:	

Eşyaya olan ilmi, birinci mertebe seyrinde, gönül levhin-
de yok olur. Sonra yavaş yavaş tekrar eşyânın kemâline bil-
gi sâhibi olmaya başlar. Ağırbaşlı, uslu, vakarlı hâle gelmiş, 
Hakk’ın boyası ile boyanmıştır. Kâmil ârif, mânevî sultanlık 
makâmında dır artık.

Dördüncü seyir, birinci seyrin karşılığıdır. Üçüncü seyir-
de ikinci seyirle birdir.

Seyr-i ilallâh ve seyr-i fillâh, evliyâlık mertebesini bulmak, 
kazanmak içindir. Bu iki mânevî yolculuk ve gidişin sonu da 
fenâfillâh ve bekâbillâhtır. 

Seyr-i anillah ve seyr-i fil-eşyâ ise dâvet yani çağrı makâ-
mını kazanmak içindir. Peygamber Efendilerimiz  (aleyhi-
müsselâm) ile kümmel-i evliyâ yani tarikat büyüğü ve derviş 
yetiştiren kâmil velîlere mahsus makamlardır bunlar.



415Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

Latîfeler ve Makamları
Daha önceki yaptığımız [irâde, inâbe ve tarikat dersi al-

manın usûlüne dair] üç derste bazı şeylerden bahsettik. Şim-
di geldik letâif makamlarının açıklanmasına. 

İnsanda yedi adet letâif makâmı vardır. Bunların beşi 
âlem-i emirden24, ikisi de âlem-i halktan.25 Bu mübârek söz-
lerin genişliğine ve derinliğine olarak mânâları, dervişlik 
yolunda ilerledikçe anlaşılacaktır. Bu sözleri sülûk sırasında 
çok duyarız. 

Âlem-i emirden olanlar;

1) İnsan kalbi
2) Rabbânî ruh 
3) Sır 
4) Hafî
5) Ahfâ
Âlem-i halktan olanlar; 

Nefs [bir yönüyle de âlem-i emir’dendir] ve anâsır-ı erba-
adır [dört unsur]. 

Bu dört unsur; toprak, su, hava ve ateştir. Esâsen bütün 

24  Âlem-i Emr: Arapça, emr âlemi demektir. Sebebe bağlı olmak-
sızın Hak tarafından vücud bulan âlem. Melekût âlemi bu âlem-
dendir. Halk âlemi ile arasındaki fark, emr âleminin bir anda var 
olmasıdır.

25  Âlem-i Halk: Arapça, yaratılan âlem demektir. Sebebe bağlı 
olarak vücuda gelen âlem. Şehadet âlemi bu gruba girer. Şehâ-
det âlemi, görünen âlem demektir. Zat-ı Mutlak'ın parçalanma 
ve bölünme kabul eden cisimlerin şekilleri ile hariçte zuhuru-
dur. Onun için bu âleme "âlem-i kevn ü fesad" derler. Çünkü 
cisimlerin şekilleri bir yandan oluşum halinde, diğer yandan da 
bozulma durumundadır. Bu âleme, şu isimler de verilir: Âlem-i 
mülk, âlem-i nasut, âlem-i hiss, âlem-i anasır, âlem-i eflak ü en-
cam, âlem-i mevalid.



416 Aliosman Dağlı

yaratıklar da insanın cism-i vücûdu da bu yukarıda söylenen 
dört maddeden meydana gelir. Bir de latîfe-i nefs-i hayvânî 
dediğimiz nefs-i emmâre denen büyük düşmanın kökü de 
yukarıda söylenen dört maddenin birleşmesinden oluşan, 
sıcak kandan çıkan sıcak buhar yani buhurdur. Latif bir kuv-
vettir ki, şehvet ve gazap, yani öfkelenmenin mâdeni budur. 

Maddî olan latîfelerin ikincisi, küll’dür. Yani, âlem-i halk-
tan olan ikinci latîfe de latîfe-i küll’dür. 

Latîfe-i nefs ve latîfe-i küll’ün feyzi, yani mânevî akımı, 
maddî su, toprak, hava ve harârettir (ateş). Yani mânevî 
akımı; maddî, cismânî ve dünyevîdir. Zirâ her ikisi [latîfe-i 
nefs ve latîfe-i küll] de kuvvetini, yukarıda açıklanan ve tüm 
madde âleminin kökü olan toprak, su, hava ve harâretten 
alır. 

Âlem-i Emir Letâifi

1-Latîfe-i Kalb

Yeri, sol memenin iki parmak miktârı altında, yan tarafta, 
aşağı meyilli, yürekte, yani ‘nokta-i süveydâ-yı kalb’ ismi ve-
rilen, yürekte olan siyah nokta. Göz bebeğine benzer bir nok-
ta. Bir esrar yani bilgiler menbaı yani çıkış yolu, bir pınardır. 
Bir mâden-i envâr, aydınlıklar mâdenidir. İnsanı, diğer tüm 
yaratıklardan üstün kılan özelliklerden biri budur. Bu hu-
sus, her insanda mevcuttur. Her insanda var bu makam; an-
cak tevhid ehli dediğimiz mü’min ve Müslümanlar’da, îman 
ve insanlıkları derecesinde bu nurlar ve bilgiler pınarında 
gelişme olur. Demek ki bu gelişme, ancak İslâm ile olur. An-



417Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

cak tam kemâle ermek için ise tarikat terbiyesi şart. 
Gereğince Allah (celle celâluhû) yolunda bulunan bir tari-

kat ehlinin latîfe-i kalbi istenen hâle erer. O kadar ki, o ki-
şide kalb gözü açılmıştır. Bizim gözlerimizin görmediği ve 
göremeyeceği şeyleri, kalb gözüyle görür. Bu pek ince ve de-
rin bir ilimdir, ciltlere de sığmaz. Şimdilik bizlere bu kadarı 
yeter. Latîfe-i kalb nûrunda, sarı ışık ile Lafza-i Celâl yani 
“Allah” (celle celâluhû) yazısı vardır. 

2-Latîfe-i Ruh

İnsanı, insan yapan ruhtur. Ruh; bir madde veya bir cisim 
değildir. Bizim kalıbımızdan yani vücûdumuzdan çok önce 
yaratılmıştır. İlâhî latif bir yaratıktır. Sülûk denen bu mânevî 
yolumuzda ilerledikçe bu husûsa âit bilgimiz daha da arta-
caktır. 

Rûhumuz, âlem-i emir denen pek yüce makamdan gelmiş 
ve her an orayla bağlantılıdır. Çocuk yani yavru, ana karnın-
da yüz yirmi günlük olunca yavrunun rûhu yetkili melek 
tarafından getirilip küçük yavruya verilir. Ruh, aslında in-
san vücûdunun tümüne girmiştir. İçimizde mânevî latif yani 
hoş bir gölge gibidir. Boy aynası karşısında insan kendini 
nasıl tam görürse, işte ruh da öylece kalıbımızı doldurmuş-
tur. Rûhun makâmı ve mahalli, sağ memenin altında ve iki 
parmak kadar daha sağ taraftadır. Öyle bildirilmiş ve öyle 
gösterilmiştir. Bu mübârek latîfe-i rûhun nûru kırmızıdır. 
Bu mahalde de kırmızı nurla Lafza-i Celâl yani “Allah”(celle 
celâluhû) nakşı vardır. 

Bu makamlar; birer mânevî fiş merkezi, mânevî düğme 



418 Aliosman Dağlı

yerleridir. Fişin takılmasını, düğmenin çevrilmesini, gerekli 
yüce merkezle ilişki kurmasını da ancak tarikat denen ve iç 
âlemin yolunu açıcı meslek öğretebilir.

3-Latîfe-i Sır 

Gizli hâller makâmı. Sol memenin üstünde, kalb makâmı-
nın üst hizâsında merkezi olan, şerefli bir makamdır. Müşâ-
hede yani görme mahallidir. Derviş, bu makamda mânevî 
görüşlere başlar. Dervişte yavaş yavaş kalb gözünün açılma-
ya başlama makâmıdır burası. Bu makamda, bir kabristanın 
önünden geçerken kabir ehlinin hâlleri görünür. Bu devre ve 
daha sonraki devrelerde dervişin perdesini, Mevlâ’mız (celle 
celâluhû) dilediği anda kaldırır. Bu mahallin nûru beyazdır. 
Beyaz nurla, Allah İsm-i Celâli nakşolur.

4-Latîfe-i Hafî 

Sırdan daha da gizli hâller makâmı. Sağ memenin üstün-
de, ruh makâmının üst hizâsında merkezi olan bir makamdır. 
İnsan rûhu ile ilişkisi vardır. Cenâb-ı Hakk celle celâluhû’nun 
gizlilerinin mânevî düğme yeridir. Tabi ki fişi takabilmesi-
ni bilebilenler için açılması mümkün bir kapı. Bu makâmın 
nûru, dünya gözünün dayanamayacağı parlaklıkta siyah bir 
nurdur. Bu nurla Allah İsm-i Celâl’i yazılıdır orada.

5-Latîfe-i Ahfâ 

Daha pek gizli, gizliler gizlisi makâmı. Gönülden geçen-
lerin bilinme yolu. Mahalli; göğüs kemiğinin göbeğe inen 
son noktasıdır. Bu makâmın ismi Cenâb-ı Hakk (celle celâ-
luhû) Hazretleri’ne mahsustur. Ahfâ makâmı, ezelden ebede 



419Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

bütün yaratılan varlıklara dair ezelî, yani başlangıcını düşü-
nemeyeceğimiz ilâhî ilmin, bilginin tecelligâhıdır. Bu ilim, 
Hakk Celle ve âlâ’ya mahsustur. Hakk Teâlâ, dilediği kuluna 
bu bilgiler hazînesinin kapısını aralarsa, esâsen ilâhî bir ya-
ratık olan ruh, bu bilgi hazînesiyle ilişki kurar. Latîfe-i ahfâ-
nın nûru yeşildir. Yeşil nurla Allah İsm-i Celâl’i yazılıdır.

Yukarıda söyledik. Fişi takabilen, düğmeyi çevirme sırrını 
bulan, bu ilâhî pencereleri aralar. İşte o zaman kişi, Hazret-i 
Îsâ aleyhisselâm makâmına yücelir de bu âleme ne için geldi-
ğini gereğince bilenlerden olur. 

Göğüsteki beş letâif, rûha bağlı latîfelerdir. Bu mânevî 
hâllerin zevkine ermek için râbıta denen nur aracının kadrini 
kavrayıp râbıtayı tam yapmak lâzımdır.

Beş latîfenin tümünü de tam olarak kavrayan kimse, artık 
keşf ehli olur. Beş latîfenin nûru, tüm bir ayna hâline gelir 
de keşf ehli bütün gizlileri o aynadan görürler. Bu ayna, in-
sanın dimağına konulmuş bir kuvvettir. Dimağa konulmuş 
bir ayna… Bütün ruh latîfeleri akseder orada. Onunla her 
şeyi görür ve bilir. Arş-ı Âlâ’da kıpırdayanı bile görür. Lev-
h-i Mahfuz’daki hâli görür. Kalemi görür, her şeyi görür. 
Melekleri görür. Kaderi bilir. Her insanda bu istidat vardır, 
ancak dünya işleri ve gafletler perdelemiştir. Tarikat denilen 
nur yolu, insanı bu gafletten uyandırır. Layık olduğu yüceli-
ğe döndürüp bu âleme gelmemizin sırrını öğretir. Asıl vata-
na, yüz akı ile ulaşma yolu da budur. Bu iş ise tarikat terbiye, 
usûl ve kânunlarına göre sülûk görmekle olur. Bunun için 
de gafletsiz huzûra yani gönül rahatlığına erişmek lâzımdır.



420 Aliosman Dağlı

*
Bu pek yüce, pek gizli latîfe hakkında söz etmekten ka-

çınmış kâmiller. Bu makam Zât-ı Ecell ü Âlâ’dan O’nun Ha-
bîbi’ne bir gizli kapıdır. Fahr-i Âlem (sallallâhu teâlâ aleyhi ve 
sellem) Efendimiz’e has olan bu makâmın sırrı, O’nun yüzü 
suyu hürmetine Ashâb’ına ve ümmetinin kâmillerine âşikâr 
olmuştur.

Mevlâ’mız (celle celâluhû) nasıl kalbten geçenleri bilirse, 
Habîb-i Kibriyâ (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz de bi-
lirdi. Ashâb-ı Resûlullâh (radiyallâhu teâlâ anhum ecmein) 
efendilerimizde bilirdi. Ümmetinin velîleri (kaddesallâhu teâlâ 
esrârehum) efendilerimiz de bilirler. Tabi, izn-i ilâhî ile.

Zikrin Latîfelere Nakli
Derviş önce kalb zikrine başlar. Bu makamda nisbet hâli 

ve zevki uyanınca bu nisbet kalbten rûha geçer. Böylece de-
rece derece kuvvet bularak diğer beş latîfeye devreder. An-
cak esas merkez dâimâ nazargâh-ı ilâhî olan kalbtir. Bu hu-
sus unutulmamalıdır.

1-Kalb Latîfesi

İnsan kalbi aslında bir et parçası olan yürek değildir. İn-
sanlar bu et parçasına kalb demişlerdir. Bu ise hayvanlarda 
da vardır. Her akıl sahibi bilir ki Hakk’ın (celle celâluhû) giz-
liler gizlisi diye açıklayabileceğimiz esrârını yüklenmiş olan 
kalb, hiçbir zaman et parçasından ibâret değildir. Zîrâ o et 
parçası bir sırr-ı ilâhî olamaz. Hakk’ın (celle ve âlâ) sonsuz 



421Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

kudretlerinin tecellisine, görüntüsüne eren insan kalbi, ha-
kikatları toplayan ilâhî duygulara eren, hakîkî uyanıklık hâ-
lini erbâbına bildiren, rûhânî hâllerin bir merkezidir. Adına 
yürek dediğimiz ve bir et parçası olan kalb ise hakîkî kalbin 
bir kalıbı olup asıl kalb olan mânevî kalbin girişinin bir ka-
pısı, bir evidir. Tıpkı rûhumuzu bir gölge gibi içimize alan 
vücûdumuzun kalıp olması gibi… Ve asıl olan nûranî kalbin 
oluşmasının bir aynasıdır.

Asıl olan nûranî kalb bütün iyi hâllerin, iyi huyların pınarı 
ve mâdenidir. İnsan bedeninde idâreci olan ilâhî rûhun bir 
aynasıdır. Yürekte yüklü bulunan ve hoş bir buhar sûretinde 
meydana gelen hayvânî ruhun (bedene canlılık kazandıran 
ruh, yani nefs-i emmâre) mekânı kalbtir. İnsânî ruh da âlem-i 
emirden olup kalb ile irtibatlıdır. Kişi mânevî hâline göre te-
rakkide bulunur.  İşte bu kalb, ilâhî sırra ermiş bir aynadır. 

“Âyinedir bu âlem her şey Hakk ile kâim 
Mir’ât-ı Muhammedden Allah görünür dâim”

beyânı işte bu kalb için söylenmiştir. Kim bu dünyanın 
geçici isteklerine âşık olup kalbini parçalar ve perîşan ederse 
o kimsenin gitgide nûrâniyeti de söner. Kişi hayvandan da 
beter olur. Zararlı hâllerden sakınıp korunmakla kalbi kuv-
vetlendirmelidir. Korunan kalb kuvvet bulur, güçlenir. Feyz 
alma kuvveti artar. Hakk’a yönelişi ve meyvesi sağlam olur. 
Kalb misli bulunmaz kerîm bir varlıktır. Her hâlde korun-
ması gereklidir. Kalb mahalli, muhabbetullah makâmıdır. 
İlâhî sevginin en üstün duygu hâlidir.



422 Aliosman Dağlı

2-Rûh Latîfesi

İlâhî ruh, insan rûhu âlem-i emirden inmiştir. Bu ruh 
bâkîdir. Ölümle yok olmayacaktır. İnsan rûhu bedeni ile be-
raberdir. Bazen bedenden ayrılıp serbest kalır, rüyâ hâli gibi. 
İnsan aklı rûhu tamamen anlamaktan âcizdir. Ruh hakkında 
daha öncede bilgi verilmiştir.

Rûhun mahalli, mârifetullah makâmıdır. Hakk’dan gelen 
bilgidir.

3-Sır Latîfesi

Latîfe-i sırrın göğsümüzdeki yeri daha öncede açıklanmış-
tı. Kalbin üstünde, sol memenin üstündeki düzlüktedir. Bu 
latîfe-i kalble ilişkili bir mânevî makamdır. Müşâhede ma-
hallidir. Yani bu devredeki dervişin mânevî gözü ve mânevî 
kulağı işlemeye başlar. Böyle olunduğuna şüphe olunmasın. 
Bu devrede eğer dervişin mânevî duyguları açılmaya başla-
mamış ise noksanlığı kendisinde arasın. İnancını, bağlılığını 
artırsın. Derslerine gönülden bağlansın, râbıtasına çok dik-
kat etsin. Mürşidinin mânevî reçetelerinin kadrini iyi bilsin. 
İşte o vakit özlenen pencereye kavuşur, şüphe etmesin.

4-Hafî Latîfesi

Mânevî bir kuvvet olarak ruh makâmının üstünde kurul-
muş rabbânî bir latîfedir. Rabbânî, son derece Hakk’a bağlı, 
o yolda irfan bilgisi yücelmiş, “Hazret-i İnsan”makâmına 
yücelmiş kimselere özel bir isimdir. Misâl İmâm-ı Rabbânî 
kuddise sırruhu’l-alî gibi… Derviş yolunda yüceldikçe, feyz-i 
ilâhî yani göğüste mânevî akım arttıkça bu latîfe meydana 



423Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

gelir. Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) ile insan rûhu arasında bir 
vâsıta aracıdır bu mahal.

5-Ahfâ Latîfesi

Bu makam gizliden gizli, sırdan da sır bir mahaldir, bir 
yerdir. Bu makam Hakk’a (celle celâluhû) mahsus özel bir 
yerdir. İnsanın bu makamda kendinden hiçbir gücü yok-
tur. Dervişe bu makamda bilgi ve sevgiye dair her ne gelirse 
hepsi de Hakk’ın ihsânıdır. “Men arefe nefsehû fekad arefe 
Rabbehû” sırrı bu makamda oluşur. “Kendini bilen Rabb’ini 
bilir.” Mânevî hakikatları barındıran pek çok sır bu makam-
da ayân olur. Mevlâ sevdiğine bildirir. Bu makam gizliden 
gizli, görünmeyen, bilinmeyen pek gizliler makâmıdır.

6-Nefs Latîfesi 

Altıncı ve yedinci latîfeler, nefs letâifidir. Önceki letâifin 
özü rûhânîdir. Ama nefse âit iki latîfe ise maddî,  cismânîdir. 
Özü bu dünya âleminin özü olan toprak, su, ateş ve havadır. 
Ruh vücuttan ayrılınca bu dört madde de yok olur. Bunlar 
yukarıda yeteri kadar açıklanmış idi. Nefsin gücü, kuvveti 
hayvânîdir; his yani duyma kuvveti. Mesela vücûdumuzun 
bir yerine bir diken dokunsa hemen biliriz, duyar ve hissede-
riz; hareket yani kımıldanma gibi… İşte nefs, hem hissetme 
ve hem de hareket gücü olan bir kuvvetin kalbin etrâfındaki 
boşlukta kanın sıcaklığından çıkan bir buhar cevheridir. La-
tif, hoş bir kuvvettir. 

Bilginler bu latif olan şeye hayvânî ruh demişlerdir. Âdem 
cinsinin başına bütün felâketleri, belâları işte bu nefs denilen 



424 Aliosman Dağlı

hayvânî ruh getirmektedir. Ama onsuz da insan olmaz. 
Meleklerde nefs yoktur. Nefsine esir olmayan, aksine nef-

sini rûhunun emrine alan Âdem nesli yücelir. Kâmil insan 
olur. Hazret-i insan rütbesini kazanır. 

Nefsin ilk hâli emmârelik sıfatıdır. Emmâre nedir? Onu 
açıklayalım.

Emmâre, insanı zorlayarak kötü işler yaptıran, büyük kü-
çük çeşitli günahlara yol açan nefsin hâlidir. Emmâre çok 
fazla emredici demektir. İşte böylece bilinsin ki nefs-i emmâ-
re, insanı dâimâ kötülüğe sevk etmek isteyen bir kuvvetin 
adıdır. Nefs-i emmâreye boyun eğmiş, irâdesi zayıf kişinin 
istekleri hep şehvete meyl etmektedir. Emmâre kuvveti bu 
kişiye hep şehvet yolunu emreder. Kalbimizi dâimâ sefil ta-
rafa, kötü işlere çekmeye çalışır. Bu hâlinde nefs her çeşit şer 
ve fesadın, kötü ahlâkın yani kötü huyların barınma yeridir. 

Şirk, küfür, cehl, gaflet, günâh-ı kebir, kibir, hırs, cimri-
lik, şehvet, gadab, hased, sarhoşluk bu on iki başlı ejdarha 
işte nefs-i emmâre ehline mahsus sıfatlardır. Bu sıfatların 
bir veya bir kaçıyla veya hepsiyle mânen hasta olan, derece 
derece her an için tehlikededirler. Bunlar nefislerinin elin-
de esirdirler. Kendilerini cehenneme atmışlardır. Yaptıkları 
kötü işleri emmâre makâmında anlatırlar. Bunlara nasihatda 
kâr etmez. Âkıbetleri îmansız ölümdür. Bu gibilerin tarikatte 
yeri olmadığı gibi şeriatte dahi delâlete düşmüşlerdir. Bun-
larda hayvânî ruh hükmeder. Hak kitabın “hayvandan da 
aşağı” buyurduğu bunlardır. Hidâyete erişmiş bir ehlinin 
eline düşerlerse dâim açık olan tövbe kapısından bir daha 



425Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

dönmemek üzere içeri girer, emmâre ve batağından kendi-
lerini kurtarmış olurlar. Emmâre sıfatı o kadar korkunç bir 
düşmandır ki kişiyi azıcık kendine bırakmaz. Onunla mücâ-
dele bütün diğer mücâdelelerden zordur. Mânevî terbiyesi 
olan mürşidler ne zaman nefsden söz etseler mutlaka nefsin 
emmârelik hâllerini anlatmak isterler.

Riyâzât, yani az yemek, az uyumak, az konuşmak hâlleri-
ne uygun yaşamak ve tarikatın kendine has terbiye yolları ile 
insan emmârelik bataklığından kendini kurtarıp yücelmeye 
başlar. Böylece mutmainne, râziye, marziyye derecelerine 
yükselir. Derviş o vakitte her türlü iyiliğe, hayra, selâmete 
menba, pınar yani kaynak olur ve olgun kişiliğe erme yoluna 
girer. 

Yeri gelmişken özet olarak nefs derecelerini açıklayalım: 
Nefs-i emmâre, nefs-i levvâme, nefs-i mülhime, nefs-i mut-
mainne, nefs-i râziye, nefs-i marziye, nefs-i kâmile…

Sâlik yani bir tarîkin yoluna giren kimse ki genel tâbir ile 
mürid veya derviş diye isimlenir, işte bu kimseler sülûk yani 
tarikat yolu boyunca yukarıda işâret edilen yedi derecelik 
nefs makamlarında olgunlaşacak ve pişeceklerdir. 

Nefs derecelerini daha önceki yıllarda yeteri kadar ince-
leyip açıklamış idik. Eski kardeşlerimizin bir kısmında bu 
bilgiye âit yeterli kanıtlar mevcuttur. Hâlen geniş bilgi is-
teyen Reşehât Ayne’l-Hayât, Mârifetnâme, Miftâhu’l-Kulûb 
adlı eserlerde buna âit bahisleri okuyabilir. Biz burada bu 
husûsu pek kısa bahs edeceğiz.



426 Aliosman Dağlı

6.a. Nefsin Dereceleri

1.	 Nefs-i Emmâre

Yukarıda bu birinci basamaktan söz edilmişti. Emmâre 
sınıfı kimselerin çoğu îmansızdır; diğer kısım da İslâm ola-
rak sâde isimleri kalmış büyük günahlar içinde yüzen gaflet 
ehlidirler. Bu gibilerden Hakk’a sığınırız. Onlardan olmadı-
ğımıza da pek çok şükür ederiz. Emmâre ehli olanlardan bi-
rine bir mânevî imdad yetişirse, o hüsrâna giden bataklıktan 
kurtulur. Aksi hâlde emmâre ehli cehennemliktir.

2.	 Nefs-i Levvâme

Nefsin levvâme sıfatı: Zem ettirici, yerdirici… Bu devre-
de bazen ruh hâkim olup rûhun nûru ile nurlanır. Bazen is-
yan edip itaat etmez. Sonra yaptığına pişman olur. Nefsin 
bu makâmında isyan eden müminler cehâleten günah işle-
yenler ve tembel kimselerdir. Îman ehlidirler fakat büyük 
küçük günahlardan kendilerini kurtaramamışlardır. Akılları 
başlarına geldikçe yaptıklarına pişman olur. Tövbe ederler. 
Lâkin irâdeleri zayıf olduğu için yine de günah bataklığına 
düşerler.

Bu gibiler pişmanlık zamanlarında hep kendilerini levm 
ederler. Yani kendi kabahatlerini kendi kendilerine dile ge-
tirir, bazen de ah vah ederler. Bu gibilerin tekrar emmâre 
bataklığına dönüp yaralanmaları pek kolaydır. Henüz nefs 
ve şeytana hayır diyebilme kuvvet ve irâdelerini kazanmış 
değillerdir. Bugünkü Müslümanların çokcası da bu şerefli 
kimselerdendirler. Ama mânevî bir imdat ulaşırsa, işte o va-



427Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

kit bu pek korkulu ve zayıf köprüyü geçerler.
Levvâmenin taifeleri ise:
Fısk: Hakk Teâlâ’nın emrinden çıkmak, günah işlemek.
Cehl: Bilmezlik.
Ucub: Kendini beğenmek; çok uyku, haram karışımı yiyip 

içmek.
Hırs: Bir şeyi ziyâde istemek; mal hırsı gibi.
Kahr u nedâmet: Nefsin zoru ile aldanmak, kanmak, son-

ra pişman olmak yani keşke yapmasaydım demektir.
Kim merâkı: Kimdir düşkünlüğü. Boş söz, beyhûde söz-

ler.
Mevlâmız’ın (celle celâluhû) lütfuyla bu dokuz taifeyi ge-

çen kimse levvâme sıfatından kurtulmuş olur. Bu devre Laf-
za-i Celâl zikri devresi olup mürid şeyhinin târif, tertip ve 
âdâbına son derece riâyet edecektir. Levvâme sıfatında ka-
lanlar bazen sûfî, bazen saîd kimselerdir. Bazen türlü hâllere 
erer. Sonra pişman olup tövbe ederler.

“Dinle Îmânım”26 

“Dervişlik özüne hâkim olmaktır, 
 Esîr-i nefs olan derviş değildir. 
Aşkı rehber edip Hakk’ı bulmaktır, 
Keşkül, teber, asa, tığ, şiş değildir. 
İbâdet nâmına kalkıp oturma, 
Yâ Hû, yâ Hakk diye köpürüp durma, 

26  Rıza Tevfik’in şiiridir.



428 Aliosman Dağlı

Bağırma, çağırma, göğsüne vurma, 
Zikr-i Hakk, hazm içün geviş değildir. 

Sırr-ı Hakk’ı gönülden öğren, 
Gönüldür aşk ile dîdârı gören, 
Ârif-i âgâha o zevki veren, 
Beng ü bâde, afyon, haşiş değildir. 

Dünyada cennete girenler varsa, 
Vech-i Hakk’ı âyân görenler varsa, 
Ene’l-Hakk sırrına erenler varsa, 
Sarhoşluk yüzünden ermiş değildir.

Boz yılanı tuttu, çiğyuttu derler, 
Pîrimiz, duvarı yürüttü derler, 
Kerâmet olsa da böyle hünerler, 
İnsanlığa yarar işler değildir.

Kerâmet umma hiç Necef taşından, 
Ayrılma insandan, öz kardaşından, 
Hakk’ı göremezsin bağlarbaşından, 
Gerçek er sultandır keşiş değildir.

Falanı ta’n edip, falanı övme, 
Geçip gidenlerin keyfine değme, 
Bugünki Yezid’e sen boyun eğme, 
Derviş hürdür, nefer Memiş değildir.



429Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

Mamûrede doğar mânevî insan,
Terbiye ile büyür kudret-i îman, 
Senin aradığın nîmet-i irfan, 
Yaban yerde biter yemiş değildir. 

Ham ervâh her yerde var yığın yığın, 
Nedir onlar ile verip aldığın, 
Uzlete mâil ol, gönlüne sığın, 
Cihan gönül kadar geniş değildir. 

Rızâ’dan himmet al, berzahta kalma, 
Serden geçmedin ise ummânâ dalma, 
Dervişlik sözünü ağzına alma, 
Demir leblebidir, kişniş değildir.”

Dünya ehli denilen zevk u sâfâ düşkünleri, aşk meclisle-
rinde ağlayıp zevk meclislerinde oynayan takımı, bunların 
hepsi, sonradan yaptıklarına pişman olarak levm ederler. 
Her zaman âkıbetlerinden korkulur bir devredir bu.

3. Nefs-i Mülhime

İki korkulu devreyi geçmiş, yeri geldikçe nefse ve şey-
tana hayır diyebilme kuvvetini kazanan kimseler mülhime 
ehlidirler. Cenâb-ı Hakk’ın emirlerine uyan, yasaklarından 
korunan Müslüman çoğunluğu bu sınıftandır. Ama yine de 
tehlike tamamen geçmiş değil. Bu gibilerden de yollarını şa-
şırıp geriye dönüş yapanlar olabilir. 

Mülhime ehli bir Müslüman kimse Ehl-i Sünnet yoluna 
tamamen uygun bir mürşide bağlanırsa, işte o kimse kısa za-



430 Aliosman Dağlı

manda bu devreyi aşar ve mutluluk yoluna girer. Nefs ve 
şeytan, mülhime ehline daha fazla musallat olurlar.

Kalbe feyiz verilme, ilham edilme, bu nefis mertebesine 
erişenlere Vâcib Teâlâ’dan ilim ve ihsan buyrulur. Bu mer-
tebe âlim müminler mertebesidir. Mülhime sıfatının taifele-
ri ise ilim başta olmak üzere yedidir: Tevâzu, sabır, şükür, 
sehâvet, kanaat, tahammül. 

İşbu yedi sıfatı ve benzeri güzel ahlak derecelerini nefsin-
de toplayan kimse bu makâmın daha üstüne yükselme saâ-
detine erişir. Ehl-i Hakk buyurmuşlardır ki: “Bir kimsenin aklı 
şehvete gâlip olursa o kimse melek mertebesinde ve belki de melek-
lerden de üstün olur. Ama aksine, bir kimsenin şehveti aklına gâlip 
gelirse o kimse hayvanlar gibidir. Belki de hayvandan da aşağıdır.”

Mülhime mertebesindeki sâlik, dost yüzüne âşıktır. Zik-
rin haz ve harâreti bütün vücûdunu sarmıştır. Sâlikin bütün 
âzâsı zikreder ve bazen azâsının zikir sesini duyar. Zikr-i 
sultan makâmıdır bu makam. Mahsus sır tecellî etmiştir. 
Bazen cümle mevcûdâtın zikirlerini de duyar. Kalbleri ke-
şif, kabirleri keşif ve daha diğer faydalı keşifler de bu devre 
kemâlinde zuhûr eder.

Sâlik için mürşid terbiyesine cânu gönülden sarılmak, 
gece ve gündüz sadâkat ve ihlâs ile çalışmak, bu mertebenin 
daha üstüne çıkmaya gayret lazımdır. Zîrâ bu devrede de 
iblis, Hakk yoldan çıkarmak için tuzağını kurar; ona sûret-i 
haktan görünecek münâsip kapılardan vesvese verir. Hâlbu-
ki bu makamda sâlik, irfan mertebesindedir. Çok tehlikeli 
devreleri atlatmıştır. Fakat hîlesini yine bırakmaz. Mutlaka 



431Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

çelme takmaya çalışacaktır. Ve her türlü melâneti yaptırma-
dıkça onu bırakmaz. Böylece o kimse de her türlü harâmı 
işler, îtikâdı bozulur. Mevlâ’dan korkmaz ve dalâlet yoluna 
düşer. Eğer bu ârife Hakk’ın inâyeti erişir, ibâdet ve mücâ-
hede üzere sebât ederse, muhakkak onun nefsi mutmainne 
olup himmet-i pîrân ile dördüncü makâma erişir ve böylece 
saâdet-i dâreyn ve kurret-i aynîyi bulup laînin yani şeytanın 
aldatmasından emin olarak selâmete erer. Bu mertebede sâ-
like nefis ve şeytan çok daha şiddetle musallat olur. 

Bütün kemâle giden sıfatları bu makamda topladığı gibi 
amelsizlik ve ihlâssızlık korkusu da vardır. Bu makamda 
ne mutlu o kişiye ki, mürşidinin tertîbine ihlâs ve sadâkatte 
bulunarak varlık ve benlik âfetinden ve mâsivâ oyunlarının 
çelmesinden kendini kurtarır.

4.	 Nefs-i Mutmainne

Kötü huylardan arınmış, ahlâk-ı hasene sahibi dediğimiz 
güzel huylu kimse demek. Böylece de Hakk’a yakınlık rüt-
besine ermek… Bundan önce üç korkulu basamağı aşmış, 
kurtuluş yoluna ermiştir. Tarikat denen terbiye ocağında 
pişmiş, korkulu şeylerden nefsini kurtarmıştır. Nefse ve şey-
tana hayır diyecek kuvvetli irâde sâhibi olmuştur. Ama yi-
nede kendine güvenmeden mürşidinin mânevî reçetelerine 
daha fazla önem verecektir. Cennetle müjdelenen velî kulla-
rın basamağı nefs-i mutmainnede başlar.

Bu makam, sâlikin kalb ile bağlanma makâmıdır. Bu ma-
kamda olanlar, kalbin ruh nurlarıyla nurlanmışlardır. Kötü 
sıfatlardan kurtulmuş, Fahr-i Âlem (sallallâhu teâlâ aleyhi ve 



432 Aliosman Dağlı

sellem) Efendimiz’in güzel ahlâkını kendine rehber etmiştir. 
Bu mertebe, ilmi ile amel eden bahtlı müminler makâmıdır.

Mutmainne sıfatının taifeleri:
Amel. 
Tevekkül.
Hakk’a umûrunu teslim.
Riyâzât: Yiyip içmeyi azaltmak sûretiyle nefsi terbiye.
İbâdet.
Fikir: Düşünme.
Bu altı makamı tamamlayan ve benzeri güzel sıfatları mâ-

nen geçmiş olan kimse, daha üstün mertebeye yükselir. Ev-
vela mürşidine ve tertibine gönülden sadâkat lazımdır şüp-
hesiz. 

Mutmainne makâmı, temkin (ağırbaşlılık) makâmıdır. 
Ayne’l-yakîn ve îmân-ı kâmil makâmı. Boş ve beyhûde söz 
kalmamıştır. Bu makam ehli, hak kitab ve hadîs-i Resûlullâh 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) dışında kelâm etmez. Bütün sözleri 
kitap ve sünnete uymaktır. Bu sözleri kimseden duymamış 
ve bir kitapta okumamış olan yine böyledir. 

Şeriat-ı garrâ doğrunun sırlarını bildirir. Bu makamda-
kilerin kalbi günbegün açılır, artmaya başlar. Fakat nefis ve 
şeytan bu makam ehline yine de musallat olur. Her an kork-
mak ve korkmayı elden bırakmamak gerek. Bu makam ehli 
hak kitabın cennetle müjdelediği tâifedir. 

Bu makamdakiler tam itaat üzeredirler. Esâsen şeriatın 
zâhirine îtibâr etmeyerek dînî vazîfelerini tam tamıyla yapa-



433Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

mayanlar, ne ârif olurlar ne de kâmil olabilirler. Ve ne de giz-
li sırlar o kişiye açıklanır. O gibiler ancak zındık olup dalâ-
lette kalırlar. Fânî âlemin son anına kadar şeriatın emirlerini 
yerine getirmek mutlak şarttır. Böylece şeriatla tatmin olan 
ârif ve kâmil kişi, bâtınî yani gizli sırra erip oradan Hakk’ın 
esrârına nâil olur. Bu makâma erişen bahtlı kulun âgâh ol-
duklarına artık o da âgâh olur. 

Bu makamdakiler, velâyet-i suğra mertebesindedir. Artık 
tarîk-i hak olan sâlik bu devrede mutlu kişidir. Seçilmişler 
arasına katılmış, hazret-i insan mertebesine ulaşmıştır. Ebrar 
sıfatında mukarrebîn makâmının yolu açılmıştır. Artık ken-
disine çalışıp okumayı ve erişmeyi gâye edinmelidir.

5.	 Nefs-i Râziye

Nefs-i râziye, nefs-i kâmile ise tarikatın kemâl basamak-
larıdır. O mertebelere yücelene o perdeler aralanır. Yol ve 
istikâmet tam olarak şeriata uygun olan tarikat yoludur. İşbu 
üçüncü sınıf kemâl ehline mahsus yüce mertebelerdir. Nefs-i 
mutmainnede olgunlaşanlar, velâyet-i suğra makâmındadır-
lar. Sonraki üç makam ise velâyet-i kübrâ ve velâyet-i ulyâ 
mertebeleridir. O hâli yaşayanlara, o rütbeye erenlere, gere-
kenler bildirilir ve onlar da bilir hâle gelirler. Buraları söz 
yerleri değil o hâli yaşama makamlarıdır.

Bu makam, teslîmiyet makâmıdır. Tevhidin mânâsı olan 
“Lâ mevcûde illallâh” tecellî eder. Sâlik de rüyâ âleminde 
bütün mahlûkâtı bir an ölmüş görür. Haşyetli renklerdeki 
nurlar içinde kalır. Bu makamda sâlik gâyet halîm-selîm olup 
cümle mahlûkât, elinden ve dilinden emin olur. Hakk’ın 



434 Aliosman Dağlı

rızâsından ayrılmaz. Cümle isteklerden geçer. 
“İlâhî ente maksûdî ve rızâke matlûbî” sırrı kendinde hâl olur. 

Bu makamda sâlik kişi kerâmetten tamamen geçer. Fenâfıl-
lah ve bekâbillâh sırları zuhûr eder. Hilâfet makâmıdır. Bu 
devrede nefis ve şeytanın azdırma ve ayartmasından artık 
kurtulmuştur. Ene’l-Hakk diye çağırır. İnce bir noktaya gel-
miştir. Eğer mürşidi, kâmil olursa korkulu mâsivâyı atlatır.

Râziye nefsinin taifeleri:
İhlas: Kalb temizliği. Doğruluk. Riyâsızlık. Bir menfaat 

beklemeden vermek. Mâlâyâni sözleri bırakmak. Zikir. 
Zühd: Dünyaya rağbet etmemek. 
Tevâzu: Yani haram ve hoş olmayan bütün şeylerden sa-

kınmak. 
Takvâ sâhibi olmak: Yani Cenâb-ı Hakk’dan korkmak ve 

Hâlık korkusu ile bütün kötülüklerden sakınmak. 
Kerâmet: Velîlerden sâdır olan görünen ve bilinen âfetler 

dışında söz ve hâller. 
Husûsen işbu altı vasıfla râziye mertebesindeki hazret-i 

insan, beşer âleminde ve İslâm ümmeti tâifesinden bir yıldız 
olup etrâfına bir vesîle-i nurdur artık. Sâlik bu makâma va-
rırken vuslat sırlarına doyamaz. Bu dereceyi bulmak uzun 
zamana muhtaçtır. Mürşid-i kâmil olur ve sâlik de teslîm-i 
küll ile teslim olursa yani gassal elindeki ölü misâli olursa, o 
takdirde en az beş yıl veya yirmi yıl ve nihâyet kırk yılda bu 
makâma erer. Esasta bu makam sülûk nihâyeti ve evliyâlık 
berâtıdır. Bundan ötesi Hakk’ın inâyeti ile olup çalışmakla 
olamaz. Hülâsâ hilâfet makâmı olan bu safha ayne’l-yakîn 



435Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

mertebesidir. İki âlem içinde mutlu kişiler mertebesi… Ama 
mutlu kişi bu mertebenin daha üstüne çıkmaya çalışmalıdır.

6.	 Nefs-i Marziyye: 

Hoşnutluk makâmı: Mevla (celle celâluhû) kulundan râzı; 
kul Mevlâ’sından râzı. Bu mertebe ârifler mertebesi olup 
kutbu’l-irşâdlık makâmıdır. Marziyye mertebesinde olan zât 
halîfe-i Resûlullâh’dır (sallallâlhu teâlâ aleyhi ve sellem).

Marziye sıfatının taifeleri:
“Mâsivâllahi teâlâ”, yani Allah’dan (celle celâluhû) gayrı 

her şeyi terk etmek. Mevlâ’nın mahlûkâtına lütuf ile bak-
mak.  “Ve’t-tekarrabu ilâllah” yani Mevlâ’ya (celle celâluhû) 
yakın olmaya gayret. “Ve’t-tefekkürü [fî] masnûâti’llâhi 
teâlâ” Mevlâ’mızın sanat-ı ilâhiyesini düşünmek. “Ve’r-rizâi 
bima kasemallahu teâlâ” Mevlâ’mızın ihsânına râzı olmak.  
“Ve mârifetullâhi teâlâ” Hakk mârifeti ve Mevlâ’sının sırları 
ona açıklanmaya başlanmıştır.

Pek yüce olan bu altı mertebeden sonra esrar makâmına 
yükselir. Ehl-i Hakk olan pek seçkinlere mahsus mertebe-
dir. Daha marziyye makâmında Cenâb-ı Hakk ile bilâ-keyif 
müşâhede ve mükaleme eder. Bu bahtlıya “sıfat-ı müşâhe-
de-i Zât”ın mazhârı denir.

Tevhidin asıl mânâsı olan “Fa’lem ennehu Lâ ilâhe illal-
lâh”ın hakîkî sırrına âgâh olan bütün hâllerinde şeriat-ı mu-
tahharaya tamamen bağlı olup bütün gereklerini yapar. Ha-
rekât ve sekenâtında Resûl-i Ekrem (sallallâhu teâlâ aleyhi ve 
sellem) Efendimiz’e tamamen uygunluk üzere olur. Sünnet-i 
Resûlullâh’ı icrâ ve ahlâk-ı Resûlullâh ile ahlâklanmıştır. 



436 Aliosman Dağlı

Dâimâ huzur-ı ilâhîde ve Kur’ân’ı müşâhede üzere olur. Te-
cellî-i ef‘âl, tecellî-i sıfat ve tecellî-i esmâ ve müşâhede-i zât 
zuhûr edip “müstağrak fî zâti’llâh” olur.

Bu makamdaki zevâttan keşif ve kerâmet misâli hârikulâ-
de şeyler zuhûr eder. Ancak bunlara kendisi asla îtibar etme-
yip huzur-ı ilâhîden ayrılmaz. Ziyâretçilerine kâbiliyetlerine 
göre hitâb eder. Yalnızlık bütün ehlullâhın makâm-ı marziye 
makâmıdır. Bu makam dert makâmı olup herkes bu makâ-
ma varamaz. “Mûtû kable ente mûtû – Ölmeden evvel ölünüz” 
sırrına erişir. Her nefeste varlık keyfiyetini görüp kendilerini 
imtihan ederler. Kendisinin çalışma gayretiyle ve mürşidin 
rûhâniyet-i hamiyetiyle Cenâb-ı Hakk onda olan fâniyeti, 
benliği yok edip onun gönlüne mahviyet yani alçak gönül-
lülüğün son mertebesini, kendini toprakla beraber görmek 
fidanını dikmiştir.

 İşte insan-ı kâmil olma yolunda bulunmak muraddır. 
Ama bu mertebeden daha da ötesi var; bu mertebelerde akıl, 
ruh, nefis, göz nurları toplanmıştır. Onun için bu makâma 
“makâm-ı cem” de denir. Mevlâ-yı Müteâl ve Tekaddes Haz-
retleri Kitâb-ı Kerîm’inde “mutmainne, râziye, marziyye” 
mertebelerindekileri cennetle tebşir etmektedir. Mukarrebîn 
makamıdır burası. Gönülde gayrullahdan [Allah’dan gay-
rından] eser kalmamıştır.

7.	 Nefs-i Kâmile:

Nefs-i sâfiye, nefs-i sâlihâ sıfatları ile isimlenmiştir. 
Mekândan münezzeh olan Hâlık-ı Kâinât’ın (celle celâluhû) 
zâtı ile kavli beyninde bir yüce makâmdır. Bu makamdan 



437Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

söz etmek câiz olmadığı gibi kimsenin de kârı değildir. Esâ-
sen nefs-i kâmile, nefs-i sâfiye makâmında olan şerîf zât, bü-
tün esmâ ve sıfatı câmî olup zât-ı bahta mazhar olmuştur.

Fenâfillâh ve bekâbillâh sırrına ermiş, zâtın tecellîsinde 
müstağrak olmuştur. Bu mertebe için, enbiyâ-i mürselin 
aleyhimüsselâm’ın nefes-i şerifleri makâmıdır buyrulmuş-
tur. Kâmile, sâfiye mertebesindeki âli-kâdr [kadri yüce] zât-
lardan her asırda iki bahtlı bulunur.

Kutbu’l-İrşâd:

Her ne kadar irşâd ile memur halîfe-i Resûlullâh var ise 
de kutbu’l-irşâd olan şerîf zât, diğer bütün halîfelerden üs-
tündür. Bu şerif zâtın müridi yakında da olsa gurbette de 
olsa o müridi terbiye ve irşâd edip vâsıl-ı ilallâh eder. Onlar 
için yakınlık ve uzaklık müsâvîdir.

Gavs-ı A‘zâm: 

Vuslata erdiren büyük yardımcı. Bu makamdaki zât, bü-
tün cihanda tutumu geçen ve âlemde tasarruf sâhibi olandır. 
Kutbû’l-aktâbın namzeti olduğundan tasarrufa karışmayıp 
dâimâ kendi hâllerinde olur.

Kutbu’l-Aktâb: 

Reisler meclisinin başı. Bütün âlem onda toplanmıştır. Za-
manındaki âriflerin sultanı, halîfe-i Resûlullâh’dır. Cümle 
mahlûkâtın yiyip içme, harekâtı ve sekenâtı, kaza ve kader-
leri velhâsıl dünyada olan keyfiyâtın hepsi, onun tasarrufu 
altındadır. Her şey onun dilemesiyle ve onun vesîlesi ile ge-
lir. Mümkün mertebe beyana çalışılan bu üçüncü mertebe 



438 Aliosman Dağlı

havâssın makamdır.

Latîfeler ve İlişkileri
İyice içimize sinmiş olarak bilelim ve öğrenelim:
Latîfe-i sır, âlem-i emr; latîfe- i ruh, ruhlar âlemi; latîfe-i 

kalb ise arş ve kürsi âlemi ile ilişkilidir. Onun için kalb cen-
net âlemindendir. Nefs dünya âlemine ilişkilidir. Bunun 
içindir ki nefsin varlığı hep fesat yani bozuk ve kötü işler 
âlemindedir.

Sır ikidir:
Sırr-ı zâhir: Görünen, meydanda, âşikâr.
Sırr-ı sır: Pek çok gizli.
Sırr-ı zâhir: Yani çok gizli olmayan hâl, görünen yaşantı-

mızdır. Hayvânî ruh dediğimiz ve görünen hayatımızı sağ-
layan, organ ve diğer vücûdumuzun kuvvetleri.

Sırr-ı sır: Çok gizli sır, görünmeyen sır ki buna sırr-ı ahfâ 
dahi derler. Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) on dört sıfatını 
içine alır. Mutlak olarak varlığı şüphesiz olan, zât-ı Hakk’dan 
gelen, erbâbına âşikâr olan çok gizli hâl.

Nefs kalbe, kalb rûha, ruh sırra tâbîdir. Yani bu sıraya göre 
itaate uymaya zorunludurlar. İnsanın görünen hâli, üzerin-
de yaşadığımız ve adına mülk âlemi denilen bu dünyaya 
bağlıdır. Onun için insan bir yer, bir mahal, bir mekân ile 
bir semt ve bir yönde bulunur. Bunun dışına çıkamaz. İnsan 
iç yaşantısıyla ise melekler âleminden olup her türlü kayd 
ve bağlılığın dışındadır. İnsan iç âlemi ile istediği hâli yaşar. 
Buna kimse karşı koyamaz. Özet olarak kâmil insanın kalbi 



439Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

zaman, ölçü, yer, yani mekân gibi hâllerden kurtulmuştur.

Latîfelerin Terbiyeleri
Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) kelâmı olan Kur’ân-ı 

Hakîm ve Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in 
emirlerinin bir kısmı, insanın kalbi yani vücûdu, bazısı nefsi, 
bazısı kalbi, bazısı rûhu ve bazısı da sırrı ile ilişkilidir. 

Kalıb yani vücûdumuzla ilgili emirlere şeriat denir. Nefs 
ile ilişkili olan hükümlere tarikat, kalb ile ilgili hâller ile ruh-
la ilişkili olan emirlere mârifet ve sır ile ilişkili hükümlere de 
hakîkat isimleri verilmiştir. Bu sözü edilen letâifin terbiye-
leri ise çok önemli olup kişinin Cenâb-ı Hakk (celle celâluhû) 
katında değer, derece ve rütbesi bu terbiyenin önem ve yü-
celiği kadar olur.

1-İnsan Kalıbının yani Vücûdumuzun Terbiyesi

Bilinsin ki letâifin bazısı diğer latîfeler yoluyla terbiye 
olur. İnsan kalıbının terbiyesi ile dört esas madde terbiye 
olur. Kalıbın terbiyesi, İslâm’ın binâsı olan beş esas üzerine 
kurulmuştur. Hadîs-i şerîfe göre şeriat amelleri ve tüm dînî 
görevler, her birisi kendi vakti içinde tam yerinde usûl, edeb 
ve şartlarına uygun yapılmalıdır. Tüm emirlere tam uyum 
hâlinde olmak, tüm yasaklardan tam sakınmak üzere her-
kesin göreceği biçimde çalışmak kalbin, yani vücûdumuzun 
terbiyesidir. Tam bir Müslüman görünür hâli de budur. Gö-
rünme hâlini yeteri kadar açıkladıktan sonra şimdi doğru 
kapıyı aralamaya çalışalım.

Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) kendi yüce hikmeti gereği 



440 Aliosman Dağlı

ruhlar âleminden bir yol açılmıştır. Tam mümin ve tam Müs-
lüman kullarının gönlüne, gönülden bir yol açmıştır. Nefse 
nefsten de bir yol açmıştır. Kalıba yani vücûda bu tertibi, bu 
yolu, bu devamlı akımı hiç unutmadan kazandırmak için içi-
mize yerleştirelim.

Feyiz, her şeye bilinmeyen ve görünmeyen ve adına gayb 
âlemi denen yücelikten gelir. İşte bu feyz yani mânevî akım 
önce rûha gelir, ruhdan gönüle, gönülden nefse, nefsden de 
insan kalıbına ulaşır. İnsan vücûdundan da kabiliyet ve hâli-
ne uygun bir amel görünür, meydana çıkar. Şimdi şu husûsa 
çok dikkat edilsin ve önem verilsin:

Eğer kişinin o işi, ameli yani ibâdeti vesâiresi sâlih yani 
yararlı ve elverişli ise sonuçta hâl nûrânî olur: El ve ayakları 
dâim abdestli, secdeli, dilini, gözünü, kulağını gereğince ko-
ruyabilen erkek ve kadın Müslümanlar yaşlandıkça güzelle-
şirler, nurlanırlar. Yüzlerine bakanların içleri açılır ne “nurlu 
kimse” demek zorunda kalırlar. Devamlı teheccüd gece na-
mazı kılan kişilerin alnındaki parlaklık o kimselerin hâlleri-
ne delil olur, şâhid olur. Bunlar mutlu olan yoldadırlar.

Bu hâlin tersi; kötü iş ve kötü yolda olanların hâlleri zul-
mânî yani aydınlıktan ve nurdan yoksun ve karanlıktır. Yüz-
lerine bakan kimseye sıkıntı verir. Çünkü kötü hâlleri yüz-
lerine aksetmiştir. Zulmânî, karanlık amel ve işten ötürü o 
kimsenin nefsine bulanıklık, bozukluk gelmeye başlar. O bo-
zulma ve karanlık nefsten kalbe, kalbten de rûha ulaşır. Böy-
lece ruhta bir perde, bir gölge meydana gelir. Kişinin kötü 
hâlleri arttıkça bulanıklık hâli yoğunlaşır, çoğalır. Büsbütün 



441Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

kararır ve böylece o kişinin rûhuna gayb âleminden gelen 
yol kapanır. Artık gayb âleminden gelecek uyandırıcı akım-
la ilişkisi kesilmiştir. Kötü yol ve işleri daha da arttıkça ka-
ranlık perde de o nisbette artar. Ve bu kimsenin gayb âlemi 
ile ilişkisi tamamen kesilir. Eğer yararlı yola dönme, yararlı 
işlere yönelmede yararlı hizmet karşılığı olan nûraniyetle 
rûha yardım gelmese, kulakları duymaz, ağızları söylemez, 
gözleri görmezlerden olurlar. Onlar hiçbir şey akıl edemez, 
düşünüp bilemez bahtsız kimselerdir. Onlar tehlikeli hâllere 
yuvarlanmış ve Cenâb-ı Hakk’a yakınlıktan tamamen yok-
sun kalmışlardır. Bu gibilerden sakınmak gerekir. Şerlerin-
den Hakk’a sığınmalıdır. Ve eğer yararlı hizmet ve işlerde, 
rûha devamlı yardım gelirse, rûhun nûraniyyeti her an artar. 
Bu kimseye gayb âleminden feyz ve yardım gittikçe çoğalır, 
her an Hakk’a yakınlığı ilerler ve bahtlılığı devamlı, ebedî 
olur. İşte şeriat dediğimiz din emirleri yolu ile mutluluğa er-
mede böylece mümkündür.

2-Nefsin Terbiyesi

Ey bahtlı kişi! Eğer buraya gelinceye kadar gönül haznene 
bir şeyler koyabildin ise artık tarikat denen mübârek yolun 
mutlu kapısını açmaya başlayabilirler.

Ehlullâh mertebesinin son basamağına varanları bile sö-
zünden döndürebilen büyük düşman nefs, öyle bir düşman-
dır ki dâimâ dostluk gösterir. Onun hîlesinin, hîle ile aldat-
masının sonu yoktur. Onu kahredip zorla yola getirmek 
işlerin en büyüğüdür. Nefsin düşmanlığı, şeytanın ve kâfirin 
düşmanlığından daha şiddetlidir. Nefsi emmârelik batağın-



442 Aliosman Dağlı

dan mutmainne olgunluğu hâline eriştirmek çok büyük iştir; 
“Büyük muhâbereyi kazanmaktır” buyrulmuştur. Nefsi yen-
me ve yola getirme işi için, Fahr-i Âlem (sallallâhu teâlâ aleyhi 
ve sellem) Efendimiz “Kişinin saâdeti nefsini iyi hâle getirmekle 
-yani nefsini ıslah ile- sağlanır” buyurmuşlardır. Nefsi terbiye 
ile mârifet-i nefse yol açılır.

Mârifet: Bilmek.
Mârifet-i nefs: Düşünme ve çok büyük bir gayret ile çalış-

ma sonucu elde edilen ilimdir.
Mârifet-i nefs oluşuncada Hakk Teâlâ’nın (celle celâluhû) 

mârifeti yüz gösterir. Mârifetullah ise saâdetin yani baht-
lı olmanın en üstün kazanç yoludur. Mârifetullah Cenâb-ı 
Hakk’ın (celle celâluhû) ilm-i ledün yüce adı ile müminin gön-
lüne sunduğu gizli ilimdir. Kur’ân-ı Hakîm’de Mûsâ aleyhis-
selâm ve Hızır aleyhisselâm’ın vak’ası bu husûsa en açık bir 
delildir. 

Şimdi nefsin oyunlarını, kötülüklerini biraz daha anlat-
maya çalışalım. Hak ehli, nefs için, “kalbin etrâfındaki boş-
luğu dolduran latif yani hoş bir buhardır” buyurmuşlardır. 
Nefse hayvânî ruh demişlerdir. Hayvânî ruh da denilen nefs, 
bütün kötülük ve kötü huyların, her türlü rezil yollara sü-
rüklemenin tek sebebidir. Her türlü fenâlığın başı nefstir. 
Bütün bedene yani vücûda emreder, hükmeder. Nefsin baş 
eğdirdiği kişi, nefsin yularını taktığı başın sonu felaketle bi-
ter. Diğer hayvanlarda nefisleri ile yaşarlar. Ama insan nef-
sinin mayası bekâ âleminden yani sonu gelmeyecek âlemden 
alınmıştır. 



443Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

Bir adına da rûh-ı hayvânî denilen insan nefsi, insanın 
ölüm hâli ile bedenden ayrılır ve iki âlemin birinde bâkî ka-
lır. Zîrâ insan aslında ölümsüzdür ama diğer hayvanlar top-
rak olurlar. Nefsin iki türlü sıfatı vardır ki ona da beraber 
doğar:

Hevâ sıfatı: Kötü isteklere düşkünlük.
Gadab sıfatı: Darılma, kızma, öfkelenme.
Hevâ sıfatları şöyledir:
Şehvet: İnsanı rezil eden istektir.
Hırs: Kötülükleri istekte ısrardır.
Tama: Aç gözlülülük ve cimriliğin en kötü dereceleri de 

bu yoldan gelir. 
Tûl-i emel: Sonu gelmeyen istek ve dünya sevgisi. “Dünya 

bir leştir, ona istekli olanlar köpeklerdir” ibretli kelâmı unu-
tulmasın! Bu âleme niçin geldiğinden haberi olmayan insan; 
vah zavallı insan!

Gadab sıfatları şöyledir:
Ucub: Kendini bir şey sanma, kendini beğenme.
Kibir: Büyüklenme, büyüklük satarak gurur.
Adâvet: Düşmanlık.
Hased: Çekememezlik.
Kin… Ve daha bunlara benzer bütün kötü hâl ve kötü 

huylar. İnsan denen en üstün yaratığı, Hakk katında ve halk 
arasında da sevilmeyen ve alçalan bir kimse durumuna dü-
şürür. Hevâ ve gadab sıfatları nefsin devamlı yoldaşlarıdır. 
Bunlar ile kendini korur. Hevâ sıfatı ile menfaatini yani kârlı 



444 Aliosman Dağlı

tarafını toplar. Gadab sıfatı ile de zararlardan kendini korur. 
Bu sıfatların tamamen yok edilmesi nefse noksanlık verir. 
Yücelme bilgisini öğrenemez. Hevâ ve gadab huylarının pek 
azması ve üstünlüğü ise kişiye çok zararlıdır. Bu hâl akıl, 
îman ve diyânetin azalmasına sebep olur. Bunların terbiyesi, 
yukarıda söylenenlerin her birini orta dereceye uygun hâle 
getirmektir. Kânûn-i tarîkat-ı Ahmediyye ismi verilen, esâsı, 
özü ve temeli hiç şüphesiz Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Efendimiz tarafından tespit edilip bildirilen tarikat 
terbiyesi esasları ile bütün ahlâkın hepsi ahlâk-ı hamîdiyye-
ye çevrilir. Yani öğünülecek, güzel huylu hâle yücelir kişi.

Misâl:
Hevâ sıfatı, kötü istekler hâli, Hakk sevgisine;
Şehvet, iffete yani ırz ve namus ehli olmaya;
Hırs, gayretli insan olmaya;
Gadab, şecaatli (yürekli) insan olmaya;
Kibir, vakar yani ağırbaşlı, halkın “efendi kimse”
“hanım kadın” dediği hâl olmaya;
Adâvet, Cenâb-ı Hakk için düşman olmaya;
Hased, gıbta, imreniş gibi hâllere dönüşürse nefs kemâle 

erer ve kişi her yönden güzel ahlâklı olur.
Bu hâle erişmenin ölçüsü de şeriat kanunu yani din hü-

kümleridir. İnsandaki güzel huyların her birisi şeriat ölçü-
leri ile korunmalıdır. Ne vakit nefs ve beden kalbe iyi hâl 
ve uygunluk içinde olursa o kimsenin akıl ve îmânı kuvvet 
bulmuş olur. O kişinin ahlâkı yani iyi huyları da fâideli ve 



445Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

güzel olur. İşte o vakit nefs-i emmârelik bataklığından kur-
tulmuş, basamak basamak levvâme, mülhime derecelerini 
aşarak nefs-i mutmainne makâmında saâdet yani bahtlılık 
tahtına yücelmiştir.

Bu makâmın berâtı, belgesi, “Hâlık ondan râzı, kişi de Ya-
radan’ından râzı” derecesidir. Ne mutlu bu ilâhî müjdeye 
erenlere.

3-Kalbin Terbiyesi

Kalb insan vücûdunda yüce arş (arş-ı âlâ) gibidir, o de-
recededir. Yüce arş, Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû)  Rah-
mâniyyet sıfatı ile kavranmış kuşatılmış olmak bahtlılığına 
ermiştir. Kâinâtın Yaratıcısı, Rahmanlık sıfatı ile bütün ya-
rattıklarının her türlü nîmetlerini ve rızıklarını verir. İnsan 
kalbi de rûhânîlikte kavranmış ve kuşatılmıştır. Kalb rûhânî-
likle kavranmış hâli belli eder, meydana çıkarır. İnsan kalbi 
üstün îman, güzel ahlak, emir ve yasaklara dâimâ uymak 
sûretiyle ilerlemeye daha iyi hâle gelmeye elverişlidir. An-
cak arş için böyle bir hâl düşünülemez. O hep yaratıldığı 
hâl üzeredir. Rahmâniyyet sıfatı ile kavranmış ve kuşatılmış 
olan arşa Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) Rahmâniyyeti sıfa-
tından bir ilâhî feyz gelse arş onu kabûl eder. Bu feyz yani 
ilâhî ve mânevî bereket, bolluk, ilerletmek akımı madde âle-
mine gönderilmek üzere arşa gelir. Arşın iki yüzü vardır. Bir 
tarafı melekler âlemine diğer tarafı da güneş, dünyamız ve 
diğer bütün madde yani cisimler âlemine dönüktür. Melek-
ler âlemine bakan yüzü ile Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) 
feyzini alır. Öteki yüzü ile de almış olduğu feyzi bütün mad-



446 Aliosman Dağlı

de âlemine sunar. Bütün cisimlerin arşla bir ilişkileri vardır 
ki o sebeple ilâhî feyz madde âlemine arş aracılığı ile yetişir. 
Her cisim, her madde o feyizden ancak kendi yeteneği kadar 
alır. Eğer cisimlerin yani madde âleminin arşla nisbeti yani 
ilişkisi kesilse ve bir an feyiz yetişmese, bütün madde âlemi 
anında yok olur. 

Arş nisbetinde kalbe dönelim. Kalbin de iki yüzü vardır. 
Bir yüzü ruhlar âlemine, diğer yüzü ile de cesed yani vü-
cud âlemine dönüktür. Kalb, rûha olan nûr alâkası ile feyzi 
ruhdan alır. Cesed âlemine olan nûr alâkası ile de o feyzi 
cesede sunar. Zîrâ kalbten bütün organlara yollar vardır. O 
yollarda bütün vücûda nasîbini yetiştirir. Eğer o feyz kalbten 
bir an kesilse beden saatinde helâk olur, ölür. Ve eğer o feyz 
vücûdun bir organından kesilse o organ o anda durur. İşe 
yaramaz hâle gelir. 

Şâyet yukarıda söylenenlerden yeterli bilgi alındı ise kal-
bin terbiye ve tasfiyesi yani kalbi arındırmaktan söz edi-
lebilir. Kalbi bütün kötü bilgi, kötü düşünce, geçmişteki 
kötü hâtıralardan ve bütün kötü niyet ve isteklerden kurta-
rıp Hakk Teâlâ’ya (celle celâluhû) tamamen döndürmek ve 
Hakk’dan gayrı her şeyden gücünü çevirmekle kalb terbiye 
olur ve temizlenir. Kalbin çeşitli hâl ve hareketleri vardır. 
Ölçü ve hesâba sığmaz.

Mümin kulunun kalbi Hâlık’ının sarayıdır. O sarayı hazır-
lamak lâzım. “Pâdişah konmaz saraya, hâne mâmur olma-
dan” kelâmı, kalbin gayrıdan arındırılması için söylenmiş-
tir. Kalbin tam yönelmesi ve Cenâb-ı Hakk’a (celle celâluhû) 



447Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

secdesinin alâmeti odur. Bütün mahlûkattan yüzünü çevi-
rip, dünya istek, sevgi ve lezzetlerinden vazgeçmelidir. Bu 
pek zor fakat çok önemli ve beğenilir hâl, ancak kalb denilen 
sultan sarayında O’ndan gayrı hiçbir şey kalmamakla olur. 
Sonuç; Hakk Teâlâ’dan (celle celâluhû) başka istek yok olma-
lı. Kulluk görevlerinden bir an uzak kalmamalı, iyi ve iyilik 
yolunda hizmette örnek olmalı ki tevhid yani Cenâb-ı Hakk’ı 
(celle celâluhû) birlemek, o kimsenin sırrına yüz göstersin.

4-Sırrın Terbiyesi

Sırrın terbiyesi kalbin terbiyesine bağlıdır. Kalbin terbiye-
si yüceldikçe sırrın terbiyesi de yücelir. Sırrın yeri ve çıkış 
yeri kalbdir. Sır kalbin nur gözüdür. Latîfe-i sır terbiyesinin 
ilerlemesi ile mânevî seziş, keşif ve kerâmet ismi verilen yüce 
hâllerin bu makamda başlaması [nefs-i mülhimeye geçiş] sır-
rı da budur.

5-Rûhun Terbiyesi

İnsan rûhu âlem-i emirdendir. Onun Hakk’a (celle celâ-
luhû) yakınlıkta bir hissetmesi vardır. Diğer yaratıklarda bu 
hâl yoktur. 

Şu tertip ve sırayı önemle içimize sindirelim: Madde mülk 
âlemi ve melekler âlemiyle ilişkilidir ve o hat devamlıdır. 
Melekler âlemi, ruhlar âlemi ile; ruhlar âlemi insan rûhu ile 
devamlı ilişkilidir. İnsan rûhu ise Hakk Teâlâ’nın (celle celâ-
luhû) el-Hayy ve el-Kayyum yani dirlik, hayat ve başlangıcı 
ve sonu olmayan varlığı sıfatları ile devamlı ilişkidedir. Her 
ne ki gayb âlemı (görünmeyen ve bilinmeyen hâl âlemi) ile 



448 Aliosman Dağlı

şehâdet âleminde (gözle görünen ve bilinebilen âlem) görü-
nürse hepsi bir vasıta ile açığa çıkar. Ancak insan vücûdu 
vâsıtasız (aracısız) meydana çıkmıştır, görünmüştür. İnsanın 
rûhu da yine aracı olmadan “Ol” emri ile meydana çıkmış-
tır. İnsan kalbi yani vücûdunun hamurunun yoğrulması da 
aracısızdır. Rûhun vücûd ile birleşmesi de aracısız olmuştur. 
Hakk Teâlâ (celle celâluhû) bu hâli, kendi yüceliği ile ilişkilen-
dirdi. Bu pek şaşırtıcı, ince ve şerefli bir hâldir. 

Rûha âit bu özet bilgiden sonra rûhun terbiye ve yüceltil-
mesine değinelim. 

Rûhu, Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) öğretici sıfatı ile 
ilâhî ilim ve mârifet ile olgun hâle getirmek. İlim bilgisi; oku-
mak, yazmak, bir öğretmen, bir üstâzdan edinilen bilgi, satır 
ilmi… Mârifet ise; Hakk’ın lütfu, mürşidin yardımı, tefekkür 
denen düşünüşler ile gönül hazînesinde oluşan satırsız bil-
gi… İlim ve mârifetten sonra diğer olgunluk sıfatları yumu-
şaklık, ağırbaşlılık, vakar, pek edebli hâller ve her yönden 
şerefli insan olmak, Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) râzı ola-
cağı güzel ahlâkla süslenmiş hâle gelmek rûhu olgunlaştırır. 
İşte böylece insan Cenâb-ı Hakk’a (celle celâluhû) lâyık olur. 
Halîfelik kemâline erer. 

Hâlık-ı Kâinât’ın (celle celâluhû) en yüce yaratığı olan ruha, 
önce tarikat, mârifet ve hakikat sütünü, nübüvvet veya velâ-
yet mayasından emzirmek gerektir. Böylece ruh bir peygam-
ber veya onun vekîlinden mayalanmış olsun. Eğer böyle ol-
mayacak olursa, ruh, kurtuluş ve rahata eremez. Çünkü ruh, 
beden ile birleşince neye alışır, nelerle kaynaşırsa gerek dış 



449Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

duygular ve gerekse iç duygular o kimsede o yolda gelişir. 
Mürşid, mesleğine has terbiye yolu ile yavaş yavaş kişiyi o 
alışkanlıklardan uzaklaştırır. Onlardan meylini keser. Çün-
kü onların her biri rûha bir perdedir. Nûranî de olsa zulmânî 
de olsa onların hepsi de rûhun Hakk’dan uzaklaşmasına se-
bep olmuşlardır. Hakk’ın Celâl ve Cemâl sıfatlarını görmek 
saâdetinden yoksun kalmıştır. Ruh dünyanın aldatıcı istek 
ve görüntülerinden kurtarıldığı miktar Hakk’a yakınlık elde 
edilmiş olur. Böylece Hakk’ın ihsânı olan bu alışkanlıkla ki-
şinin can evine bir zevk erişir. Bu yolda ilişkiler ve yasaklar-
dan, mânilerden kurtulup asıl yaratılıştaki temiz hâlle giyi-
nir. Yani o ilk güzel hâli bulur. Bu makamda ruh her türlü 
yasaklayıcı hâllerden ve bütün alıkoyuculardan kurtulmuş 
olur. Böylece göze görünmeyen açık âyetleri okur hâle gelir. 
Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) âyetlerini, mânâ gözü ile kalb 
gözü ile görür, okur ve bilir. Her nereye baksa Hakk’ın âyet-
lerini görür hâle gelir gizliler, sırlar ona âşikâr olur.

İşte o vakit rûhun sevmesi ve mârifeti, satırsız verilen 
gönül ilmi artar. Kişi böylece fenâfillâh yani mâsivâ denen 
işbu dünya dağdağasının tümünden yakasını kurtararak ta-
mamen iç âlemi ile Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) ehadiy-
yet âleminde kendisini yok eder. Ehadiyyette birlik, gayrı-
dan münezzeh olur. Kişi tüm varını sevgi ateşinde yakar ve 
ilâhî cezbe yardımı ona yüz gösterir. Cezbe; Cenâb-ı Hakk’ın 
(celle celâluhû) kulunun kendi mânevî tarafına çekmesinden 
meydana gelen özel mânevî hâldir.



450 Aliosman Dağlı

6-Hafînin yani Rûhun Sırrının Terbiyesi

Rûhun bu makamda yani hafî makâmında vazîfesi, sır-
rını Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) mânevî kapısına koyup 
bir an oradan başını kaldırmamaktır. Bütün yabancılardan, 
başkalarından yüz çevirecek Mevlâ’nın sıfatlarında tama-
men kendini yok etme yolunu tutacaktır. Dünya da âhiret de 
onun için bir istek ve mesele olmaktan çıkar. Onun için artık 
tek şey kalmıştır: Hakk’a sevgi, muhabbetullah. Âşık Yunus 
(kuddise sırruh) sözü tecelli etmiştir:

“Nârında hoş nûrunda hoş 
Bana Sen’i gerek Sen’i” işin özü, sırrı bu. 

Ne mutlu bu fânî vücûdu kara toprak sarmadan bu yüce-
liğe erenlere! Dünyanın yalancı ve geçici yüksek dereceleri 
ile güyâ şerefli makamlarına hiç tenezzül etmeyecek. Bütün 
makamları kendisine verseler hiç birine dönüp bakmayacak. 
Fahr-i Âlem (sallallâhu teâlâ aleyhi ve sellem) Efendimiz’in mü-
bârek huylarını, O’nun kerem ve şeref yolunu seçerek yine 
O’nun Hâlık’a kulluktaki örnek hâlini dünya, mal ve her 
şeyi arkaya atarak, fakri seçişini gönülden kabûllenecek ve 
O’na uymaktan ayrılmayacak. Fakr ve kulluk dâiresinden 
dışarıya ayak basmayacaktır. Eğer bir anda bir kere ses gel-
se; “Kulum ne dilersin?” Karşılık olarak “Kulun ne murâdı 
olur? İlâhî söz senindir. Zîrâ irâde kendinde varlık görmeye 
devam eden de olur.” Bu makamda yokluktan ve Hakk’da 
fânî olmaktan, fenâfillâhtan söz edilir.

Burada edebin en üstünü Cenâb-ı Hakk’a (celle celâluhû) 
en yüksek derece ile saygı, çok gerekli bir görev, bir borç-



451Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

tur. Bütün Peygamber Efendilerimiz (aleyhimüsselâm) ve bü-
tün velî efendilerimiz (kaddesallâhu esrârehum) bu makamda 
kendilerinde yetersizlik bulmuşlar, hayran olmuşlar, şaşırıp 
kalmışlardır. Bu yol insâniyet ayağı ile alınmaz. Kuru ve boş 
bir varlık iddiâsı ile bu makamda iş görülmez. Bu hâlde an-
cak kişi aczini yani yetersizlik ve kudretsizliğini bilerek O 
yüce eşiğe mânen baş koyarak, kendini son derece alçalta-
rak yalvaracak. Kanlı gözyaşları ile gece yarılarından sonra 
seccâdelerini ıslatacak; seher vakitlerinde bükük boyun ile 
sözsüz ve sessiz dileyecek. O pek Yüce Şan Sâhibi, kulunun 
bu hâllerini pek sever. Âşık olmak kuru söz ile olmaz. Aşkın 
en yüce yalvarışı ve gönül derdinin kelâmsız sözleri bu yolla 
geçerli olur. Kabûl dergâhına erişir de dileğine ulaşır. Böyle-
ce çâresizlik içinde dertlenen garip âşığın ızdırâbı sona erer. 
Mevlâ’nın kerîm olan vadi de cemâl sıfatında yüz gösterir. 
Müjdeciler aşkın yardımına erişir. Bütün zorluklar kolay ol-
maya yüz tutar. Bundan sonra rûhun terbiye ile ilerlemesi 
ise Rabbânî cezbe yani Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) kulu-
nu kendi mânevî yönüne çekmesi ile olur. Böylece mânevî 
devlete erer. Bu makamdaki velî kulun her an kerâmet de-
nen yüce hâli artar.

7-Latife- Ahfâ 

Pek çok gizli makam.
Bu pek yüce, pek gizli latîfe hakkında söz etmekten kaçın-

mış kâmiller. Bu makam Zât-ı Ecelli A’lâ’dan O’nun Habî-
bi’ne bir gizli kapıdır.

Fahr-i Âlem sallallâhu teâlâ aleyhi vesellem Efendimiz’e 



452 Aliosman Dağlı

has olan bu makâmın sırrı, O’nun yüzü suyu hürmetine, As-
hâbı’na ve ümmetinin kâmillerine âşikâr olmuştur.

Mevlâmız celle celâluhû nasıl kalbten geçenleri bilirse, Ha-
bîb-i Kibriyâ sallallâhu teâlâ aleyhi vesellem Efendimiz de 
bilirdi. Ashâb-ı Resûlullah rıdvânullahi teâlâ aleyhim ec-
mâin Efendilerimiz de bilirler. Tabiî izn-i İlâhî ile. 

Murâkabeler

Eûzübillâhi mine’ş-şeytâni’r-racîm. 
Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm. 
Elhamdülillâhi Rabbi’l-Âlemîn 
Ve’l-âkibetü li’l-müttakîn. 
Vessalâtü vesselâmu alâ seyyidinâ Muhammedin ve bârik ve 
sellim.

7 Haziran 1981 Pazar. Saat 14.45. İnegöl’de kardeşimiz 
Hacı Cevdet Efendi’nin hânesi. Hayırlı ve mübârek olsun. 

Murâkabe, lügat mânâsı; mâsivâdan tamamen ilgiyi kese-
rek kalben Cenâb-ı Hakk’a (celle celâluhû) yönelmek. Demek 
murâkabe işittiğimiz vakit, neymiş mânâsı? Mâsivâ denilen 
dünya âleminden, dünyanın her şeyinden alâkayı keserek 
kalben bütün gücümüzle, rûhumuzla Cenâb-ı Hakk’a yö-
nelmek. Yalnız O’nu düşünmek, yalnız O’nun âlemiyle ha-
şır-neşir olup kaybolmak. Verilecek esas ders olan akrebiy-
yet murâkabesine geçmeden bir özetleme:

Üstâzlarımız (kaddesallâhu esrârehüm) Efendilerimiz’den 
gelen yetiştirme usûlüne göre, ilk murâkabeye habs-i nefes 
[nefy ü isbat dersinin altıncı ayında] başlamıştık. Neydi ders? 



453Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

1-Ehadiyyet Murâkabesi

Birinci safha: 
Bu murâkabe, âlem-i imkân diye vasfedilen yani söylenen 

âlem olan, bu dünya âlemidir. Âlem-i imkân, bu dünya âlemi. 
İçinde yaşadığımız bu âleme, âlem-i imkân yani mümkinât 
âlemi denir. İşbu madde âleminde, Kâinâtın Yaratıcısı’na yö-
nelmektir, ehadiyyet murâkabesi. Yaratılandan ilham alarak 
Yaradan’ı düşünmek. Her gördüğümüz, her duyduğumuz, 
her hisseylediğimizden, o yüceliğe kalben yönelmek. Bu mu-
rakabenin semeresi olarak zuhûr-ı sıfat tecellî eder. Görünen 
hâllerden ibretlenerek Yaradan’ı düşünmek. 

Süt misâli demişim. Her zaman söylerim. Bu süt misâli, 
bana Seyyid Cemâleddin [Arvâsî] Efendi hocamızdan hâtı-
radır. Düşünün kardeşlerim Allah’ın kudretini. Hayvan otu 
otluyor, hazmoluyor, bağırsağa geçiyor. Bağırsakta üç âlem 
cereyân ediyor. Bağırsağın üst kısmında kan, ikinci kısmın-
da süt. Sütü sağarsın mis gibi kokar. Ne kandan zerre koku 
var içinde ne kazılacak tarafından koku var. Aynı bağırsakta 
aynı bağırsağın peş peşe, peş peşe yaratılmış cevheri bu! Or-
tada. “Bu kudretin azâmetini düşünün, kâfîdir” der. 

Geçen gün bir kardeş de şöyle dedi. Baktı da böyle: 
“Efendim o kadar uzak misâllere bakmaya da gerek yok. 

[Bir hat levhâsını işâret ederek] Şuraya bakın” dedi.  
“Ne nakışlar işlemiş bir el” dedi. “Bu eli, bu işleyen eli 

yaradanı düşünmek, O’nun varlığını ve birliğini kavramak 
için kâfî değil mi” dedi. 

Bu eli yaradanı, bu zekâyı vereni, bu ele bu imkânı veren 



454 Aliosman Dağlı

Hâlık’ı düşünün. İşte ehadiyyet murâkabesi bu… 
Her şeyden ibret almak; yaprağın hışırtısından, suyun 

akıntısından, saatin sesinden, arabanın tekerinden her 
şeyi düşünerek, Cenâb-ı Allah’ın azâmetini tefekkür 
etmek, ehadiyyet murâkabesi... Sâlik bu murâkabeye ömrü 
boyunca devam edecektir. Şuur hâlinde yani uyanıklık 
hâlinde iken ve ne ile meşgûl olursa olsun, kalben hep bu 
mükevvenâtı yâni yaratılmış olan her şeyi düşünüp ibret 
alarak Yaradan’ı kalbten uzak tutmayacaktır. Tefekkür… 
Yukarıda murâkabeyi söyledik. Allah’a tamamı ile gönülden 
yönelmek. Tefekkür (düşünme) devresine bu yolla alışmaya 
başlanacaktır.

İkinci safha:

2-Göğüste Beş Letâif Murâkabesi

Çok gizli ilâhî sırlara, insan denen en yüce yaratıktaki cil-
velere, derinliğine yönelmek, işte murâkabe bu… İnsan göğ-
sü denen bu yüce mânevî aynada duygulara dalarak feyiz 
denen ilâhî akıma her ân hazır olacaktır. Halk dilinde îman 
tahtası denen göğsümüzü ikiye bölerek sağ ve solunu irfan 
gözü ile görmeye çalışalım. İkiye böldük göğsümüzü. Göğ-
sümüzün sağ kısmı ilâhî sıfatların tecellî âyinesi… Tecellî ne 
demekmiş tecellî?.. Cenâb-ı Hakk’ın kudret ve eserlerinin 
çeşitli hâl ve eşyâda görüntüsü. İşte sütü gördük. Onun gibi 
Cenâb-ı Hakk’ın kudretini, çeşitli eşyâ üzerinde görmek, 
onu duymak… İşte on dört ilâhî sıfat, bu âyinede zâhir olur. 
Kuluna açıklanır. 

Bir: Sekiz sıfat, latîfe-i ruh aynasında görünür. Bir defa 



455Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

daha sıfatları tekrar edelim: Hayat, ilim, irâde, kudret, semi, 
basar, kelâm, tekvin… Bunlara sıfat-ı sübûtiyye denir. 

İki: Altı sıfat da latife-i hafî aynasında görünür. Bu mahal, 
Îsâ aleyhisselâm’ın rûhunun tecellî makâmıdır aynı zamanda. 

Bu sıfatlar: Vücud, kıdem, bekâ, vahdâniyet, muhâlefetün 
li’l-havâdis, kıyam bi-nefsihî. Bunlara da sıfat-ı selbiyye de-
nir. Sıfat-ı zâtiyye de denir. 

Üç: Göğsümüzün sol kısmı da yine iki bölüm olarak 
Cenâb-ı Hakk’ın güzel isimlerinin, Esmâü-l Hüsnâ’sının te-
cellî âyinesidir. Bunlardan ef‘âl-i ilâhiyye ile ilişkili olanlar, 
latîfe-i kalb aynasında görünürler. Cenâb-ı Hakk’ın iş gücü 
ve kudretine âit olan mübârek isimlerine, ef‘âl-i ilâhiyye 
denir. Bunlardan bir kısmı, el-Cebbar, el-Hâlık, el-Ğaffâr, 
el-Kahhâr, el-Vehhâb, er-Rezzâk, el-Fettâh, el-Muiz, el-Mu-
zill, el-Hakîm, el-Mucîb, el-Muğnî gibi. Daha da benzeri, 
kudret ve iş gücünü açıklayan isimlerdir.

Dört: Latîfe-i sır aynasında da yine Cenâb-ı Hakk’ın diğer 
mübârek isimleri tecellî eyler. Bunları artık saymıyorum.

Biliyorsunuz er-Rahmân diye gider doksan dokuz ism-i 
şerîfi. Elinizdeki risâlelerde de var. Gerek on dört sıfat ve 
gerekse Esmâ’ül-Hüsnâ’yı her hak yolcusu, en azından, kısa 
mânâları ile bilmelidir. Yalnız kendilerini ezbere bilmek de-
ğil, kısa mânâları ile bilmelidir. 

Beş: Latîfe-i ahfâ makâmı ise Hakîkat-i Muhammediy-
ye’nin tecellî âyinesi olup, bütün gizlilikler, bütün şuûnât 
yani her ân cereyân eden ve asla birbirinden bölüntüsü ol-
mayan değişikliklerin sâlike açıklanabilen mahallidir. Bu 



456 Aliosman Dağlı

makam yalnız Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efen-
dimiz’e mahsûs olup bir ihsân-ı ilâhî olarak ümmetinin er-
ginlerine de bu kapının açılacağı müjdelenmiştir. Ergin de-
diğim, tabi evliyâullahı kastediyorum. 

İşte lafza-i celâl zikrinde göğüs murâkabeleri bu bilgi ve 
ışık ile olursa istenen yola girilmiş olur. Bu murâkabeler sâ-
likin ufkunu açacak, duygusunu derinleştirecek ve enginleş-
tirecektir. Tarikat bağında hayli yol alınmış ve artık mârifet 
hazînesine dalmış, bir sıfatı da Abdülbâri olan sâlik engin-
lerde pervâz için hazır hâle gelmiştir. Böylece merhum Üstâ-
zımız’ın manzum risâlesinin altmış ikinci sayfasında beyân 
buyurduğu: 

“Geldi mi‘râc-ı menâkıb şöylece, 
Devr-i eflâk etmede ruh böylece, 
Her makam ki Hakk’a kurbiyyet ola, 
Onda sâlik başka bir âlem bula”
safhasına gelinmiş olur. 

Üçüncü safha: 

3-Maiyyet Murâkabesi

Maiyyette, âlem-i melekût yok. Maiyyet; beraberlik, bir-
likte bulunma demektir. Âlem-i melekût; melekler âlemi, 
yedi kat gökler, Levh-i Mahfûz, Arş-ı Âlâ ki, dokuz âlem… 
Murâkabe-i ehadiyette, bu mülkü mütalaa ettik, âlem-i mülk 
dedik. Murâkabe-i ehadiyyette içinde yaşadığımız âlemi 
mütâlaa ettik. Fakat murâkabe-i maiyyete gelince iş değişti. 

Neymiş âlem-i melekût? 



457Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

Melekler âlemi, yedi kat gökler, Levh-i Mahfûz, Arş-ı Âlâ 
ki dokuz âlem. Artık rûhun gezeceği yerler bunlar. Ceset ge-
zemez oralarda. Birincisi, vücûdun ruh ile beraber bulundu-
ğu yer. İkincisi, yalnız rûha mahsus olan makam. Değişti hâl, 
yüceldi. 

Yokluk bâ-sıfat; Maiyyet murâkabesinin üçüncü sözü: 
İlâhî sıfatlarda mânen yok olmak. Sâlik bu duygular içinde, 
murâkabesini yapacak demiştik değil mi? Denizdeki balık 
gibi. Yokluk bâ-sıfat bu. Yani Allah’ın kudreti ve ilim sıfat-
ları içerisinde, denizdeki balık misâli kendisini kaybolmuş 
farz etmek. 

Tevhid dersini, bu murâkabenin hazzı ve mânâsı nûru 
ile yaparak, cismi seccâdede ve rûhu ile melekler âleminde 
mi‘râc edecektir. Cenâb-ı Hakk’ın (celle celâluhû) ilim ve kud-
ret sıfatlarında, sonsuzluk (mânevî) denizinde kaybolmuş 
farz edecek kendisini. Artık mârifet devresinden hakîkat 
âlemine geçişe bu devrede alışmaya başlayacaktır. Mârifet; 
her yeri geldikçe, anlatmaya çalıştığımız hâl. Esrâr-ı ilâhîyi, 
murakabelerle, Cenâb-ı Hakk’ın ihsânı olarak kazanılan ve 
kalbte meydana gelen özel bilgi, özel ilim… Mârifet bu imiş. 

Dördüncü safha: 

4-Akrebiyyet Murâkabesi 

Artık sâlik, sultanlık merdivenine ayak basmıştır. Rûhânî 
mi‘râc ile bu yüceliklere ulaşacak dervişte mi‘râc-ı mânevî 
meydana gelecek, oturduğu seccâdede mânen o yüceliklerin 
murâkabesinde kendini kaybedecektir. 



458 Aliosman Dağlı

Akrebiyyet, âlem-i ceberût, tecellî-i berkî… Akrebiyyet; 
son derece yakın olmak, âdetâ iç içe olmak demektir. O hâl-
dir. Âlem-i ceberût, yücelik âlemi, azâmet ve celâlet âlemi 
demektir. Bütün emir ve irâdelerin Arş-ı Âlâ’ya ve oradan 
da gerekli mahallerine buyrulma makâmı. Meleklerin ve 
ruhların halk olunma sırlarının mahalli. Diğer bir mübârek 
isimleri de Âlem-i Emir’dir. 

Âlem-i ceberûtu anladınız şimdi. Arş-ı Âlâ’dan sonra-
ki âlem, meleklerin, ruhların yaratıldığı âlem ve bütün bu 
kâinâtın idâresi için gerekli emirlerin tecelli ettiği âlem. Te-
celli, belki, nice esrâr-ı ilâhînin şimşek misâli görüntü hâli. 

Bu hâlin zuhûrunda derviş bir müddet bîhud düşer. Bu 
safhada sâlik, bu duygular içinde murâkabesini yapacaktır. 
Tecelli, belki bir dervişte zâhir olunca, işte bu âlem-i ceberût-
tan gelen bir mânevî ışık aynen çarpar şimşek gibi. O da yu-
varlanır kalır, bayılır kalır. Dayanabildiğimiz kadar Cenâb-ı 
Hakk ihsân etsin. Dayanamayacağımızı vermesin. Çünkü 
bunun arkasında tımarhâneye gitmek de var. Allah muhâfa-
za etsin. Allah saklasın cümlemizi.

 Gerek maiyyet murâkabesinde ve gerekse akrebiyyet 
murâkabesinde başkaca râbıta yok. Bulunduğu makâmın 
âyet-i kerîmelerinin meâllerini devamlı tefekkür ile dersi-
ni yapacaktır. Bu defa da bu murâkabenin hazzı ve mânevî 
rûhu ile dersine devam edecektir. Cismi seccâdesinde, rûhu 
da ceberût âleminde mi‘râc edecektir. 

Bu devrede sâlik hakîkat âlemine daha da yaklaşmıştır. O 
âlemde gayb olması için bir devre daha gelecektir. Bundan 



459Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

sonra bir devremiz daha var, eğer ömrümüz nasîb olursa. 
Belki Cenâb-ı Hakk ihsân eder... Belki bir sene sonra o dersi 
de vermek nasîb olur. Veremezsek de eksik kalmış sayılmaz-
sınız. Bunların hepsi sâlikin duygu, sadâkat ve ihlâsı dere-
celerinde idrâk olunacak hususlardır. Kalem bu sırları daha 
derinliğine açıklamaya ne muktedirdir ve ne de fazlasını 
açıklamaya izinlidir. “Mevlid”deki kelâmı kaydettik burada:

“Sohbet-i sultan senindir bu gece”

Esrârını idrâk edemeden girilmez bu kapılardan içeriye. 

“Yürü kim meydan senindir bu gece
Sohbet-i Sultan senindir bu gece 
Ermedi evvel gelen bu devlete
Kimse layık olmadı bu ri’fate”

Bir daha söylüyoruz.

“Sohbet-i Sultan senindir bu gece.” 

(Resûlullâh -sallallâhu aleyhi ve sellem- Efendimiz’e 
Cebrâil aleyhisselâm’ın dediği söz bu:)

 “Esrârını idrâk edemeden girilmez bu kapılardan içeri-
ye.” Mevlâ’mız celle celâluhû hepimizin yardımcısı olsun in-
şallah. Âmin. 

Şimdi bu dersin ışığında idrâkımıza gelen hâller:
Bir: Şeriat ve tarikat devresi. 
Lâ ma‘bûde illallâh. 
Birinci devrede derviş, -letâif murâkabelerine gelinceye 

kadar olan safhaya birinci devre deniyor- letâif murâkabe-



460 Aliosman Dağlı

lerine gelinceye kadar yedi letâifle zikir, açık (dille yapılan) 
tevhid ve habs-i nefesle meşgul olur. Birinci murâkabe ki 
ehadiyyet murâkabesidir, bu devrede sâlik şeriat çerçevesi 
içindedir. Tarikatla şeriat bir aradadır. Burada kendisindeki 
tecellî-i sır da “Lâ ma‘bûde illallâh” devresidir. “Lâ ma‘bû-
de”, ma‘bûd yoktur; “illallâh” ancak Allah vardır. Ve Cân 
u ihlas ile şeriata koyulma devresi. Cân u ihlas ile bütün 
vezâif-i ilâhiyyeyi [ilâhî vazîfeler] yapmak, bütün nevâhî-i 
ilâhiyyeden [ilâhi nehiyler] kaçınmak devresi. Yani dört başı 
mamur bir Müslüman olmak. Lâ ma‘bûde illallâh, Allah’tan 
başka ibâdet edecek hiçbir şey yoktur. Her şeyi reddederek 
yalnız Allah’a ibâdette cân u gönülden buluşma devresi. 

Birinci devre bu ki, elhamdülillah o devreyi geçtik. El-
hamdülillah…

İki: Mârifet, mârifetullah devresi.
Lâ maksûde illallâh. İşte bu letâif murâkabeleri ile maiy-

yet murâkabesi devri de budur. Lâ maksûde illallâh. Artık 
derviş “Lâ mâbûde illallâh”dan çok daha ileri gitmiş, yalnız 
ibâdet edecek Allah’tan başka ilah yok deyip isteği, kastı, 
özü, sözü, gözü, canı, her şeyi: “Lâ maksûde illallâh/Senden 
başka isteğim yok yâ Allah” olur. Her zaman dediğimiz sır 
işte burada. “İlâhî ente maksûdî ve rıdâke matlûbî.”

Burada artık şeriatten çok içeriye girilmiştir. Çok içeriye 
dalınmıştır. Âşık Yunus’un feryâdı buradadır. Mevlânâ’nın 
feryâdı buradadır. Hep burada olur. “Lâ maksûde illallâh." 
Bütün isteğim sensin. Bütün hâlim senin. Bütün arzum sen-
sin. Bütün dileğim sensin. Her şey senin, herşey seninledir 



461Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

diyebilmek devresi. İşte bu mârifet devresi ki, artık kendi-
sine pencere açılmıştır. Okumadığı ilimler kendisine zâhir 
olmuş ve hâli de geliştirmeye başlamıştır.

 Lâ maksûde illallâh… İnşallah siz bu devrenin sâliklerisi-
niz. Bu devreye sizi gelmiş kabûl ediyoruz ve böylece gele-
ceğinize, geldiğinize de emînim elhamdülillah. Yavaş yavaş 
eksiklikleriniz de tamamlanacak.

Üç: Hakîkat devresi.
Lâ mevcûde illallâh. 
İşte orada duracağız. O inşallah daha sonraki dersten 

sonra. Hakîkat devresi. Lâ mevcûde illallâh. Onu da o vakit 
açıklayacağız. Üstâzım’ın meşhur risâlesinde, manzum risâ-
lesinde öyle diyor bir yerinde: “Pederimin dersi burası idi” 
diyor. Lâ mevcûde illallâh. Cenâb-ı Hakk, ömür verirse in-
şallah o safhayı da açıklarız. Şimdi yeri gelmeden söylemek 
yok. Hakîkat devresine çok seneler var… Kardeşlerime söy-
lediğim, pervânenin ateşte kendisini yaktığı devre. Mârifet 
devresinde koşuyor, koşuyor, koşuyor… Lambanın etrâfın-
dan alamıyor kendini, doymuyor. Lâ maksûde illallâh kâfi 
gelmiyor. Mârifet penceresi yetmiyor. Trak diye atıyor ateşe 
kendini. Yanıp kül oluyor. Hakîkati idrâk ediyor. İşte “Lâ 
mâbude illallâh” devresi o. Daha fazlasını inşallah zamanı 
gelince açıklarız. Şimdi oraya girmek sırası değildir. 

Şimdi kardeşlerim, inşallah önümüzdeki dersi de târif 
edeceğim. Akrebiyyet murâkabesi dersi alındıktan altı ay 
sonra, her sâlik kendi başına kırk defa Hatm-i Hâce yapacak-
tır. Bunu öbür risâlede de bildirdim. Kırk defa her gün arka 



462 Aliosman Dağlı

arkaya değil. Kendisine müsâit zaman hâsıl olunca haftada 
bir defa, haftada iki defa bir kenara çekilecek. Birkaç saat ço-
luk çocuğundan kendini kaybedecek. Bildiğiniz Hatm-i Hâ-
ce’yi kendi başına yapacak ve bunun da listesini tarihleriyle 
tutacak. Kırk defa Hatm-i Hâce tamamlanmış olacaktır. 

Şimdi size yine akrebiyyet murâkabesinden söz edeceğiz. 
Bu şimdiye kadar söylediklerim, lütf-ı ilâhî olarak kendi 

kalbimize, dimağımızdan kalbimize gelen bilgilerdir. Şim-
di okuyacağım da bu mesleğe âit olan risâlelerden alınma 
bir bilgi ile ehadiyyet murâkabesinin târifidir. Risâlelerden 
özetlenmiştir.

*
Not: 
Hilâfeti ümit edenlere verilecek olan son iki dersin açıkla-

ması. Onun için herkese vermiyordum. Fakat korktum. İçim-
den dedim: “Hilâfetini ümit ettiklerime gizlice vereyim bu 
dersi.” Bak riyâsız konuşuyorum çocuklar. Hiç gizli tarafım 
yok hiçbirinizden, hiçbir dervişimden. Hilâfeti ümit edecek 
ve edileceklere gizlice vereyim bu dersleri diyordum bu iki 
murâkabeyi; akrebiyyet murâkabesi ile muhabbet murâka-
besini... Fakat korktum. Sen kimsin ki, hilâfeti ümit edilenler 
diyorsun gâfil. Cenâb-ı Hakk dilerse, senin hiç ümit etmedi-
ğine hilâfet vermeyi emir verir sana. Sonra ne olacak? Onun 
için umumîleştirdim.

Akrebiyyet murâkabesi: Velâyet-i kübrâ dâiresi. Üç dâire 
ve bir de yarım dâireyi içine almıştır. 

Dikkat edin. Bak bu, dâirenin dâiresiymiş. Velâyet-i suğrâ 



463Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

geçti. Velâyet-i kübra dâiresiymiş bu. Velâyet-i kübrâ dâire-
si! Aklımızı başımıza alalım. 

Birinci dâirede, akrebiyyet sırrı ve tevhîd-i şuhûdî açığa 
çıkar, görünür. Çok yakınlık ve tevhîd-i şuhûd dediğimiz 
Cenâb-ı Hakk’ın sözle yaptığımız “Lâ ilâhe illallâh” tevhî-
dinin şuhûd kısmı açığa çıkar, görünür. Bu dâirenin alt ya-
rısına esmâ sıfatı yüklenmiştir. Diğer üst yarısı ise şuûnât-ı 
zâtiyyeyi içine almıştır.

Demin söyledim. Tabi o âlem-i melekûtta olacak dâire… 
İnsanda da ikiye bölünür. Şu kalble meme arasında bir hat 
çizin böyle. Latîfe-i kalb, latîfe-i ruh ve latîfe-i ahfâ alt dâire-
dedir. Latîfe-i sır, latîfe-i hafî üst dâiredir. Alt dâirede esmâ 
ve sıfat, üst dâirede şuûnât, şuûnât-ı zâtiyye olan kısımları 
zuhûr eder diyor. Bunu diğer âlemlere vurursak Arş-ı Âlâ 
dâhil, alt dâire, Arş-ı Âlâ’dan ötesi, üst dâire oluyor. Bu dâi-
relerden gelen feyiz, göğüsteki beş letâif ile latîfe-i nefsedir. 
Bu hâlde Hakk’a (celle ve âlâ) çok yakınlık murâkabe edile-
cek yani mâsivâ denen dünyanın her şeyinden, ilgiyi kesip 
Cenâb-ı Hakk’a dönüş, ibâdete dalma… 

Esteîzübillâh Bismillâh esrârı açıklıyorum şimdi. 
Eûzü billâhi mine’ş-şeytâni’r-racîm. 
Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm. 
Sözün özü bu. Gözünüzü açın.
“Ve nahnu akrebu ileyhi min habli-l verîd” [(Çünkü) biz ona 

şah damarından daha yakınız.] (Kâf sûresi, 16. âyet-i kerîme.)
Şifre bu. Âyet-i kerîmenin meâl-i şerîfi düşünülecek. Ak-

rebiyyet hayâl edilecek. Feyzin doğuşu bu âyettedir. Başkaca 



464 Aliosman Dağlı

hiçbir râbıta hayâl olunmayacak. 
Bu dâirede yücelmeye erince seyir, yani gidiş aslolan dâi-

reyedir. Oradan da asıldan asıla yücelme olur. Daha sonra 
üçüncü asla ulaşılır ki, işte burası gavsî dâiredir. Bu hâller 
ancak gönlünü rûhuna tam bağlayanlara açılacak. Mânevî 
kapıdan görünecek hususlardır. Yolunu bilip gönlünü ver-
mek bizlere yeter. 

Üçüncü murâkabe; murâkabe-i akrebiyye, âlem-i ceberût, 
tecellî-i berkî… 

Esteîzübillâh Bismillâh 
“Ve nahnu akrebu ileyhi min habli-l verîd”
Sadakallâhü’l-Azîm. 
Sûre-i Kaf, 50, sayfa 519, âyet 16’dan bir bölüm. 
Meâl-i şerîfi dinleyin şimdi, mânâsı neymiş? 
“(Çünkü) biz ona şah damarından daha yakınız.”
Zâkir derviş ya tevhid tesbihinin beşini maiyyet murâka-

besiyle yapacak. Kalan beşini de bu yeni ders olan akrebiy-
yet murâkabesiyle yapacak. Bu derslerde hep bu âyet-i kerî-
melerle onların meâlleri düşünülecek. 

Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm. 
Akrebiyyet murâkabesi dersinin târifi. 
Sâlik maiyyet murâkabesinde beş tesbih tevhid dersini 

yaptıktan sonra durur.
 Üç defa murâkabe-i akrebiyye, murâkabe-i akrebiyye, 

murâkabe-i akrebiyye, âlem-i ceberût, âlem-i ceberût, âlem-i 
ceberût, tecellî-i berkî, tecellî-i berkî, tecellî-i berkî der.



465Hasbühâli’s-Sâlik Fî Akvemi’l-Mesâlik Şerhi

Eûzübillâhi mine’ş-şeytâni’r-racîm. 
Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm. 
“Ve nahnu akrebu ileyhi min habli-l verîd”
Sadakallâhu’l-azîm. 
Âyet-i kerîmenin meâl-i şerîfini söylemiştik. Tekrar edi-

yoruz. “Andolsun, insanı biz yarattık. Nefsinin ona ne ves-
veseler vermekde olduğunu da biliriz. (Çünkü) biz ona şah 
damarından daha yakınız.” Âyet-i kerîmeyi okuyup meâl-i 
şerîfi de hafif sesle söyler. Bu pek yüce sırrı, pek yüce hâli 
bir müddet tefekkür eder, düşünür. Mânevî hazzına erme-
ye çalışır. Sonra yine euzü besmeleyi çekerek ilk tevhidde, 
tevhide başlarken okuduğu “efdalu’z-zikri fa‘lem ennehû” 
diyerek bu safhada tamamlar. Maiyyet murâkabesinde ol-
duğu gibi, bu safhada da yalnız okuduğu âyet-i kerîmeyi ve 
meâlini düşünür. Başkaca bir râbıta yoktur. Râbıta safhası 
Lafza-ı Celâl zikrinde yani letâif murâkabelerinde kalacak-
tır. Râbıta safhası yani Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve sellem) 
Efendimiz’e râbıta ediyorduk. Yalnız Lafza-ı Celâl zikrinde 
yani letâif murâkabelerinde kalacaktır. Ezber okuduğunuz 
râbıta risâlesi oraya kadar olacak. Maiyyet murâkabesinde, 
tefekkürle rûhen melekler âleminde seyrân edeceği gibi, ak-
rebiyyet murâkabesi safhasında da ceberût âleminde, rûhânî 
mi‘râca alışmaya başlayacaktır. 

Dikkat edin burada; maiyyet murâkabesinde ilâhî feyiz 
sâliki her yönden kaplar, denizdeki balık misâli. Ancak ak-
rebiyyet murâkabesi safhasında ise ilâhi feyzin göğsümüz-
deki beş letâife geldiği düşünülecektir. Demek ki akrebiyyet 



466 Aliosman Dağlı

murâkabesinde, göğsümüzdeki letâiflere gelecek feyz-i ilâhî. 
Şimşek buraya vuracak dâimâ. Ama maiyyet murâkabesin-
de biz dalmıştık sıfat-ı ilâhiyeye. Burada göğsümüze vura-
cak beş letâifle. Yeni dersiniz mübârek olsun. 

Mânevî rehberiniz Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu.
el-Fâtiha…



HASBIHAL’S-SÂLIK RISÂLESI 





- Netîce-
Kısmen açıklama, kısmen özetleme, kısmen de âcizane 

ilâvelerle buraya kadar getirdiğimiz risâlenin aslı olan Has-
bühâli’s-Sâlik namlı eserde bundan sonrada bahisler vardır. 
Ancak biz bu husûsu, mürşidlerin sâliklerine ders görevi 
olarak kabûl ettiğimiz için risâleye burada son veriyoruz. 

Hizmetimizin faydalarını Bârî Teâlâ ve Tekaddes’den 
niyâz eyleriz. Zîrâ tevfîk O’ndandır.

Hâdimü’t-Tarîkat
Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu
Göztepe, 22. R. âhir. 1400 - 9 Mart 1980 

İRFAN YOLU

a.İrfan Yolunun Rükünleri 

Eûzübillâhi mine’ş-şeytâni’r-racîm. 
Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm. 
Mârifetnâme adlı yüce eserinin yazarı İbrâhim Hakkı (kud-

dise sirruhu’l-âlî):
“Kim benim bu kitabımı baştan sona okursa ona evliyâ 

hil’ati giydirilir” buyurmuş. Ne güzel ve ne büyük bir müj-
de! Hakk’ın indinde seçilmiş insan olmak. Kim arzulamaz. 
Kim heveslenmez. 

Bu âciz ve gârip birkaç yıl önce tam bir istek ve dikkat-



470 Aliosman Dağlı

le bu çetin yola girdik. Hevesli ve ümitli olarak ne vakit ki 
328. sâhifede “İnsan-ı Kamil” bahsine ulaştık; içimden ‘zor 
bir iş ama yapabildiğim kadarıyla kardeşlerime faydalı olur’ 
düşüncesiyle kalemi elime aldım. Önce 12 Eylül 1985 Bursa 
toplantısında okuduğum “İrfan Yolunun Rükünleri” isimli 
risâleciği meydana geldi. 

“İrfan Yolunun Rükünleri”ne başlamadan önce Türkiye 
Gazetesi'nden alınan bir notu koyacağım. 16 Ocak 1988 tari-
hinin Türkiye Gazetesi'nde “Çok yiyen, ibâdet lezzetini bu-
lamaz. Çok uyuyan, ömründe bereket bulamaz. Çok konuşa-
nın kalbi ölür.” Bu fıkrayı, Türkiye Gazetesi'nde tasavvufla 
ilgili yazı yazan zât yazmış ve bunu bizim mânevî terbiyemi-
zin içinden bir dünya hâtırası olarak da koydum. Demek ki 
dünyada da insan dâimâ bu üç illetten zarardadır. 

İrticâlen küçük bir not:
Bu âcizâne sohbet kendimizin değil. Baştan da söyledik. 

Mübârek bir eserin açıklamasıdır ama bazı notları, bazı şey-
leri de biz ilâve ettik. Dikkat edin. Okurken düşünün. Her 
kelimesini,  her cümlesini tekrar tekrar dinleyin. Tekrar tek-
rar okuyun ve ibret alın. Neler diyor. Neler tavsiye ediyor. 
Eğer bu tavsiyelerin hiç olmazsa birazına olsun riâyet eder-
sek bizde de ne güller açılır. Bunun kadrini bilelim kardeşle-
rim. Boş vakit geçirmeyelim.

Şimdi başlıyoruz kardeşlerim. 
Mârifetnâme’nin 304. sayfasında “İrfan Yolunun Rükünle-

ri”; taklîl-i taam, taklîl-i menâm, taklîl-i kelâm, uzlet-i enâm, 
zikr-i müdâm, fikr-i tam. 



471Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

Az ye, az uyu, az konuş, insanlardan el çek, zikrine devam 
et, bağlandığın yolu tam düşün.  İşbu altı esâsa gücü yetti-
ğince uyana gönülden geçen makam yolları açılır ve o kâmil 
kişi derecesine eriştirilir. 

Şimdi sırası ile açıklamaya çalışalım:

1-Taklîl-i Taam (Az Yemek)

Açlığın fazîletleri: 
Âyet-i kerîme meâli:
“Yiyiniz, içiniz, israf etmeyin. Çünkü O (Allah) israf edenle-

ri sevmez.” Cenâb-ı Hakk (celle celâlühû) müsrifleri sevmez. 
Fahr-i Âlem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’den:

“Âdemoğlu karnından daha şerli bir kap doldurmamıştır. Ona, 
üç beş lokma yeter. Kim yemeye iştahlı ise ve karnını doldurmak 
isterse, midenin üçte birini yemek, üçte birini de su ile doldursun 
ve üçte biri de daim boş kalsın. Tok iken yemek hem marazdır ve 
hem haramdır.”  buyurmuşlar. 

Çok yemek şerdir.  Çok yiyenin kalbi bozulur ve hizmetten 
mahrum kalır. Hakk Teâlâ sevdiği kulunu, ucuz yiyeceklerle 
besler. Hakk Teâlâ’nın velî kulları, aç ve susuzdurlar. Onları 
inciten Hakk’a âsî olur ve yeri ateştir. Onlara hor bakıp kü-
çümseyen, ya bir hâl ile inciten veya bir kötü söz atan... Yüce 
intikam alıcı [Müntakîm olan Allah] onu rüsvâ eder. 

Kimin ki karnı aç, kalbi kanaatle dolu, Hakk’ı zikrederse, 
o kimse Hakk’ın yakınlarındandır. Mukarrebîn sınıfından-
dır. Hakk’a yakın olanlar açlık ve susuzlukla şeytanın yol-
larını kapatmışlardır. Uzun süre açlığa katlanan, Hakk in-



472 Aliosman Dağlı

dinde fazîletli olandır. Durmadan yiyenler ise, Hakk’ın buğz 
ettikleridir. 

Karnı aç olanın kalbinde mârifetnûru parlar. Açlar hikmet 
ehlidirler. Vücutları da sıhhatlidir. Bunlar Hakk’a pek yakın 
ve ahlâkı da güzel olanlardır. 

Hakk Teâlâ mahlûkâtını doyurur, evliyâsını ise kendi-
si besler. “Nefs açlıkla terbiye olur. Onu aç bırakınız ki, kalbi-
niz irfan nûru ile ve hikmetle dolsun da arz ve semâ sizinle ferah 
bulsun” buyurmuşlardır. Bu açıklamanın hepsi Fahr-i Âlem 
(sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’e âittir. 

Not: 
Hazret-i Ömer (radıyallâhu teâlâ anh) günde bir kere ye-

mek yerdi ve ancak onbir lokma yerdi. İbret alalım. Hakk, 
bizleri doymayan göz ve doymayan mideden korusun. 
Âmin.

Tokluğun Âfetleri ve Açlığın Kerâmetleri:

Herkim ki nîmeti sadece yemek ve içmekte bilir, o kim-
senin ilmi az ve azâbı çoktur. Çok yemek kalbe kasvet verir. 
Vücûda çeşitli hastalıklar getirir. Hakk Teâlâ, sevdiği kulu-
nun karnını yemekten, şehvetini de haramdan temiz eder. 
Yine sevdiği kuluna az yemeyi, az uyumayı ve az konuşma-
yı ilhâm eder.  Çok yemek muhakkak zarardır.

Açlık ise pek çok dertlere şifâdır. Açlık, evliyâ ahlâkıdır. 
Açlık, nefis denen azgın düşmanı alçaltır, kalbi has kılar. Aç-
lık Mevlâ’nın ziyâfetidir. Kim ki hayvânî nefsi açlıkla terbiye 
ederse o kimsenin kalbi mârifet nûru ile dolar.



473Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

Tokluğun Rezillikleri ve Açlığın Fazîletleri: 

Üç şey kalbe kasvettir (kalbi karartır): 
Çok yemek, çok uyumak, çok konuşmak. 
Açlık ism-i a‘zamdır [yani ism-i a‘zama ulaşmaya vesile-

dir] ve meleklerin ikrâmıdır. Az yiyen az uyur; az uyuyan, 
az konuşur. Açlık ahlâk-ı hamîdedir. Ekmek bedenin gıdâsı, 
açlık ise ruh ve gönül gıdâsıdır.

Az yemenin usûl ve miktârı; fâide ve sırları: 
Az yemekten murat, hayvânî ve şehvânî nefsi zayıf dü-

şürüp kalbi her türlü kötü ahlâktan arındırmaktır. Bu yolun 
yenileri orta hâlde olmalı. Orta hâl ise bir günde en çok yü-
zelli gramdan üçyüz grama kadar ekmek olmalı. Gençler ve 
bedenen çalışanlar beşyüz gram ekmek yiyebilir. Sıddîk-ı 
Ekber (radıyallâhu teâlâ anh) buyuruyor: 

“Ben İslâm’ı kabûl ettikten sonra, hiçbir defa tam doymadım ve 
susuzluğumu tam gidermedim.”

İbret olsun kardeşlerim. 
İsraf bir felâkettir. İsraftan kaçalım. Bu fakirin hânesinde 

ekmek kırıntısı veya yemek artığı çöpe gitmez. İçi köfteye 
karıştırılan ekmeğin kabuklarını da çorba veya kahvaltıda 
yerim. Buzdolabı var; yemek atılmaz. Günde üç dilim ekmek 
tayınım var. Tamamı ancak yüzelli gram eder. Âciz hâlimiz-
den birkaç sözle bu faslı tamamlayalım. Yoksa daha nice inci 
misâl ve ibretlik sözler var.

*
Muallimlik günlerimden kalan ders usûlüne dâir bir hâtı-

ra: 



474 Aliosman Dağlı

Arada söylemek istediğim, kardeşlerim; öğretmenliğim-
den kalan bir usûl ve bir hâtırayı tekrar edeceğim. Bu bandı, 
teybi dinletmek isteyen kardeşlerim bu husûsa riâyet ederler 
ve kendileri için de dinleyenler için de faydalı olur. 

Bir insan uzun zaman bir sözü dinleyemez, bir yazıyı da 
okuyamaz. Dikkati dağılır. Onun için zaman zaman ara ver-
mek lâzım. Hatta mümkünse bölerek ders yapmak lâzım. 
Meselâ; bir insan onbeş dakika çok güzel dikkatli bir şeyi 
dinleyebilir ama onbeş dakika geçtikten sonra dikkati da-
ğılır. Dolayısıyla bunu bir sohbet olarak dinletmek isteyen 
arkadaşlar, zaman zaman arada bu işi yapmalı. Ortaya baş-
ka söz atmalı. Hatta sorular sormalı, espriler yapmalı ve bu 
şekilde dinleme yorgunluğunu kardeşlerin üzerinden ata-
rak onları biraz dinlendirdikten sonra “Hadi bakalım şim-
di biraz da teybi dinleyelim” diyerek söze dönüş yapmalı. 
Bu vaziyette yapılırsa muhakkak ki daha faydalı dinlenmiş 
olabilir ve dinleyenlerden de faydalanılabilir. Ne oldukları-
nı da anlarlar. Hatta mümkünse zaman zaman dinledikleri 
yerlerden, bazı arkadaşlara sormalı: “Ne kaldı aklında baka-
lım? Bu dinlediklerinden ne faydalandın?” diye. Böylece ya-
pılırsa emek daha verimli olur, boşa gitmemiş olur; mümkün 
olduğu kadar. Yine hepsi için, hepsi tarafından tam olarak 
dinlenmek mümkün değil. Kalabalık hâlet-i rûhiyesini bilen-
ler bunu çok iyi bilirler. Ama mümkün olduğu kadar daha 
fazlasından faydalandırmak da ayrıca bir faydadır.

2-Taklîl-i Menâm (Az Uyku)

Az uyku. İrfan yolunun ikincisi. Cenâb-ı Hakk (celle celâ-



475Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

luhû) az uyumanın faydalarını, pek çok âyet-i kerîme ile bil-
dirmiştir. Gecenin bir bölümünde uyumayın; Kur’ân oku-
yun, namaz kılın, teheccüd namazı kılın, buyurulmaktadır. 

Teheccüd yani gece namazı, farz namazlardan sonra 
sevâbı en çok olan ibâdettir. Kur’ân-ı Kerîm okumak, en bü-
yük zikirdir. Gece Kur’ân okuyanlar, bu âlemden pek hoş 
bir görünümle uçarlar, mutlu olurlar. Fahr-i Âlem (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) Efendimiz gece uyanıklığını ve gece ibâde-
tinin fazîletlerini, pek çok hadîs-i şeriflerinde biz ümmetine 
duyurmuşlardır. Gece yarısından sonra sabah vaktine kadar 
Mevlâ’mız (celle celâluhû), dünya semâmızdan istiğfar eden-
lere, ibâdet eden ve Kur’ân okuyanlara vaatler ve müjdeler 
bildirir. Sabah olduğu vakit, uyumak rızka engeldir, dertleri 
çoğaltır. 

Az uyumak ve gece kalkmanın kerâmetleri ile bilgisizli-
ğin gafleti: 

Az uyumak, Mevlâ’ya yönelmeye önem vermektir. Gâ-
fillerin uykusu, gece gibi kalblerini de karanlık eder. İrfan 
yolunda olanlar için gece uyumak haramdır. Seher vakti, 
âşıklara nîmettir. Seherde aç mide ile gönül hayat bulur. Se-
herde ibâdet saâdet alâmetidir. Hakk’a yakınlık, seherlerde 
uyanıklık ister. Âşıklar, sâlih kullar, velîlerin yolları, seher-
lerden geçer. Seherlerde zikrullah, kişiyi cennete yakın eder. 
Seherler ârifler ve kâmillerin defînesidir.

Az uyumanın gereği, gece uyanık olmanın fâide ve fazî-
letleri:

Saâdetimizin sermâyesi gecelerdir. İnsanlardan uzak, dost 



476 Aliosman Dağlı

Mevlâ’mız (celle celâluhû) ile halvetimiz gecelerdedir. Âşık-
lar gece dertlenir. Âriflerin sırdaşları gecedir. Gece kalbler-
de mânevî güneş doğar, gâfilleri ölüm uykusu basar. Seher 
vakti mübârek saattir. Seherlerde âşıklar uyumaz. Âriflerin 
gönül kapıları açılır. Seherlerde rahmet kapıları açıktır. Ne 
mutlu seher vaktinin kadrini bilenlere... Çok uyku gaflettir. 
Ömrün güzel vakitleri uykularda uçup gider. Çok uyuyan, 
ilim ve hikmetten mahrum olur. 

Eğer uyku iyi bir şey olsaydı, cennette uyku olurdu. Hiç 
olmazsa gecenin bir kısmında ve hele seher vaktinde uyanık 
ol. O mübârek ezanları, abdestli olarak seccâdede duymaya 
çalış. Az uyku kalblerin cilâsıdır. 

Emeksiz kazanç yok. Seherlerde gafletle uyuyanın gönlü 
ve gözü açılır mı?

Kardeşlerim! Bir asrı geçen zamandır îmansız Batı’nın, 
nice kötü âdetleri girdi içimize. Müslüman, ezan okununca 
yatsıyı kılar ve yatar. Seher vaktinde ayaktadır. Şimdi böyle 
mi? İslâm ahlâkına aykırı oturup sohbetler yapmak haram-
dır. İslâm’a aykırıdır. Gece yarılarından sonraya kadar gü-
nah ve haram dolu geçen kıymetli zamanlar, seherlerde ve 
geç vakitlere kadar horul horul uyku... Bu mu İslâm âdâbı? 
Kişi için uyku zamanı yirmidört saatte en çok altı saattir. 
Fazlası hastalıktır. En azından gaflettir. 

Makbûl olan, uyku zamanını dört saate indirmektir. 
Hakk’ın velî kulları, uyku hâlini gece seccâdelerinde kısa bir 
zaman yakaza ile geçiştirirlerdi.



477Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

3-Taklîl-i Kelâm (Az Konuşmak)

Az konuşmanın fayda ve sırları, Kur’ân-ı Kerîm âyetle-
ri ve hadîs-i şeriflerle bildirilmiştir. İnsanın selâmeti, dilini 
tutmaktır. “Söylersen hayır söyle, yoksa sükût eyle.” Dil, kü-
çük bir et parçasıdır. Lakin işi büyüktür. Kim ki susarsa, her 
belâdan kurtulur. Yalancı, hüsrâna ve utanca düşer. Yalan 
söz îmânı zayıflatır. Yalancılık iftirânın en kötüsüdür. Gör-
mediği rüyâyı anlatmak Mevlâ’ya iftirâdır. Gıybet, koğucu-
luk pek kötü ahlâktır. Gıybet eden, otuz defa zinâdan daha 
şiddetli haram işler. Hakîkî müminde bunların hiçbiri bu-
lunmaz. 

Güzel söz sadakadır. Tatlı bir tebessüm, iyi bir ameldir. 
Misâfire ikrâm eden, yediren, gece uyanan, güzel söz söyle-
yen, Mevlâ’nın (celle celâluhû) rızâsını kazanır. Vakti olup bol 
sadaka veren, az konuşan, kalbin safâsına erer. 

Ahh! Çok gülenin kalbi ölür. Çok şakacı ve alay eden de 
cehennemi boylar. Dilini korumayan, îmânın hakîkatine ere-
mez. Dili tutmak büyük bir hikmettir. Kimseye sıra bırakma-
dan, bilir bilmez durmadan konuşmak ahmak işidir. 

Zikrullâhı çok et. Boş sözü bırak ki kalbin uyansın. Ne 
mutlu o kimseye ki, dilini tutmasını bilmiş, evine çekilip in-
sanlardan uzak kalmıştır. Söylemek gerekince insanlara akıl-
ları erecek kadar söyle, yoksa fitneye sebep olursun. Fitneye 
sebep olan, gönülden tardedilir. Gizli söz emânettir. O sözü 
başkasına açıklayan emânete hıyânet etmiş olur. 

Ehlullâh “Bu zaman sükût zamanıdır” buyurmuşlardır. 
Evde kapanma zamanıdır. Ârif kelâmı, kerâmettir. Câhil su-



478 Aliosman Dağlı

sarsa kendini her belâdan korur. Vakarlı insan, az söz eder. 
Dilin tehlikeleri çoktur; korumasını bilmeli. Dil çakmak, söz 
ateştir; söyleyen ise ahmaktır. Çok söz ahbab incitir. Boş laf, 
ayıpları ortaya koyar, câhilin cehlini meydana çıkarır. Acı 
söz, dostların gücenmesine sebep olur. Gıybet rezâlettir; her 
yönden insanı mahcup düşürür. Kendini öven, kendini öl-
dürmüş olur. Kendini zemmeden kazançlı çıkar.

Hak söyle, ganîmet bulasın. Bâtıldan sükût eyle, emin ola-
sın. 

Mânâ yolunun yenileri, âfetlerden korunmak için mut-
lakâ susmasını bilmelidirler. Bu bahiste yazılmış olan çok 
şey vardır, ancak pek azını açıklayabildik. 

Er olanlar, bu emsâlsiz eserin [Mârifetnâme] tümünü oku-
yup irfan alsınlar.

Aziz kardeşlerim! Bu kısacık fânî hayatımızın son devre-
sidir. 

Üçüncü bölüm, bilmeyiz ne kadar sürer. Nice kemâl eh-
linin sohbetini dinledik. Nice tecrübeler edindik. Ne söyle-
meye çalışırsak hep sizlere hayırlı ve faydalı olmak isteği 
içindir. Kadrini bilene ne mutlu. Böylece saâdet yolunun altı 
esâsını teybe vermiş olduk.

4-Uzlet-i Enâm (İnsanlardan Uzaklık)

İnsanlardan el çek.
İnsanlardan uzak kalıp eve çekilmenin nice sırları ve fay-

daları, gerek âyet-i kerîme ve gerekse hadîs-i şeriflerde bil-
dirilmiştir. Devamlı huzur, uzlettedir. İnsanlara belâ yine 



479Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

insanlardan gelir. Müminin hayırlı malı koyundur. Çoban 
sürüsü ile insanlardan uzak yaşar. Çobanların hâlis mümin 
olanları bu yolla ermişlik yüceliğine ulaşırlar. Vahdet köşe-
sinde uzlet kılmak, kötü meclislere yakın olmaktan hayırlı-
dır. Yazıklar olsun fitne yatağı kahvelerde güzel vakitlerini 
öldürenlere. Câhil kendi nefsinin düşmanıdır, başkasına ne 
faydası olur. Akıllı düşman ahmak dosttan iyidir. Ehlullâh 
sözü:

“Halktan uzak olan Hakk’a yakın olur. İnsanlardan korkan 
Mevlâ’sı ile saâdet bulur.”

Melekler âlemi ile uyanıklık, insanlardan ilgisini kesmekle 
olur. Nastan [insanlardan] uzak olan huzur ile saâdete erer. 
Ne mutlu o kimseye ki insanlardan uzak ve gönlü ile meş-
gûldür. Ahmaktan uzak ol, selâmette olasın. Ahmaktan ha-
yır gelmez. Sana iyilik ediyor sanır, hâlbuki zarar verir. Akıl-
sızla sohbet etme yakın olma. Yalancı ve hâinden de emin 
olma. Akıllı ve muttakî ve zekî âlimlerle sohbet et ki, kemâl 
bulasın. Birbirine haram olan kadın ve erkeğin berâber olma-
sı kalbi söndürür; rûhu öldürür. Haramların birine bakmak-
tan gözünü koruyanın kalbine îman nûru iner. Uzlet ibâ-
dettir. Uzlet selâmettir. Dünya ehli ile görüşme. Hiç işlerine 
karışma. Dostunun düşmanı ile görüşüp dostunu incitme. 
Bir daha tekrar ediyorum: Dostunun düşmanı ile görüşüp 
dostunu incitme. Allah’ı (celle celâluhû) sevmeyen, Resûlul-
lâh’ı (sallallâhu aleyhi ve sellem) sevmeyen birçok cebâbireye, 
bu gâfil millet [için], hürmet edip sevmek yolları üretilmiştir. 
Kendinizi koruyun kardeşlerim. Sev seni seveni, varma seni 
sevmeyene. Ehlullâh buyurmuşlardır ki:



480 Aliosman Dağlı

“Hakk mârifetine istekli olanlar dünya hâllerinden el çeksinler 
ki, dünya meşgâlesi onlara engel olmasın da günbegün irfan yo-
lunda yücelsinler. Ta ki halka hoş görüneyim derken Hakk sevgi-
sinden düşmesinler. Böylece mârifetten, sevgiden ve mukarrebîn 
nisbetinden mahrum kalmasınlar.”

Halkın medhi veya kötülemesine kulak veren, Hakk 
Teâlâ’dan (celle celâluhû) uzaktır. Ârifin uzlete çekilmesi, nef-
sinden kalbe dönüştür; kalbinden içeri rûha, rûhundan sırra 
ve sırrından da Mevlâ’sına yol bulmaktır. 

Kâmil kimse, güzel söyler. İnsanlarla sohbet eder. Herkes 
gibi giyip, insanların yediklerini yer. Herkesin akılları mik-
târınca söyler. Âdetlerine uymaya çalışır. Ancak iç ve sırrı ile 
hepsinden uzak ve Mevlâsı’nın rızâsına yakındır. 

Kardeşlerim, bu bahiste söylenenler yeter herhâlde. Yok-
sa daha nice cevherler bu hazînede mevcud. Bu söylenenlere 
gönül kulağı verenler, kahve denilen fesat evine girebilir mi? 
Kapısından bakabilir mi? Hatta halka karşı, beni buradan mı 
çıktı düşünürler diye kahvehânenin sokağından geçebilir 
mi? Kurtulanlara ne mutlu.

Sözlerimizi dinleyen yaşlı veya genç hanım kardeşlerim. 
Evlerinizin çeşitli hizmetleri var. Torun ve evlatlarınızın ter-
biyeleri var. İbâdetleriniz var. Artarsa zamanınız, bir köşeye 
çekilip Kur’ân okumak veya zikir yapmak var. Ya bir el işiy-
le gönlü Hakk’a vermek varken eşikler aşındırıp, kapı kapı 
dolaşıp üç beş kişi bir araya gelip başkalarını çekiştirmek, 
gıybet denen belâ çukurunu hazırlamak için çuval çuval gü-
nah toplamak revâ mıdır? Hepiniz hazırlığımızı kabir yolu 



481Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

ile cennet denen saâdet diyârına yapalım ve mutlu olalım 
inşallah. Âmin.

5-Zikr-i Müdâm (Zikre Devam)

Zikrine devam et.
Zikre devamın fayda ve hassaları: 
Zikre devam birçok âyet-i kerîme ve hadîs-i şeriflerle bil-

dirilmektedir. Efendimiz’den (sallallâhu aleyhi ve sellem):
“Bir mecliste Hakk Teâlâ’yı zikredenleri melekler tavaf eder.” 

“Zikrullah ile Kur’ân okumaya devam et. Zîrâ onlar sana âşikâr 
bir nurdur.” “Zikrullahı seveni Hakk Teâlâ sever. Sevdiği kuluna 
zikrini ilhâm eder. Sizden biriniz o kadar çok zikretsin ki halk ona 
mecnun desin” buyurmuşlardır. Bunlar Resûlullâh (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) Efendimiz’in hadisleridir kardeşlerim.

Zikrullah meclisleri cennet bahçelerine misâldir. Zikrul-
lah îman alâmetidir. Zikrullah irfan kapısının anahtarıdır. 
Zikrullah gönlü her şeyden temizler. Zikrullah ile mânevî 
kapılar açılır. Devamlı zikredenin kalbi uyumaz. Zikrullah 
mârifet ve sevginin sermâyesi, mânevî devlet ve saâdetin yo-
ludur. Zikir edenin basîret gözü açılır.

Kardeşlerim bu bölümde de yazılıp söylenecek nice cev-
herler var ama yetmez mi bu kadarı?

Farz ibâdetlerden sonra en mübârek zikir Kur’ân-ı Kerîm 
okumaktır. Bilen ve vakti olan günde bir cüz okumalıdır. 
Vakti dar olan yarım cüz, en az bir hizip okumalıdır. Bilip 
okumayana mahşerde Kur’ân-ı Kerîm dâvâcı olacak. Yaş 
hududu yok. Her türlü mâzeret şeytânî ve nefsânîdir. Bil-



482 Aliosman Dağlı

meyenler mutlakâ Kur’ân-ı Kerîm okumayı öğrenmelidirler. 
Diğer zikir vazîfeleri ise asla ihmâl edilmemeli ve mutlaka 
her ders, gününde yapılmalıdır. Kalb kendi kendine zikire 
alıştırılmalı ve durmadan zikretmelidir. Böyle olursa kalb 
uykuda da zikreder. Ne mutlu böylelerine.

6-Fikr-i Tam (Odaklanma)

Bağlandığın yolu tam düşün.
Bu bölümde de pek çok âyet-i kerîme ve hadîs-i şerif-

ler var. Nice âyetler tefekkürü emrediyor; düşünün diyor. 
Mevlâmız’ın (celle celâluhû) yarattığı bütün mükevvenâtın 
hikmet ve nizâmını düşünmek vazîfemiz. Ancak Zât-ı Kib-
riyâ’yı düşünmek haramdır. Zîrâ insan aklı bu idrâke ula-
şamaz. Habîb-i Ekrem (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz 
“Bir saat düşünmek -yani tefekkür etmek- bir yıl nâfile ibâdetten 
hayırlıdır” buyurmuşlardır. Diğer bir rivâyette ise altmış yıl 
denmiştir. “Kimin kalbinde fikrullah dolmuştur, onun yardım-
cısı herhâlde Cenâb-ı Hakk olmuştur” buyurmuşlardır. Tefek-
kür edenin kalbine yabancı hiçbir şey giremez. Tefekkür gibi 
ibâdet yoktur ancak Zât-ı Kibriyâ’yı tefekkür eden, düşünen 
zındık olur. Kudret ve hikmetini, yarattıklarını düşünen ise 
sıddık olur. Murâkabe denen esrâra bu yolla varılır.

Yedi kat gökler,  Arş-ı Âlâ, içindekiler, melekler, kabre gi-
ren tüm insanların ruhları, derecelerine göre Arş-ı Âlâ’dan 
ötesi düşünebilene... Düşünebilirsin ama şair ne güzel de-
miş. 

“İdrak-i maâli bu küçük akla gerekmez 
Zîrâ ki bu terazi o kadar sıkleti çekmez.”



483Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

İçinde yaşadığımız dünyamızda; havada, yeryüzünde, 
sularda çeşitli canlılar var. Çeşitleri ve sayılarını ise ancak 
Yaratıcı bilir. Bitkiler ve mâdenlerdeki hikmeti düşünmek, 
ehadiyet murâkabesi, kişiye âlem-i mülkü tefekkürün gerek-
li yollarını açar. En yüce yaratık insan. İnsanı bilebilmek ve 
öğrenebilmek ise yeter kişiye. 

Ey insan! Bedenini koruduğundan da fazla kalbini koru 
ki her gelişme oradan ve her sönme de yine o merkezdendir. 
Kalbi, tûl-i emel, mezara yaklaştığı halde duymayan göz, 
acele, haset ve kibirden korumak gerek. Bunların yerine de 
dünya isteklerini azaltmak, aceleciliği bırakmak, halka güzel 
nasihatlerde bulunmak ve herkese karşı mütetevazı ve alçak 
gönüllü olmak; bunlar kalbi kemâle erdiren esaslardandır. 

Dünya üç gündür denmiş.
Biri, dünkü gün; geçmiştir. Biri, gelecek gün. Yarın ona 

erişebilecek misin? Biri de bugündür. İçindesin işte. Ancak 
ömrün bir gündür ki onun kadrini bil. 

İşte onun için mâsivâ denen tüm dünya isteklerini unutup 
her an kalbi uyanık tutarak Hakk’ı zikretmek ve fikretmek 
gerek. Böylece murâkabe saâdetine ermektir. Mevlâmız’ın 
(celle celâlühû) sıfatlarını düşünmek kalbe gıda, cana hayat, 
vücûda devâdır. 

Tûl-i emel, doymayan göz... Kendini tûl-i emele kaptıran-
ların sonu pek acı olur. Örnekleri ve misâlleri pek çoktur. 
Acele şeytanın sıfatıdır. Sonunda pişmanlık vardır. Haset, 
kötü ahlâkın en kötü olanlarından biridir. Kalbin en kötü 
hastalıklarındandır. Hakk Teâlâ: “Şeytandan kaçtığınız gibi 



484 Aliosman Dağlı

hasetten de kaçın” buyurmuştur. Sallallâhu Teâlâ Aleyhi ve 
Sellem Efendimiz de: “Ateş odunu yaktığı gibi haset de se-
vapları mahveder” buyurmuştur. 

Kibir ise insanın ayıbı, günahların büyüğüdür. Kibir kötü 
ahlâkın çıkış yeri ve anasıdır.  Kalblerin en büyük belâsı ki-
birdir. Kibirden kurtulan gönül, her türlü mânevî hastalık-
lardan korunmuş olur. 

Evliyâ kelâmı ve müjdesidir: Nefsin istekleri, kendini be-
ğenmişlik, ikiyüzlülük, dünyaya tapmak bunların hepsi in-
sanı alçaltan mânevî belâ ve hastalıklardır. Bu sebeple mâ-
nevî terbiyeciler bu yolda nice emekler harcayarak ve paha 
biçilmez kitaplar yazarak Müslümanları layık oldukları yü-
celiğe erdirmeye çalışmışlardır. Aslında Kur’ân-ı Kerîm her 
şeyi ve hepsini içine almıştır. Ancak herkesin ilmi ona yeterli 
değildir. Onun için açıklayıcı eserler meydana getirilmiş ve 
getirilmektedir. En üstün açıklama ise hadîs-i şeriflerdir. 

Sözün özü, kurtuluş için tam uzlet gerek. Halktan el çek-
mek... “El kârda, gönül yarda” buyurulmuştur. Çalış, lâ-
kin kalbinden Mevlâ’yı çıkarma. Kesrette vahdet sırrına er.  
Halk içinde Hakk’la olmaya devam et ve böylece fikr-i tam, 
tefekkür yani yüce esrâra gönül ver. Fikrin, zikrin, düşüncen 
hep o yolda olsun. Her tevhid ehli velîlik yolundadır. Elve-
rir ki kadrini bilip ömrünü boşuna harcamasın. Bu size ders 
olarak yeter. 

Bazen böyle gelip bu işe girdikten sonra bıkıp çekilenle-
re yazık oluyor. Çok düşünün ve işin kadrini bilin. Devam 
edin. Sonunda mutlaka mutlu olacaksınız. Halktan el çekip 



485Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

tam düşünce ile her murâda erilir. 
Kalbten atılması gerekli âfetlerden bir kısmını sayalım. 

Bunları ezberleyin çocuklar. Yalan, kibir, haset, kendini be-
ğenmişlik, iki yüzlülük, cimrilik, israf, cehil, nîmetlere nan-
körlük, tûl-i emel, düşmanlık, öfke, hiddet ve korkaklık. 
Bunlar hepsi kalbi öldüren şeylerdir. 

Bir de kalbin ziynetlerini sayalım şimdi. Îman, îtikad, 
sünnet ehli olmak, alçak gönüllü olmak, tevâzu, ihlas, ih-
san, cömertlik, sabır, Hakk’dan korkmak, Mevlâmız için din 
düşmanlarını sevmemek, Mevlâ dostlarını sevmek ve tövbe 
etmek. Bunları birer birer açıklamak sahifeler tutar, zaman 
ister. 

Şimdi bu kalbi öldürenleri, kalbten atılması lâzım gelen-
leri, kalbin ziynetlerini tekrar tekrar saydık. Bu teyibin bu 
bahsini size dinleten din kardeşlerim mümkün olduğu ka-
dar bu sözler tamamlandıktan sonra bunları birer birer, kısa 
kısa açıklamalarını yaparlarsa daha fikriniz açılır ve mutlaka 
isteyin.

Sonuç: 
Saâdet yolu: Az ye, az uyu, az konuş, insanlardan el çek, 

devamlı zikir ehli ol, tefekkür hikmetlerini düşünerek kemâl 
yolunu bul. 

Aziz dinleyenlerim ve kardeşlerim, çok söyledik, sabrını-
zı taşırdık. Gönülden özür diler, teşekkür ederim.

b. İrfan Yolunun Dört Usûlü
Aziz dinleyenlerim! İrfan yolunun rükünleri olan altı esâ-



486 Aliosman Dağlı

sı özetledik. Şimdi irfan yolunun dört usûlü diye bir bahis 
var. Yani altı rükün, dört de usûl olmak üzere on tane olu-
yor. Bu temel esasları can ü gönülden eğer içinize sindirir 
ve her birini birer birer hazmederek kendi hayat esaslarınıza 
uydurmaya çalışırsanız emin olun, size vaat ederim huzur-ı 
mahşerde hepiniz yüzü ak olacaksınız. Dikkat edin, emekle-
rimizi boşa götürmeyelim.

Bismillâhi’r-rahmâni’r-rahîm.
İrfan Yolunun Dört Usûlü:
Yine Mârifetnâme’nin 354. sayfasından alınmış bu usûl bil-

gileri. Dört fazîlet, evliyâ ve asfiyâ ahlâkıdır. Bunlar biri te-
vekkül, biri tefviz, biri sabır ve biri de rızâdır. Gördünüz ya 
on tane oldu.

1-Tevekkül

Tevekkül, tevekkül deriz. Şimdi tevekkülü öğrenelim. Te-
vekkül, Hakk’a güvendir. Tevekkül, izzet ve saâdeti toplar. 
Tevekkül, bedeni kulluğa, kalbi de Mevlâ’ya bağlamaktır. 
Tevekkül çoklukta da azlıkta da bir olmaktır. Tevekkül amel-
lerin efdali ve hâllerin en şereflisidir. Tam tevekküldür ki, 
Halîl’ine -aleyhisselâm- Nemrud’un ateşini gülistan kılmıştır.

 Açıklayalım biraz kardeşim:
“Halil” dediği İbrâhim aleyhisselâm’dır. Cenâb-ı Allah ona 

“Halîlullah” dedi. Allah dostu. Nemrud O’ndan kurtulmak 
için ateşe attırdığı vakit, ateşe emir verdi Rabbü’l-Âlemîn. 
“Sön” dedi. “Fakat o kadar fazla sevgili Halîlim’i üşütecek 
kadar da soğutma...”



487Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

İbrâhim aleyhisselâm o dağlar gibi yanan ateşin içinden 
indiği yerde güzel bir su, güzel bir ağaç, yeşillik ve dinlen-
me yeri buldu. Günlerce sonra oraya vardıklarında İbrâhim 
Halîlullah’ı -aleyhisselâm- ateşte yanıp kül olmak değil, dip-
diri buldular. İşte Nemrud’un ateşini söndürmek tevekkül-
dür. 

Mancınıktan fırlatıldığı ve o ateşin üstüne gittiği sırada 
Cebrâil aleyhisselâm geldi ve dedi ki: 

“Ey Allah’ın Halîli! Allah’ın dostu! Var mı bir isteğin?”
“Sen de benim gibi kulsun ya Cebrâil. Beni Rabbim görmüyor 

mu? Senden ne isteğim olacak?” diye cevap verdi. Tevekkül 
işte bu demektir. Tevekkülün sırrı bu kardeşlerim. Bunu 
izah ederim, kâfî... 

“Senden ne isteğim olur” dedi. “Seni de beni de Yarada-
nımız bilmiyor mu” dedi. İşte o bilen Yaradan, O’na Nem-
rud’un ateşini gülistan etti. Anlayın tevekkülün, Allah’a tam 
bağlanmanın sırrını. Eğer her işte Allah’a tam bağlanırsak ne 
mutlu bizlere. Her türlü kurtuluş O’ndadır kardeşlerim. 

Tevekkül, Hakk Teâlâ’ya îtimâd etmektir. Tevekkül eden 
kimse iki cihan saâdetine ermiştir. Cemî-i umûrunu Hakk’a 
tefviz edip gidersen, her belâya sabredersen, her kazâya rızâ 
gösterirsen, öyle ki her şerde bir hayır olduğunu görürsün. 
Tam makâm-ı tevekkülde sâbit ol ki, oradan tefviz makâmı-
na, sonra makâm-ı sabra sırasıyla rızâ makâmına, mârifet 
makâmına oradan da... Evet! Böylece hakîm-i ilâhî evliyâ 
zümresine girersin. Neticede mukarreblerden olursun. Mu-
karrebi ileride anlatacağız çokça kardeşlerim. Allah’a yakın 



488 Aliosman Dağlı

olmak demek. Allah’a çok yakın olmak demek. Dünyadan 
geçen evliyâların son makâmı bu. 

2-Tefviz

Tefviz îmânın en üst noktası. Hakk Teâlâ’ya teslim, Hakk 
kazâsına rızâdır. Hakk’ın gelecek her türlü belâlarını, kazâ-
larını kabûl etmektir. Müminin en üstün hasleti tevekkül, 
tefviz, sabır ve rızâdır. Yani altı rüknü iyi hazmettikten son-
ra bu dört ince işi bellemek lazım: Tevekkül, tefviz, sabır ve 
rızâ. 

Müminin îmânı beş haslet ile kemâle erer. Hakk Teâlâ’ya 
tevekkül, O’na tefviz-i umûr, O’nun emrine teslimiyet, 
O’nun belâsına sabır ve bir de kazâsına râzı olmaktır. 

Tefviz, istekleri terk ve Hakk’ın kazâsını beklemektir. 
Hakk’dan gelene teslim ve râzı olmaktır. Her işte Hakk’a 
sığınmaktır. Her emri, her emir ve tedbirini Rabb’ine bağ-
lamaktır. Böylece kalbinde sükûnet bulup, hiçbir iddiâ ve 
dâvâsı kalmamaktır. Umûr takdir iledir, tedbir ile değildir. 
Ancak tedbir de şarttır. Tefviz gönül rahatlığının meyvesi-
dir. Rahatlık ve selâmettir. Umûrunu Hakk’a tefviz eden iki 
cihan saâdetine erer. 

Yani bu tefviz kardeşlerim, tevekkülden daha üstün olan 
bir tevekküldür. Evet, tevekkülden daha üstün bir tevekkül... 
Herşeyi Hakk’a teslim etmek ve kendinden geçmek. Kendi-
sinden hiçbir şey beklemeden, didişmeden, didinmeden her 
şeyi Hakk’ındır diye kabûl etmek. Yani tevekkülü kat kat 
daha üstün görmektir. Tefviz o demektir. Teslimiyet, kazâya 
râzı olmak, belâya sabretmek, nîmetlere şükürdür. Teslimi-



489Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

yet nîmettir. İtiraz cehennemdir. Teslimiyet hoştur. Tedbir 
belâdır. Tedbiri Hakk’ına teslim eyle, ta ki rahat ve selâmet 
bulasın. İnsanda bir şey bırakmıyor kardeşlerim. Gözünüzü 
açın. Gâfil insan, kendi kendine hiçbir şey değildir.

Özet:
Bir kimse Mevlâ’sını yardımcı, rızık verici bilir ve Kelâm-ı 

Kadîm’ine îmân eder ve Zât-i Pâk’ine güvenirse, o kimse te-
vekkül makâmına ayak basmış olur.

Eğer kul, kendi tedbir ve irâdesini terkedip bütün işleri-
ni Mevlâsı’na teslim ederse, o kimse mütefevviz makâmına 
ermiştir.

Eğer kul, Hakk Teâlâ’nın hakîm ve rahîm olduğunu bi-
lerek belâ ve nîmetlerini kabûl ve şükredip emrine boyun 
eğerse, o kimse makâm-ı teslîme ermiş olur.

Bir kimse Hakk Teâlâ’nın kelâmı ve işlerinin hepsinin 
mutlaka hayır, hâlis ve kurtuluş olduğunu ve bir hikmete 
mebni ve faydalı olduğunu tecrübe ederek ve görerek, bu 
hâllere cânu gönülden sonsuz derecede sevinirse, o kimse 
rızâ makâmına yücelmiş olur.

Not: 
Bir hastanın doktoruna olan güven ve teslim oluşu gü-

zel bir misâldir. Hasta doktora mürâcaat eder. Doktor gelir 
veyâhud ayağına gider, muâyene eder. Doktor ona reçete ve-
rir, tavsiyelerde bulunur. Eğer bu hasta, o doktorun her türlü 
tavsiyesini aynen kabûl eder de, onun tavsiyelerine, ilaçları-
na mutlaka devam ederse, sonunda mutlaka rahata erer. İşte 
tefviz budur. Rızâ makâmı budur.



490 Aliosman Dağlı

3-Sabır

Sallallâhu Aleyhi ve Sellem Efendimiz: 
“Îman iki bölümdür. Bir bölümü sabır, diğer bölümü de şü-

kürdür” buyurmuştur. Sabrın üstünü, bir belânın ilk hâlinde 
olan sabırdır. Her ibâdetin aslı sabırdır. Sabır zafere ulaştırır. 
Burada bir kıssa anlatacağım Resûlullâh (sallallâhu aleyhi ve 
sellem) Efendimiz’den: 

Bir gün Aleyhissalâtü Vesselâm Efendimiz bir mahal-
leden geçiyordu. Bir kadın feryâd edip, saçını başını yola-
cak şekilde ağlıyor, figân ediyordu. Aleyhissalâtü Vesselâm 
Efendimiz tanıyor kadını tabi. Müslüman kadın. Medine’de. 
Efendimiz:

“Hatun, böyle ağlayıp figân edeceğine sabret” dedi. Sabret. 
“Belâya sabret” dedi. Kadın dedi ki: 

“Ey yabancı” dedi; “benim başıma gelen belâyı bilmiyorsun ki” 
dedi; “bilmiyorsun ki, bana bu sözleri söylüyorsun. Ben ciğerpâre 
evlâdımı kaybettim, ona figân ediyorum.” Resûlullâh  (sallallâhu 
aleyhi ve sellem) Efendimiz de yürüdü. Arkada kalan Sahâbi-
ler’den biri hatuna yaklaştı:

“Ne yaptın? Biliyor musun kimdi O söyleyen?” dedi.
“Bilmiyorum” dedi, “ne bileceğim ben...”
“Peygamberdi” dedi ,“Aleyhissalâtü Vesselâm Efendimiz’di.”  

Kadın:
“Vah ben O’na mı itiraz ettim”  dedi. Koştu. Dedi ki:
“Yâ Resûlallâh (sallallâhu aleyhi ve sellem)! Ben hatâ ettim; 

Seni bilmiyordum” dedi. “Söyleyenin Sen olduğunu bilmeden 



491Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

yaptım” dedi. “Şimdi artık sabrediyorum, susacağım” dedi. 
Efendimiz (sallallâhu aleyhi ve sellem) de: 

“Ah hâtun, darbenin, felâketin ilk anında sabredeydin dâvâyı 
kazanmıştın” dedi. 

Onun için dikkat edin. Başa, insan başına her şey gelir ama 
ilk anda gelen o büyük felâkete, bu sırrı düşünerek sabredin 
kardeşlerim. Sabredelim hepimiz. Allah bize sabırlar versin. 
Tahammül edemeyecek şeyleri yüklemesin ama başımıza bir 
hâl, bir belâ ne gelirse gelsin, ne taraftan gelirse gelsin mutla-
ka sabredelim ve sabırla bu işin zaferine ereriz. 

Evet, sabrın üstünü, bir belânın ilk ânında olan sabırdır. 
Her ibâdetin aslı sabırdır. Sabır zafere ulaştırır. Hakk Teâlâ 
herkesten sabırlıdır. Âsîye de, kâfire de âfiyet ve rızık verir. 

Sabrın evveli acı, sonu tatlı ve lezzetlidir. Îmânın başı sa-
bırdır. Sabır, Hakk Teâlâ’dan, acele ise şeytandandır. Îmânın 
aslı sabır, İslâm’ın aslı da rızâdır. Sabırlı baş selâmettedir. 
Sabır güzel alâmettir. Sabırlı olabilmek için birincisi, hemen 
namaza girmektir. Sabır bir mânevî hazînedir. Bir saat sab-
reden bütün hayırlara erer. Her işin Hakk’dan geldiğini bi-
lip sabra ermeli. Hakk Teâlâ sabırlı kuluna ecr-i kerîm ihsân 
eder. Sabır bütün iyilikleri toplayıcı ve her türlü kötülükleri 
defedicidir. Sabır dört kısımdır:

1) İbâdete sabır.
2) Kötülükleri terkte sabır. 
3) Hayırlı ve fâideli olmayan her şeyden sakınmaya sabır.
4) İnsanın başına gelen her türlü şiddet ve felâketlere sa-

bırdır. 



492 Aliosman Dağlı

Sabırla insan nice bin belâdan selâmet bulur ve böylece 
murâdına erer. İki dünya saâdeti ile rızâ makâmına nâil olur. 
Meşhur atalar sözü: “Sabırla acı erik koruk tatlıya döner.” 
Bal gibi olur. İpek böceği de sabırla dut yaprağını yiyerek, 
aşarak, ederek sonunda ipek meydana getirir. İşte bu, sabırla 
olan işlere misâldir. 

Tefviz, tevekkül, sabır ve tahammül âriflerin işidir. Zîrâ 
bunlar mârifet eserleridir. Sabır ile kişi kemâle erer. Sabır ile 
sağlığını kazanır. Sabrın sonu rızâ makâmına erdirir. Bütün 
ilimlerin, her türlü işlerin ve her mârifet ve kemâlin aslı sa-
bırdır.

Tekrar ediyorum. Bütün ilimlerin, her türlü işlerin, her 
türlü mârifet ve kemâlin aslı sabırdır. Eskiden medreseler-
de onaltı sene, yirmi sene, otuz sene okurlardı. Ne sabır, ne 
emekti ama sonunda âlim olurdu ki, ömrü oldukça eserleriy-
le, vaazlarıyla, bütün hayatı ile Müslümanlar’a rehber olur-
lardı, o büyük kemâl sahipleri... Ruhları şâd olsun...

4-Rızâ

Şimdi bu dört usûlün dördüncüsü olan rızâ... 
İrfan usûlünün dördüncü aslı olan rızâ... Efendimiz (sal-

lallâhu aleyhi ve sellem)’ den: 
“Hakk Teâlâ o kimseye merhamet eylesin ki nefsini bilmiştir ve 

lisânına mâlik olmuştur ve Rabb’inin kazâsına râzı olmuştur.”
Kim ki Hakk Teâlâ’dan râzıdır, bilsin ki; Hakk Teâlâ da 

ondan râzıdır. Şu iki buçuk satırı ezberleyelim çocuklar. Pey-
gamber (sallallâhu aleyhi ve sellem) Efendimiz’in sözüdür bu. 



493Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

Amellerin en üstünü Hakk Teâlâ’dan râzı olmak ve Cenâb-ı 
Hakk’a muhabbet etmektir. Îmânın kemâli kazâya râzı ol-
mak ve belâya sabır iledir. Bir kimse ki, kendi için olan hâle 
râzı olur, o kimse iki âlemde mesut olur.

Dört şey dünyada, ebediyet saâdetine esastır: Tevekkül, 
tefviz, sabır, rızâ... 

Her râzı olan rahat ve safâdadır. Rızâ gibi zenginlik ol-
maz, râzı olan eziyet görmez. 

Rızâ odur ki: Hakk Teâlâ’dan ne bir nîmet isteyesin ve 
ne de gelen belâlardan şikâyet edesin. Hakk’dan bir nîmet  
istemeyeceksin. Rızâ odur ki, Hakk Teâlâ’dan ne bir nîmet 
isteyesin ve ne de gelen belâlardan şikâyet edesin. Yani istek 
yok. Teslim edeceksin kendini... Ne gelirse... Devlet gelirse 
saâdet, belâ gelirse saâdet. Her belâdan emin olmak için tes-
lim ve rızâ gereklidir. Kazâya râzı olan cihâna sultan olur. 
Kazâya, Allah’dan gelene sabreden cihâna sultan olur. Tes-
lim ve rızâ güzel huydur. Kazâya râzı olan Mevlâ’sını bulur. 
Teslim gibi İslâm olmaz. Rızâ gibi safâ olmaz. 

Evliyâ zümresinden üç haslet: Biri her şeyden yüz çevirip 
Hakk’a gidiştir. Her şeyden vazgeçip O’nun muhabbetin-
de karar kılmaktır. Biri de, her şeyde O’ndan rızâdır. Rızâ 
makâmı nîmetinden bulduğun sevinci, musîbetinde de bu-
lasın. Evliyâ ahlâkı; kazâya rızâ, Mevlâ’ya cânu gönülden 
yakınlık, Cenâb-ı Hakk’a muhabbettir. Rızâ sabrın sonudur.

“İlâhî ente maksûdî ve rızâke matlûbî” diyoruz, her yüz tesbi-
hi çektiğimiz vakit. “İlâhî ente maksûdî ve rızâke matlûbî”

“İlâhî”; benim Allah’ım. “Ente maksûdî”; isteğim Sen’sin, 



494 Aliosman Dağlı

Sen’i istiyorum. “Rızâke matlûbî” talep ettiğim, arzuladığım, 
isteğim de Sen’in rızândır diyoruz. İşte bunu anlayın neymiş 
ve bundan sonra da bunu söylerken öyle söyleyin. “Yâ Rabbî, 
ben Sen’i istiyor ve Sen’in benden râzı olmanı istiyorum” diyo-
ruz. Bunu bilerek söyleyince de, en son kemâl makâmıdır. 

Rızâ sabrın sonudur. Cenâb-ı Hakk’dan rızâ her ibâdetten 
üstündür. Hakk’dan rızâ ve halka muhabbet, merhamet, ev-
liyâ menzilidir. Rızâ, Mevlâ’nın takdîrine îtirâz etmemektir. 
Rızânın alâmeti, hasta olunca sıhhati, fakir olunca da zengin-
lik ve nîmeti istememektir. 

Bak dinleyin burada.  Rızânın alâmeti, hasta olunca sıhha-
ti, fakir olunca da zenginlik ve nîmeti istememektir. 

Ah yapabilsek... Sağlık bile istemeyeceksin, kanaat getire-
ceksin. 

Güzel bir hâtıram var, burada aklıma geldi anlatayım kar-
deşlerim. Bursa’da daha yeniydik. Yeni de intisâb etmiştim. 
Bir gün dediler ki yetişkin bir kaç dost, sizi bu hafta bir yere 
götüreceğiz. Şeyhim Üstâzım, Orhan Câmiî imamı Hâfız İs-
mâil Efendi, Orhan Câmiî müezzini Hacı -gelmedi ismi ak-
lıma- ve bir de fakir. Ben de o sene ilk mektebi bitiren oğ-
lumu yanıma almıştım. Beş kişi çıktık. O zaman böyle bol 
otomobiller yok. Sene daha 1950’ye varmamış bir devredir. 
Faytonla gittik. Efendim Bursa’dan İnegöl yoluna doğru dağ 
eteklerinde köyler var. Bilmem Fethiye Kısık isminde bir 
köye gittik. Oradan bir konak gibi güzel bir eve çıktık üst 
kata. Baktık büyük bir odanın içerisinde yer yatağında bir 
mübârek zât yatıyor. Büyükler ellerini öptüler. Biz de elle-



495Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

rini öptük. Etrâfında oturduk yerde. Yer yatağında yatıyor. 
Zâtın hikâyesi şu: O çok yasak devrelerde Kur’ân-ı Kerîm 

okutmak için mahalle aralarında, sokak aralarında evlere gi-
der, evlerde Müslüman yavrularına Kur’ân okuturmuş. Bü-
yük bir hocaefendi bu. Bir hafif donlu, karlı bir günde o Bur-
sa sokaklarının birinden kayıyor, düşüyor ve belli kırılıyor. 
Dedi ki “On beş sene oldu, yatıyorum yatakta.” Zerre kadar bir 
teessür hâli yok. Evliyâ kisvesi. Nur kesilmiş ve mütebessim 
çehre ile benimle alakadar oldu. “Çocuğum, ilk mektebini bi-
tirdi” dedim. “Çok da zayıf” dedi. “Sen o çocuğu burada bana 
bırak da, bu yazın tatilde burada güzel süt içip, güzel havalarla 
beslensin, bakılsın” dedi. “Hem de ona Kur’ân okutayım” dedi. 
“Kur’ân okutayım” dedi. İşte o vakit yanındakiler dediler ki 
“On beş senedir burada yatağın etrâfında yavrular, melekler gibi 
cıvıl cıvıl toplaşırlar. Onlara Kur’ân okutur. Kızlar ayrı, erkekler 
ayrı. Bu köyde Kur’ân okumasını bilmeyen ne kadın ve ne erkek 
kalmıştır” dediler. 

O vaziyette tek bir şikâyet yok. Beli kırılmış, tedâvide et-
tirmemiş. Bu şekilde nur gibi yatıyordu. Nur içinde yatsın. 
Allah şefaatine nâil etsin. İşte sabrın, tevekkülün, teslim ve 
rızânın size misâlini verdim kardeşlerim. Burada tevekkül 
de var, tefviz de var, sabır da var ve rızâ da var. Allah’a tam 
teslimiyetin işte kemâli bu. İbret alana ne mutlu!

Bir kimse Mevlâ’nın irâdesine teslim olursa rızâ makâmı-
na erer. Tevekkül, Hakk Teâlâ’ya her işte uyarak teslim ol-
mak ve güvenmektir. Tefviz, tedbiri düşünmeden Mevlâ’nın 
irâdesine, yoluna girmektir. İrâdesine boyun eğmektir. Tes-



496 Aliosman Dağlı

lim, rızâ, kazâ hükümlerine itaat etmek ve râm olmaktır. 
Rızâ, Hakk’ın isteği yolunda gönül ferahlığıdır. Rızâ iki 

kısımdır. Biri Mevlâ’nın kulundan râzı olması, diğeri de 
kulun Mevlâ’sından râzı olmasıdır. Kul Mevlâ’sından râzı 
olur da Mevlâ da kulundan râzı olursa başka ne istek kalır! 
Ah, ah. Tevekkül, tefviz ve teslimin sonu rızâdır. Tevekkül 
bedenin kıvâmını Cenâb-ı Hakk’dan bilmektir. Tefviz emri 
sâhibine verip tedbirine güvenmektir. Teslim, Hakk emrine 
uyarak kendisine hoş olmayan işlerde bile boyun eğmektir. 
Rızâ, nefse her ne gelirse, nefisten her ne yok olursa kendin-
den hiçbir değişiklik olmadan hoşnut olmaktır. 

Kazâya rızâ iki hâl için lâzımdır:
Birisi Hakk’a huzur ile ibâdet etmek için. Eğer kazâya râzı 

olmazsan kalbin dâimâ gamlı ve kederli olur. Kazâya râzı 
olmazsan kalbin dâimâ gamlı ve kederli olur. Ne için iste-
diğin gibi olmadı diye mükedder olursun. Böyle hâller ile 
ibâdette huzur kalmaz. Kazâya boyun eğmez. Eğmeyenler 
hâşâ Mevlâ’dan şikâyet durumuna düşerler. Kazâ, Hakk’ın 
takdiri demektir.

 Kardeşler, şimdi bunları size okuyorum ya husûsî bir hâ-
limdir: İşte bu âciz, güyâ rehberiniz, rehber-i fakîriniz, aşa-
ğı yukarı bir buçuk aydır tam bu devri yaşıyorum. Bunlar 
aklıma geldikçe içim rahatlıyor, gönlüm huzur ile doluyor. 
Unuttuğum zamanlarda da başıma gelen hâllerden üzüntü 
ve kedere düşüyorum. Duâ edin bu hâller benden zâil olsun 
da, size daha huzurla sohbetler yapmak nasîb olsun. İşte tam 
bu kazâya tam rızâ gösteremediğimin dertleri içindeyim. 



497Hasbihal’s-Sâlik Risâlesi 

Eğer kazâya tam rızâ gösterebilsem bunların hiçbiri bende 
kalmayacak. Hani kendim bunları söylüyor, yazdığımı size 
okuyorum ama ben aynı acıları şu anda çeken bir insanım. 

İkincisi, kazâya râzı olmamak, Mevlâ’nın gazâbına yani 
öfkesine sebep olur. Allah muhâfaza etsin. Râzıyız kazâsına 
ama işte tabi âciz olduğumuz için aczimizden ötürü bazı ke-
derler duyuyoruz. Allah onu da bizden uzak etsin inşallah.

Üç şey rızâ alâmetidir: 
Birisi rızâ-yı hâl, yani bir belâ veya musîbet gelmeden 

önce kendi isteğinden vazgeçmiş olmak. İkincisi kazâ yani 
bu yoldaki Hakk’ın takdiri meydana çıktıktan sonra tam 
teslimiyet ile kendini yok etmek. Üçüncüsü de belânın tam 
içinde, ortasında muhabbet heyecanını yaşamak. Bu vaziyet-
te dahi Allah’a olan sevgiyi huzurla, güvenle yaşayabilmek. 

Elhamdülillah dertlerimiz varken dahi ne ibâdetimizi 
terkediyor, ne sırası ile yapılacak işleri terkediyoruz. Gay-
ret ediyoruz ama insan olarak hepimiz, hepiniz gibi et ve 
kemikten yapılmış bir insan olarak, tabi içinizde bir buruk-
luk var. İşte yine o bile, o bile olmaması lâzım. Ama Allah o 
kadarından bizi affetsin. Ne yapalım o kemâle gelmiş olsak, 
belki o burukluk da gider. Ama o kemâle ermek bizim gibi 
âcizlerin, bizim gibi gariplerin kudretinin dışında olan iştir. 
Onun için bizi Rabbü’l-Âlemîn inşallah mükedder etmez ve 
bu hâlimizden ötürü de cezâya çarpmaz.

Kazâya rızâ, kişi için gereken Cenâb-ı Hakk’a bir îtimâd 
ile bağlanarak her işi O’na ısmarlamak ve cümle belâlarına 
tahammül etmek.  Cenâb-ı Hakk’ın bütün emir ve fermâ-



498 Aliosman Dağlı

nına mahkûm olup her ne işlerse ondan hoşnut olabilmek. 
Aman yâ Rabbî! Düşünebilesin ki Hakk Teâlâ ezelde senin 
için her ne yazmışsa kazâ hânende, muhakkak senin hayır ve 
selâmetin o yoldadır. Çünkü Cenâb-ı Hakk kendi kullarına 
en çok acıyan ve en çok merhamet edendir. Hakk Teâlâ’nın 
kazâsına râzı olan ebedî saâdete erer. Eğer dünyada sana bir 
zorluk erişirse sana en çok acıyan ve merhamet eden düşün 
ki o seni meşakkat içinde bırakmaz ve bir tedbir ihsan eder 
inşallah hepimize. 

Bugün başımıza gelen hâllerin hepsi ezelde senin için tak-
dir edilmiştir. Hakk Teâlâ’nın takdiri değişmez. O her an 
kulları ile beraberdir, ayrılmaz. Bu mâhiyetten haberi olan 
belâdan korkar mı? Bu yakınlıktan, bu mâhiyetten haberi 
olan belâdan korkar mı? 

Bu fasıl da yani dört tane fasıl da burada tamamlandı. Al-
lah hepimize dinleyip, okuyup, icap ederse teker teker izâhı-
nı isteyerek faydalananlardan etsin. Cenâb-ı Hakk bizi rızâ 
makâmına ulaşarak bu âlemde rızâ makâmına ulaşmış ola-
rak âhirete yolcu olmak saâdetine erdirsin. 

el-Fâtiha.



Son Söz

Son 300 yılda Müslümanlar’ın önce ilmî, sonra askerî ve 
iktisâdî alanlarda gerilemeye başlamaları kültürel fesadı ve 
nihayetinde siyâsî hezimeti doğurmuştur. Yozlaşan kültür, 
geçmişle gelecek arasında bağ kuramaz hâle gelmiştir. Bur-
sevî ve Kalyoncuoğlu gibi bazı zevat bu durumun farkına 
varmış ve günümüz insanıyla geçmiş arasındaki kopmak 
üzere olan bağı yeniden kuvvetlendirmek için ömürlerini 
harcetmişlerdir. Sunmaya çalıştığımız risâlelerde Kalyon-
cuoğlu’nun sadece tarikat âdâbını aktarmaya çalıştığını dü-
şünmek büyük bir yanılgıdır. O her fırsatta garplaşmanın 
yapmış olduğu tahribatı onarmanın derdinde olmuştur. İr-
şad halkasında diz çökenlerin toplumun müstazafları oldu-
ğunun farkında olması, onu daha da bir gayrete getirmiştir. 
Bir avuç Müslüman’la Şişli Teşvikiye’de varoluş mücadelesi 
vermiş ve en zor şartlar altında dahi iman ve ilim davâsının 
devam ettirilebileceğini, yaşayışı, yetiştirdikleri ve eserleriy-
le bizlere göstermiştir.

500



DİZİN

A
Abdullah-ı Dehlevî 33, 318
Abdullah Mekkî Efendi 13, 28, 37, 38, 43, 90
Abdurrahman Gürses 128
Abdülbâkî Hayri (Kürt) 114
Abdülhakîm Arvâsî 26, 182
Abdülkâdir Geylânî 394
Abdülmecid Han 45, 373
Âdil Bey 124
Ahmed Mekkî Efendi 26
Allah Rasûlü / Resûlullâh (sav) 34, 35, 61, 62, 78, 83, 85, 119, 143, 
146, 148, 152, 162, 166, 184, 187, 194, 261, 373, 389, 394, 395, 398, 
400, 406, 407, 408, 409, 412, 420, 432, 435, 437, 439, 459, 465 479 
481, 490
Ali Haydar Efendi (Ahıskalı) 13, 22, 26, 69, 109, 110, 111, 112
Ali Râmîtenî 12
Ali Yektâ Efendi (Sundu) 26
Arab Dede 34
Aşık Nazim 24

B
Bahêddin Nakşibend 11, 24, 213, 241, 245, 246, 247, 276, 280, 281, 
301, 396, 402
Bâyezid-i Bistamî 24, 150, 153, 154, 168
Bedri Bey 396
Bekir Hâkî Efendi (Yener) 26
Bezzâz Ali Rızâ Efendi 13

C
Cemaâleddîn Arvâsî (Parlakışık) 26, 52, 83, 264, 453
Cüneyd-i Bağdâdî 24, 160, 161, 168, 221, 236, 237

Ç
Çolak Mehmed Efendi 129



D
Dişçi Halil Bey 105 
Durmuş Kaya Sağlam 27, 130

E
Ebûbekr es-Sıddık (ra) 34, 406
Ebu’l-Hasan Harakânî 11 
Emin Saraç 26
Enderun İsmail Efendi 129
Erzurumlu İbrâhim Hakkı 28, 29
Es’ad Erbilî 24, 26
Eyüp Sabri Kalyoncuoğlu 25, 30, 130, 184, 193, 466, 469, 500

F
Fahrettin Salman 27, 130
Fatih Sultan Mehmed 45
Fuad Asım Arvas 182

G
Gönenli Mehmed Efendi (Öğütçü) 129

H
Hâce Abdülhâlık Gucdüvânî 24, 240, 242, 260, 283, 300
Hâce-i Ahrâr Ubeydullâh-ı Taşkendî 253, 297, 298, 392, 402
Hâce Ya‘kûb-i Çerhî 304
Hacı Bayram Efendi 129
Hacı Cemâleddîn Arvâsî  (Parlakışık) 26, 57, 83
Hacı Cevdet Efendi 452
Hacı Gürbüz Bey (Ilıcalı) 106
Hacı Hasan Efendi (Bozoklu) 104
Hacı İsmâil 103
Hacı İsmet (Şen) 104, 106
Hacı Mahmud Efendi (Ustaosmanoğlu) 26, 105
Hacı Makbûle Hanım 124
Hacı Muammer Hanım 124
Hacı Nevzat Efendi 105
Hacı Said Efendi 108, 109



Hacı Sâmi Efendi (Ramazanoğlu) 26, 286
Hacı Şevki 380
Hacı Ümmiye Hanım 109
Hâfız Ahmed Efendi 21, 47
Hâfız Nedim Efendi (Ekren) 130
Hâfız Nûri (Eminönü Yeni Camii İmamı) 49
Halil Nurullah Zağravî 13
Hazreti Hasan 21
Hasan-ı Basrî 160, 161
Hızır Aleyhisselâm 27, 154, 240, 442
Hoca Nâib 100
Hazret-i Hüseyin 161
Hüseyin Hamdi Efendi 17, 28, 29, 373
Hüseyin Hilmi Işık 58, 182
Hüseyin Kudsî Edirnevî 43

İ
İhsan Efendi (Mehmetalioğlu) 395
İkinci Abdülhamîd Han 22, 67
İkinci Sultan Murad Hân 100
İlhâmi 104
İlhan Bey 104, 182
İmam Buhari 141
İmâm-ı Rabbânî 12, 413, 422
İsmâil Hakkı Bursevî 99
İsmâil Hakkı (Kalyoncuoğlu) 104

K
Kamil Amca 112
Koca Nâib bkz. Hoca Nâib

M
Mahmud Sâmi Ramazanoğlu 26
Mansur (Hallaç) 153, 154
Mehmed Metin 239
Mehmed Zâhid Kotku Efendi 26
Memduh Paşa 49



Mevlânâ Celâleddîn Rûmî 24
Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî 12, 28, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 42, 63, 64
Mîr-i Büdelâ Azîz 107
Molla Yahya Pakiş 4
Muhammed Bahâüddîn Buhârî bkz. Bahêddin Nakşibend
Muhammed Şemseddin Bursevî (Canpek) 13, 16, 21, 28, 52
Muhyiddîn Arabî Hazretleri 34
Hz. Mûsâ 148, 154, 212, 251, 313, 315, 365, 442
Mûsâ Bey 105
Mustafa İsmet Garîbullah (Yanyevî) 13

N
Nakîb Hâce Abdullâh-ı Hirevî 164
Nasreddin Hoca 102
Necdet Tosun 13
Necip Fazıl Kısakürek 57, 182
Nemrud 486, 487
(Hz.) Nuh 364
Nuri Yavuz Ergin 128

O
Orhan Bilgin 16, 65, 89
Orhan Gâzî 108
Hz. Osman 33
Osman Efendi (Kalyoncuoğlu) 108
Osman Necmullah Bursevî 13

Ö
Hz. Ömer 129
Ömer Aköz 128
Ömer Bey 104
Ömer Nasûhî Bilmen 26

R
Rabbani Demirhan 27
Râbiâ Sultan 160, 161



S
Sabri Sözeri 47
Sâdi Şirâzî 25
Sâlih Usta 103
Sarıyerli Nuri Efendi 26
Seyyid Muhammed Emin İbni Âbidîn 33
Sultan Azîz 46
Süleyman Paşa [Süleyman Kırımî] 39, 40, 42,43

Ş
Şaban Lütfullah Çetin 17, 25, 27, 28, 128, 130, 131
Şehzâde Selim Efendi 22
Şeyh Evliyâ Kebîr 260
Şeyh Hâce Bahâüddîn Ömer 291
Şeyh Şerâfeddîn Dağıstânî 112

T
Tâhir Efendi 47, 48
Tarık Bey (Basmacı) 103, 106, 107
Terzi Baba (Muhammed Vehbî) 38
Topbaşzâde Ahmed Kudsî 17, 29

Ü
Üsküdarlı Hâfız Ali Efendi 128

V
Hazreti Vahşî 149

Y
Yılmaz (Özen) 128, 183
Yunus (Emre) 251, 450, 460, 102, 238
Yusuf Hemedânî 12, 240


